LITERATURBERICHT

Kunst in Poetischer Dogmatik

Die Religion in der Kunst von heute

,,In den letzten fiinfzehn Jahren hat es in den christlichen Kirchen zahlreiche Initiativen
gegeben, die das Geistige mit kiinstlerischen Ausdrucksformen konfrontieren. Horst
Schwebel machte schon vor einigen Jahren allein in den evangelischen Kirchen der
Bundesrepublik iiber 135 Kunstausstellungen aus. Wieland Schmieds Berliner Aus-
stellungen ,Zeichen des Glaubens — Geist der Avantgarde® (1980) und ,Gegenwart/
Ewigkeit‘. Spuren des Transzendenten in der Kunst unserer Zeit‘ (1990) haben souve-
rdn gezeigt, wie lebendig das Numinose, das Spirituelle, das Religitse in der Kunst von
heute ist.! Diese Tendenz hilt an’. 1998 war in Wiirzburg, Paderborn und Regensburg
die Ausstellung ,,Moderne Kunst aus dem Vatikan* zu sehen. Im Katalog der Ausstel-
lung ist den Malereien von Dali, Rouault, Ernst, Sutherland, Miinter, den Graphiken
von Ensor, Chagall, Dix, Marini und Manzii, sowie einer Skulptur von Wotruba ein
Dialog zwischen Papst Paul V1. und Jean Guitton iiber die Schénheit (1967) vorange-
stellt: ,.Ja. Die Kunst darf sich dem Hauch des Heiligen Geistes nicht verschlieBen. Die
Welt, in der wir leben, bedarf der Schonheit, wenn sie nicht in Hoffnungslosigkeit ver-
sinken will.“* Es blieb nicht nur bei schénen Worten. Paul VI. griindete 1973 eine
Sammlung klassischer Moderne, die mehr als 700 Werke von 250 Kiinstlern umfaft.
Mefigewinder von Matisse und kubistische Arbeiten von Jacques Villon, dem Bruder
von Marcel Duchamp, der mit seinem Flaschentrockner (Ready-Made 1914) die
Kunstwelt revolutionierte, zeigen den Geist der Sammlung an: keine Beriithrungsangst.
So auch in der Ausstellung ,,Geistes Gegenwart”, wo das Didzesanmusem fiir christ-
liche Kunst in Freising kompromiBlos den Spuren der Moderne folgte. Neben Miin-
chener Kiinstlern (Geiger, Lehnerer, Weseley) waren Installationen des New Yorker
Bill Viola zu sehen, dem im Museum fiir Moderne Kunst in Frankfurt 1999 eine eige-
ne Ausstellungsreihe gewidmet wurde. Auf den Spuren von Licht, Geist und Musik,
dem Katalog® liegt eine CD der ,Klangskulptur‘ von J. Brunner und R. Ritz bei (eine
Messe der Gegenwart: Missa Tempestatis; z. B. werden Klangquellen der Natur, etwa
Regen, mit einem gefliisterten Sanctus gemischt), ist es den Machern (P. B. Steiner) ge-
lungen, ganz nahe am Puls der Zeit zu sein. In Freising folgte im Jahr 1999 die Aus-
stellung ,,Schopfung. Sie sollte an den Erfolg vom Vorjahr anschlieBen. Beide Aus-
stellungen erstrecken sich iiber mehrere Orte: die Karmelitenkirche im Zentrum Miin-
chens, das Ditzesanmuseum in Freising und die Heilig-Geist-Kirche in Landshut.
Werden weitere Ausstellungen folgen?

' G.M. Roers, Kiinstlerisches Sehen und Spiritualitd, in: StdZ (5/1996), 351f.

2 F. Mennekes, Zwischen Zweifel und Entziicken. Kunst und Kirche im 20. Jahrhundert, in: StdZ
(9/1999), 630f.

* J. Lenssen, H. Reidel, Ch. Stiegemann, Moderne Kunst aus dem Vatikan. Papst Paul VI. und
die Sammlung religioser Kunst des 20. Jahrhunderts. Regensburg 1998, 26.

* P. Giloy-Hirtz, P.B. Steiner, Geistes Gegenwart. Stuttgart 1998.

* P. Giloy-Hirtz, P.B. Steiner, Schdpfung. Stuttgart 1999.



Literarurbericht 65

Bildende Kunst — ein locus theologicus

Ein Versuch, in dieser Richtung weiterzudenken, sind die Arbeiten von Alex Stock, der
an der Universitit zu K6ln Theologie und ihre Didaktik lehrt. Wer sich die Bilderwelt
Stiick fiir Stiick erarbeitet, stoBt auf theologische Fragen, die nur mit Mitteln der Kunst
gestellt werden konnen. Stock treibt Theologie anhand von bildender Kunst und
schreibt eine poetische Dogmatik, die dem ,Horer des Wortes* das Sehen erschlief3t.
Die Idee dazu hatte er bereits Anfang der 80er Jahre. In einer neuen wissenschaftlichen
Reihe, gemeinsam herausgegeben mit Reinhard Hoeps®, finden junge Theologen ein
Forum, ihre Arbeit vorzustellen. So Johannes Rauchenberger, der die Kunst als theolo-
gischen Erkenntnisraum erschlieBt. Seine kunstwissenschaftliche Kompetenz ermég-
licht es ihm, interdisziplinir zu arbeiten. Es geht ihm vor allem um die textlichen Re-
ferenzen, die den Bildern zu Grunde liegen. Eine Herausforderung an die Theologie al-
s0: ,,Ein Kunstwerk, so Panofsky, sei dann im wissenschaftlichen Sinne verstanden,
wenn die Idee, die in ihm verborgen sei, erfat und das Werk durch sie in den kulturel-
len Kontext, dem es entstammt, reintegriert sei. Theologisch wiirde also ein solcher
Reintegrationsprozefl die Kunst als ein Dokument eines — allerdings zeitbedingten —
theologischen Sachverhaltes ausweisen.”” D.h., ein Theologe kann sich nicht einfach
nur auf schriftliche Quellen beschrinken, sondern sollte angehalten sein, auch andere
Quellen, z. B. Bilder und Skulpturen, in sein theologisches Forschen zu integrieren.

Vor mehr als zehn Jahren wurde noch angemahnt: ,,Der Stellenwert der Kunst in der
Theologie und der Theologie im Bereich der Kunst droht aus dem Blick zu fallen.*® Ei-
nige Theologen haben sich diese Mahnung zu Herzen genommen. Hier ist ein Fort-
schritt zu verzeichnen. Alex Stock etwa hat den Begriff des locus theologicus ent-
wickelt. Er setzt sich von der christlichen Ikonographie ab, die in der romantischen Be-
wegung des 19. Jahrhundert als Wissenschaft entstanden ist. Die Kunst sei nicht ein-
fach nur dazu da, bestehende Lehrsitze zu illustrieren oder zu begriinden, sie kann ei-
genstiandiger Ort theologischer Entdeckungen sein®.

Theologische Kunstkritik

Schon Anfang der 90er Jahre hat Stock in einer beispiellosen Materialfiille im Rahmen
eines Forschungsprojekts zur ,,Theologischen Theorie der bildenden Kunst in der Mo-
derne* eine Theologische Kunstkritik zwischen Tempel und Museum vorgelegt.

¢ R.Hoeps, Aus dem Schatten des Goldenen Kalbes. Skulptur in theologischer Perspektive. Pa-
derborn 1999.

7 J. Rauchenberger, Biblische Bildlichkeit. Kunst — Raum theologischer Erkenntnis. Paderborn
1999, 53f.

¢ Ch. Dohmen, Th. Sternberg, ... kein Bildnis machen. Kunst und Theologie im Gesprdch. Wiirz-
burg 1987, 8.

 ,.Sollte es sich hier um neue Wahrnehmungen und Einsichten handeln, die in den Diskurs der
Theologie selbst eingreifen und ihn nicht nur fiir Liebhaber omamental umspielen, dann wird die
Theologie hier freilich mit dem Problem der Offenbarung, ihrer Abgeschlossenheit, ihres mog-
lichen Fortgangs in privaten Offenbarungen und Visionen, mit dem Problem der wahren Lehre,
ihrer Entwicklung, ihrer Alteration in Haresien, Blasphemien, Sikularisierungen konfrontiert.
Aber vielleicht gehort zu den Entdeckungen, die mit der Kunst noch zu machen sind, auch die
Entdeckung neuer Modi, mit diesen Problemen schopferisch weiterzukommen.* (siche A. Stock,
Keine Kunst. Aspekte der Bildtheologie. Paderborn 1996, 135.)



Literaturbericht 66

Herausgreifen mochte ich aus diesem Buch'®das zweite Kapitel. Es kommentiert die
Kunstkritik dreier Jesuiten, die sich iiber ein Jahrhundert hin erstreckt und in den ,,Stim-
men der Zeit* (bis 1914 ,,Stimmen aus Maria Laach®) erschienen ist. Die Ara der einzel-
nen Autoren wird chronologisch dargestellt. P. Stephan Beissel SJ (1880—1908) habe —
eine romantisch-nazarenische Idee aufnehmend (Overbeck, Cornelius, Veit, Schadow,
Steinle u. a.) — den Bund der Kirche mit den Kiinsten beschworen und bedauere ihren
Bruch mit der Moderne, die nicht mehr in der Lage sei, die ldealitit Jesu darzustellen,
sondern Gott auf das Menschliche reduziere. Fiir ihn sei eine von der Religion getrennte
Kunsttitigkeit undenkbar, Vorbild bleibe fiir ihn der Stil der Gotik. P. Josef Kreitmaier
SJ (1914-1941) habe schon 1915 die Frage nach einer spezifisch deutschen Kunst ge-
stellt, und er mache auch keinen Hehl aus dem seiner Ansicht nach ,,verderblichen Ein-
fluB des typisch franzésichen Impressionismus auf die deutsche Kunst.” Dieser Stil sei
nichts als I’art pour Iart, weil er die Dinge nur oberflichlich wiedergebe und deshalb ei-
ne Belehrung oder Erbauung des Betrachters ausschlieBe. So habe Lovis Corinth
(1858-1925) ,.fast blasphemische Bilder* gemalt und Fritz von Uhde (1848-1911) Jesus
allzamenschlich dargestellt und so fort. Die Bilder der Expressionisten ordnet Kreitmai-
er unter die , Krankheitsbilder der modernen Zeit ein*“. Vor beiden Stilrichtungen warne
er seine Leser. Dagegen mache er in der Kunst der Symbolisten das Geistige aus (Hunt,
Burne-Jones, Khnopff, Toorop, Klimt, Moreau, Redon, Bocklin, Hodler, Thoma. Stuck,
Fidus u. a.), nicht ohne die parareligiose Weltanschauung zu kritisieren, die dieser Kunst
zugrundeliege. Kreitmaier stehe, so Stock, stellvertretend fiir jene , kulturelle Strémung
im deutschen Katholizismus, die geradlinig auf die nationalsozialistische Kulurpolitik
hinauslduft“!". P. Herbert Schade SJ (1950-1988) nun setzte sich von den Positionen sei-
ner Vorgéanger ab'2. Weder postuliere er die 1dealitit der nazarenisch-gotischen Kunst,
noch die Monumentalitit des romanisch-byzantinischen Stils. Er entwickelte eine Kul-
turgeschichte anhand der ,Ur-Bilder der Weltbegegnung*". Leider berticksichtigt Stock
nur die Jesuiten, die sich in den ,,Stimmen der Zeit* mit Kunst befaBBt haben. Hier handelt
es sich aber nur um eine Auswahl. Dies mag die Tatsache belegen, da der Kunsthistori-
ker P. Joseph Braun SJ (1857-1947) nicht erwihnt wird. Seine streng kunsthistorischen
Werke sind ein Indiz dafiir, daB es in der Gesellschaft Jesu im deutschsprachigen Raum
immer auch Wissenschaftler gab, die in keiner Weise ideologisch argumentierten'“.

10 A. Stock, Zwischen Tempel und Museum. Theologische Kunstkritik. Positionen der Moderne.
Paderborn 1991. 368 S. (Siche dazu die Rezension von J. Splett in: TheoPhil 67, Freiburg 1992,
622ff.) Das Buch (7 Kapitel) behandelt die Themen: Status Quaestionis (u.a. Bilderzweifel,
Kunst- und Theologiegeschichte); Die Gefahren der Moderne (Ein Jahrhundert jesuitischer
Kunstkritik); Tempel und Lichtspiel (von Beuron bis Uhde); Christliche und sakrale Kunst (Po-
sitionen im deutschen Nachkriegskatholizismus); Vom Geist der Avantgarde (Positionen zwi-
schen Wien und Paris); Protestantische Bilderfreundschaft (Paul Tillich und die Folgen);
Konklusionen (u. a. Kirche und Museum).

" A. Stock, Zwischen Tempel und Museum, a.a.0. 35.

2. G. M. Roers S, Asthetik des Heiligen. Exemplarisch dargelegt am Werk H. Schades. Ein Bei-
trag zum Dialog zwischen Kunst und Kirche. Frankfurt 1994. Mskr. 130 S.

13 Siehe auch die Rezension von J. Sudbrack SJ in GuL 6/1998, S. 473f. des posthum erschienen
Buches von H. Schade SJ: Lamm Gottes und Zeichen des Widders. 1998.

14 z.B. J. Braun, Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst. Stuttgart 1943; Die
liturgische Gewandung im Occident und Orient, Freiburg 1907; Deutsche Jesuitenkirchen (Bd.
I/IN), Freiburg 1908/1910; Meisterwerke der deutschen Goldschmiedekunst der vorgotischen Zeit
(Bd.I/IT), Miinchen 1922; Der christliche Altar, Miinchen 1924.



Literaturbericht 67

Vom Paganitdtsgeruch des Bildes zur poetischen Dogmatik

Es stellt sich jedoch die Frage, ob die Kunstkritik den Kunstwerken tiberhaupt gerecht
werden kann oder nicht vielmehr nur eine mogliche Weise u.a. sein kann, sich dem
Kunstwerk zu ndhern.

Vor allem Kleriker tun sich schwer mit der Kunst. Hier gerit die Kunst oft in ein
schlechtes Licht. Warum? Weil Bilder den giiltigen Glaubenssatz schon aufgrund ihrer
Form hinterfragen. ,.Fiir den Bereich der Religion bedeutet dies, daB Bilder immer
dann ,storen‘, wenn es darum geht, Glaubensgut zu bestimmen bzw. zu wahren."
Nach 2000 Jahren Kirchengeschichte sind fast alle Sitze des christlichen Glaubens
schon einmal formuliert worden, die meisten immer wieder neu. Wir leben also nicht
mehr in der ,christlichen Pionierzeit‘. Eine Frage wird nicht zum ersten Mal gestellt,
hdchstens in einer neuen Variante. Jedenfalls miissen wir die christliche Welt nicht neu
erfinden und von vorne beginnen. Was aber von uns Christen erwartet wird, ist, das
Evangelium so weiterzugeben, dal auch die niachste Generation gerne in einer christli-
chen Gemeinde und nach christlichen Werten lebt. Die klassisch gewordene christliche
Ikonographie kann dies nicht leisten. Unsere ,Kreuzzeichen® sind andere als z. B. die
der Romanik, wo Jesus in der Bildschnitzerei als der Konig dargestellt wurde. Wir soll-
ten zu einer Hermeneutik gelangen, die sich als Grenzgéngerin zwischen Tradition und
Moderne versteht. Dabei ist es wichtig, sich erst einmal die religiose Strittigkeit der
Bilder'® vor Augen zu halten. Bis in die Gegenwart tauchen altbekannte Argumente ge-
gen die Bilder auf. Jede Form von Bilderfrommigkeit stromt einen gewissen ,Paga-
nititsgeruch‘ aus, den sie wohl auch nie los werden wird. Stock zeigt anhand von Jo-
hannes Damascenus auf, wie er die Bilderfrage zur Grundsatzfrage gemacht hat: ,,Al-
les ist Bild auBer dem allem vorausliegenden, selbst bildlos-unsichtbaren Bildgrund,
der Gott selbst ist. Aber schon der erste noch innergéttliche Hervorgang Gottes aus sich
selbst in der Zengung des Sohnes ist ein Bilden: der Sohn ist Bild des Vaters. Auch die
innergottlichen Gedanken, die Ideen der kiinftigen Dinge sind ein Bild. Die geschaffe-
nen Dinge, aber auch das in der Schrift Geschriebene ist ein Bild“!? (Imag. Or. 111
16-26). Dieser neuplatonische Ansatz kann in der heutigen Diskussion um das Bild ei-
ne wichtige Anregung sein, muf} aber fortgefiihrt werden. Wer sich auf die geniale
,Sprachschule als Sehschule‘ (G. Fuchs) einléBt, die Stock auf vier Binde hin (drei sind
bisher erschienen) angelegt hat, kann die Wirren der Kirchen-Kunstgeschichte nach-
empfinden. ,,Keine Kunst. Aspekte einer Bildtheologie“!® (1996) kann ohne weiteres
als Einfithrungs- und Studienbuch allen Theologen und Kunsthistorikern empfohlen
werden: die Verwendung von Bildern 14t sich weder durch die ,Machtergreifung der
Theologen‘, noch auf rein dsthetische Anschauungen festlegen.

5 Ch. Dohmen, ... kein Bildnis machen, a.a.0. 21.

16 vgl. A. Stock, Keine Kunst, a.a.0. 22-44. 17 Ebd. 39.

'8 Sowohl der iiber Jahrhunderte andauernde Streit um Heilige Bilder wird hier in Ausschnitten
kapitelweise dargelegt (Bilderstreit als Kontroverse um das Heilige; Bilder in der Reformations-
zeit; Kolner Bilderstreit 1543; Ende des Bilderverbots?), als auch die Bilderfrage nach dem 11.
Vatikanum gestellt (Katholisches Kunstgespriich in der Moderne?). Die Beitrige sind die Frucht
einer zehnjahrigen Vortragstitigkeit.



Literaturbericht 68

Verbliiffende Vielfalt der Namen Jesu Christi

Im ersten Band der Poetischen Dogmatik' entwickelt Stock eine alternative Christolo-
gie, die den dogmatischen Traktat der Christologie, wie er an den theologischen Hoch-
schulen gelehrt wird, vielfiltig bereichern konnte. Sie trigt den schlichten Titel: Na-
men. Was verbirgt sich dahinter? Der Autor geht , Paraliturgien, Andachten, Prozes-
sionen, Liedern, Gebeten, visuellen Zeichen, Bildern der hohen und niederen Kunst in
den Ridumen und Biichern, mit literarischen und ikonographischen Ausfransungen und
Anspielungen im weiten Feld der weltlichen Kultur” (8) nach. Die zwei Hauptteile des
Buches sind Liturgie (15-90) und Anthologie (91-184). Die Anthologie illustriert, wie
die Namen-Jesu-Sammelleidenschaft der Monche und Theologen etwa des 7. Jahrhun-
derts unserem ,denkdkonomischen Sparsamkeitsprinzip” entgegenliuft. Was der
scholastischen Vernunft (Thomas v. Aquin) als niedrigste Wissenschaft galt, ist dem
Humanisten Francesco Petrarca (1304—1374) das Hochste, denn die Theologie sei eine
von Gott kommende Poesie. So zu denken fillt den Theologen am Ende des 20. Jahr-
hunderts kaum ein, denn die ,,Reduktionsleistung ontologisch orientierter Christolo-
gien“ (93) besteht ja gerade darin, die Einheit von gottlicher und menschlicher Natur in
der einen Person des Logos auf die Kurzformel gebracht zu haben: Jesus Christus ist
der Sohn Gottes. ,,Die eindrucksvolle systematische Geschlossenheit des so entwickel-
ten Traktats der Christologie basiert auf entschiedener Reduktion der vielnamigen Plu-
ralitdt” (94).

Dall die christologische Vielnamigkeit von Anfang an zur Geschichte des Christen-
tums gehort, legt Stock anhand der Verse in Johannes 1,35-51 dar. Jesus wird hier das
Lamm Gottes, Rabbi (Lehrer), Messias (der Gesalbte), Sohn Josephs aus Nazareth,
Sohn Gottes, Konig Israels, Sohn des Menschen genannt. Diese Bibelstelle bezeichnet
Stock als das narrative Paradigma! So wie die Jiinger im Johannesevangelium von Je-
sus immer mehr lemen, wer er denn eigentlich ist, hat Klemens von Alexandrien in sei-
ner Schrift Paidagogos (2. Jh.) Jesus als den Begleiter der Kinder Gottes zum Vorbild
der Erziehung genommen. Sein Hymnus auf den Erloser Christi preist Jesus als die
,-Zugel der Pferde/Flugel zielsicherer Vogel/Steuerruder der Schiffe/Hirte der Konigs-
lammer* (101). Diese Rede ist ,,poetisches Erbgut aus der Schullektiire der klassischen
Autoren ... Im Flug von Bild zu Bild erféhrt man, was es mit der Erziehung durch den
Logos auf sich hat: Ein junges Pferd wird durch Ziigelung nicht geldhmt, sondern in
seiner urspriinglichen Kraft versammelt; Erzichung ist nicht Unterdriickung, sondern
Beschwingung und Befliigelung zum sicheren Flug in die Hohe* (104).

Vom Tetragramm zum Monogramm

Der zweite?® Band geht nun iiber zur Schriftgeschichte des Namens Jesu in der Kalli-
graphik, Epigraphik und Emblematik der européischen Schriftkultur. Der Autor behilt
die Methodik bei, wonach er Fundstiicke der Frommigkeits- und Kunstgeschichte sam-
melt, kommentiert und teilweise zum ersten Mal dokumentiert. Er fragt Jesus in diesem
Band quasi wie ein Grenzschutzbeamter nach seinen Papieren. Dabei sind Pafiphoto

¥ A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie. 1. Namen. Paderbom 1995. Im Folgenden sind
die Seitenzahlen im fortlaufenden Text in Klammem () angegeben.

2 A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie. 2. Schrift und Gesicht. Paderborn 1996. Im Fol-
genden sind die Seitenzahlen im fortlaufenden Text in Klammern ( ) angegeben.



Literaturberichr 69

und Signatur entscheidend. Freilich bleibt diese landlidufige Erfassung von Personen
im Blick auf Jesus letztlich absurd. Aber gerade die Tatsache, daBl wir weder Unter-
schrift noch Photo von ihm besitzen, hat immer wieder Christen dazu angespornt, ihn
zu malen. Die Beschiftigung mit dem Bild ist von der heidenchristlichen, die mit der
Schrift hingegen von der judenchristlichen Tradition her angeregt. In den &ltesten grie-
chischen Bibelhandschriften finden sich in der Regel Kiirzel des Namens Jesu, was der
griechischen Schreibpraxis entsprach. Die lateinische Kalligraphie hat schlieBlich die
Mischform XPS und IHS entwickelt und so die Geschichte der nomina sacra von der
Jiidischen Weise der konsonantischen-kontraktiven Kiirzung (Tetragramm) weiterge-
fiihrt. Der Zusammenhang von Kiirzel und Bild wird in der Ikonenmalerei deutlich.
,-Die Einschreibung des nomen sacrum gemif der in den Manuskripten iiblichen Kon-
traktionsform 1st fiir die Christasikonen obligatorisch® (22). So ist eine Ikone ohne die
Anerkennung der Kirche kein heiliges Bild, die Namensaufschrift ist die Seele der Iko-
ne (P. Florenskij). Neben dem Kreuzzeichen ist fiir das Christentum das Monogramm
des Namens Jesu, die umkrinzte Verbindung? von XP (Chi, Rho), die das sogenannte
Labarum-Kreuz abschlieft, das folgenreichste Monogramm. Kaiser Konstantin hat es,
nach seiner Vision vor der Schlacht an der Milvischen Briicke (312), anfertigen lassen
und unter diesem Zeichen gesiegt. Stock stellt den Auf- und Abstieg der Bedeutung
dieses romischen Siegeszeichens dar und folgt dann einer anderen Buchstabenkombi-
nation: dem THS. Dieses Zeichen spielt in der deutschen Dominikanermystik eine
wichtige Rolle. Heinrich Seuse (1295-1366) berichtet in seiner Vita von einer Vision:
das IHS habe sich in seine nackte Brust eingegraben und seither trage er es mit Stolz.
Nach dem XP tritt also das IHS seinen Siegeszug in der Geschichte an. Zuerst war es
der franziskanische Wanderprediger Bernhardin von Siena (1380-1444), der die drei
Buchstaben THS auf blauen Grund und inmitten eines Sonnenkranzes malen und an-
ldBlich seiner Predigten 1425 in Siena am Rathaus (Abb. 13, 47) anbringen lief3. Uber
diesen spétmittelalterlichen Bedeutungsrahmen hinaus erfuhr das IHS durch die Griin-
dung der Gesellschaft Jesu weltkirchliche Bedeutung. Als Siegel und Wappen war und
ist es bis heute gewissermalien das ,,.Label* der Jesuiten (51-63). Wie Sprachmystik
und Schriftmystik ineinandergreifen, demonstriert Stock an einer Art jesunanischer
Kabbala, die der universalgelehrie Barockjesuit Athanasius Kircher SJ (1601-1680)
verfalt hat. Er interpretiert den Gottesnamen radikal vom jiidischen Tetragramm her,
dem eigentlichen Offenbarungsgehalt der Tora.

Sich ein Bild von Jesus machen

Der abstrakte Buchstabe war mehr und mehr zum Symbol fiir Christus geworden. Seit
dem 3. Jh. und bis in die Gegenwart hinein ist aber gleichzeitig die Sehnsucht der Chri-
sten zu spiiren, sich ein Bild von Jesus zu machen. Bei der Darstellung dieser Entwick-
lung geht es Stock nicht etwa darum, eine fragwiirdige ,,physiognomische Komparati-
stik* zu entwerfen, wie es etwa der Ziiricher Pfarrer J.C. Lavater?? (1741-1801) an-
strebte, indem er seine ,,Signatur des schonsten Gesichts“ entwickelte, die das Gesicht
Jesu Christi als die Norm formulierte ,,an der reale Menschengesichter sich messen las-

2t Als Christusmonogramm erfuhr das XP Anfang dieses Jahrhunderts (72-78) eine kurze Re-
naissance. Es war die christliche Antwort der katholischen Jugend auf die ,,HJ* .

2 Siehe auch K. Huizing, Das erlesene Gesicht. Vorschule einer physiognomischen Theologie,
Giitersloh 1992.



Literaturbericht 70

sen sollen bis zum jiingsten physiognomischen Gericht“ (230), sonderu darum, die fak-
tische Geschichte des Bildes von Jesus zu erzihlen.

Stock schickt einen anfschluBreichen Briefwechsel der Schwester Kaiser Konstantins
voraus, in dem sie Bischof Eusebius um ein Bild Jesu (Portriit) bittet und von ihm eine Ab-
sage erhilt, denn weder sei es (damals) Praxis der Kirche, noch sei es gute Theologie, da
man durch ein Bild Jesu das innergéttliche Geheimnis der Gott-Logos-Person Christi zer-
stdre. Fordernswert seien dagegen Figoren mit Symbolcharakter (Hirte, Lehrer, Panto-
krator), die im iibrigen allméhlich sowohl die heidnischen Gotzenbilder verdrangten, als
auch das Staatsportrit des Kaisers. Nach langem Bilderstreit werden auf dem II. Konzil
von Nizda (784) schlieBlich Krenz (typos) und Bild (eikon) Jesn gleichgestellt. Der
Volksfrommigkeit, der christlichen Orthodoxie und der politisch-militirischen?® Sphiire
war damit Geniige getan. Zu jedem Bild gibt es eine Entstehungsgeschichte: Heilungen
(Abgarlegende), die wanderbare Vervielfaltigung (HI. Mandylion), die Arma Christi und
die Legende vom Schweiituch der Veronika (Vera icon), die nahezu jeden enropdischen
Kiinstler des 15. Jh.s faszinierte. In K6In hat sich ein Maler um 1400 so sehr mit diesem
Thema beschiftigt, daf3 er als Meister der Hl. Veronika (Farbtafel 4) in die Kunstge-
schichte eingegangen ist. Stock verfolgt dieses Sujet in der mittelalterlichen Devotions-
literatar, auf Kreuzwegstationen (von A. Diirer bis H. Matisse) und schreibt schliefilich
einneues originires Kapitel tiber das Tuch der Tiicher (Schweifituch), die Redeweise vom
Buch der Biicher (Bibel) aufnehmend.

Leib und Leben

Der dritte Band der poetischen Dogmatik* bietet eine groflere Vorrede als seine Vor-
ginger. Der Titel Leib und Leben 146t aof einen unge wohnlichen Gang durch Liturgie,
Lied, Literatur und Kunstgeschichte schlieBen. Die Vorgangsweise des Autors hat sich
bewihrt. Gegeniiber der Spracharbeit der neueren systematischen Theologie hat seine
Bildarbeit den Vorteil konfessionsspezifischer zu arbeilen. Diesmal sind es acht kirch-
liche Festtage des Kirchenjahres (Verkiindigung; Geburt; Passion; Ostern; Himmel-
fahrt; Fronleichnam; Herz Jesu; Verklarung), die von der kulturellen Tradition her in-
terpretiert werden und den Kohirenzanspruch einer Dogmatik einlosen. Die leibbezo-
genen Feste der letzen drei Kapitel folgen der Leitidee des Autors. Jedes Fest wird anf
seine Entstehung hin zoriickverfolgt und jeweilige Verdnderungen verzeichnet. So
stellt Stock z. B. anhand der Liturgiereform von 1970 fest, wie aus ,,Marid Verkiindi-
gung™ (Evangelium Lk 1,26-38) die ,,Verkiindigung des Herrn* (Vers vor dem Evan-
gelinm Joh 1,14), wie aus dem Marienfest® ein Herrenfest warde. Im Stundenbuch
verschiebt sich der Akzent gleichermaBen. ,,Das iltere, ganz auf den Ton der lukani-
schen und jesajanischen Texte gestimmte Formular hat neue christologisch-soteriolo-
gische Versatzstiicke johanneischer und paulinischer Provenienz (1 Joh 1,1-2; 4,10;
Phil 2,6-11, Eph 1,9f: 1 Tim 2,5) erhalten* (22). Dieses liturgische Detail weckt ein
neves Bewuftsein dafiir, wie Theologie und liturgischer Vollzug ineinandergreifen.

2 z.B. das Acheiropoieton von Kamuliana, ein Schutz gewéhrendes Palladium, ein Bild, das der
Legende nach nicht von Menschenhand gemacht ist und damit die heidnische Tradition (Diipe-
tes) der vom Himmel gefallenen ‘Bilder’ (Meteoriten) weilerfiihrt.

2 A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie. 3. Leib und Leben. Paderborn 1998. Im Folgen-
den sind die Seitenzahlen im fortlaufenden Text in Klammern () angegeben.

% Siche auch H. Haag, J. H. Kirchberger, D. Solle, C. H. Ebertshauser, Maria. Kunst, Brauch-
tum und Religion in Bild und Text. Freiburg 1997, 168f.



Literaturbericht 71

Leibbezogene Feste

Neben der Kreuzigung war die Verkiindigungsszene das beliebteste Bild im Mittel-
alter. Stock macht deutlich, daB die Kiinstler iiber die narrative Vorlage bei Lukas hin-
ausgehen. Exemplarisch interpretiert er theologisch und kunstgeschichtlich iiberzeu-

~gend die Verkiindigung von L. Di Credi (1459-1537) und drei Altarbilder des Fra An-
gelico. Simultan wird das neutestamentliche Geschehen mit der Urszene des Gartens
Eden verkniipft und gedeutet. Hier treibt der Engel Adam und Eva aus dem Paradies,
dort verkiindet er die Geburt des Neuen Adams, Christus. Im Bild sind die Ausdmcks-
mdglichkeiten theologischer Zusammenhinge grofler. Nicht umsonst hat Jesus zu den
Menschen oft in Gleichnissen? gesprochen, die selbst den Jiingern erst entschliisselt
werden mufiten (Mk 4,34). Voraussetzung dafiir ist ein intensives Glaubensleben. Ge-
burt, Passion, Auferstehung und Himmelfahrt (55-336) schlagen den Bogen zu den
leibbezogenen Festen. Besonders am Herz-Jesu-Kult”, er wurde erst im Jahre 1856
durch Papst Pius 1X. approbiert, kann Stock noch einmal verdeutlichtlichen, was sich
in der Kirchengeschichte oft wiederholt hat. Wihrend sich das Lehramt mit Bildern
schwer tut, hat das glaubige Volk eine unkompliziert positive Einstellung zum Bild.
Stock hat die grofie Gabe, scheinbar gegensitzliche Richtungen in seiner poetischen
Dogmatik zu versammeln und zu systematisieren®. Avf den vierten Band darf man ge-
spannt sein.

Von der Schonheit des Christentums

Was soll man davon halten, wenn Hans Maier in seiner Abschiedsvorlesung? in der
Aula der Miinchener Ludwig-Maximilians-Universitéit von der Schénheit des Chri-
stentums spricht und mit dem Gedicht ,,Pied Beauty* von Gerard Manley Hopkins SJ
schlieBt, einem englischen Jesuitenpater, der einer der einfluireichsten Lyriker des 19.
Jahrhunderts war? Ist dies fiir uns Christen ein Schwanengesang, ein Wink oder bei-
des? Steht die Kunst der Kirche zu Diensten® oder hat sich nicht vielmehr gezeigt, daf§
die Theologen in den Kiinstlern eigenstindige Dialogpartner finden? Das Gesprich
zwischen Kunst und Theologie ist jedenfalls in Gang gekommen und zeigt seine ersten
Friichte, z. B. im Ausstellungsboom®!. Die Zeitschrift ,,Kunst und Kirche* hat diesem
Phiénomen ein eigenes Heft (2/1998) gewidmet und kritische Fragen gestellt. Schon im
Vorwort warnen die beiden evangelischen Geistlichen Metzinger und Nolting davor,
die Auseinandersetzung zwischen Kunst und Kirche zu verharmlosen. Der Kiinstler
Radeke fordert dagegen eine ,freie Liebe* zwischen Kunst und Kirche, konzidiert in

26, So unlerschiedliche Namen wie Wort, Sohn, Tiir, Weinstock, Weg konnen ein und demsel-
ben Subjek! nicht als Zunamen attribniert werden, wenn man sie im unmittelbaren Wortsinn be-
greift.”, in: A.Slock, Namen. a.a.O. 105.

¥ In der Theologie und in der Kunst ist das Herz-Jesu-Fest bis hente Thema. Die intensive
Durchdringung der Herz-Jesu-Frommigkeit dreier Jesuiten (K. Rahner, Th. d. Chardin, G. M.
Hopkins) und dreier Kiinstler (M. Denis, O. Redon, J. Beuys) stehen fiir ganz nnterschiedliche
Ansilze.

% Die Neigung zu Zungenbrechern wie Inthronisationsparodie (185), Umstéindlichkeitsstruktur
(218), Anwesenheitskontinuum oder Anschanungspotential (263) sollte den Leser nicht ab-
schrecken. Eine neue Methode muB ihre Sprache oft erst eigens erfinden.

® F.A.Z 28. Juli 1999, 51.

% D.M. Meiering, Kunst im Dienst (an) der Kirche? Regensburg 1997.



Literaturbericht 72

seinen Thesen der Kirche dabei aber gewisse ,Potenzprobleme‘. Weder solle die Kir-
che so tun, alles verstanden zu haben (These 2) oder die Kunst fiir ihre Zwecke zu ver-
einnahmen, noch der Kult um die Kiinstlerpersénlichkeit sich verselbststidndigen, denn
der Name des Kiinstlers bestimme nicht die Qualitit seiner Arbeiten, sondern nur ihren
Marktwert (These 3). Andere Autoren folgern gar: ,,Die Kirchen miifiten aber auch ler-
nern, der kunstbetrieblichen Praxis von Museen oder Galerien durch eigenstindige und
vor allem bisher ,verbotene® Kunstdiskurse zu widersprechen. Das hiee: den Dialog
mit jungen KiinstlerInnen dort aufnehmen, wo es der (alten) Kirche weh tut.“*? Dieser
Entwicklungsschritt steht noch bevor. Deutlich ist aber, dal} es Uberschneidungen gibt
im ,Hoheitsgebiet* von Kunst und Kirche. In einem Interview antwortet Bernd Kliiser
auf die Frage, ob er eine Art Seelsorger sei: ,,In gewisser Weise ja.“* Seelsorger der
Kiinstler wird nur, wer eine iiber Jahre andauernde Treue zu einigen Kiinstlern und de-
ren Werk pflegt. Daraus erwichst eine spirituelle Kraft, die beide Seiten ermutigt, un-
konventionelle Wege einzuschlagen. Auch der Ausstellungsmacher Kasper Konig*
geht davon aus, dal die Zusammenarbeit von Gleichgesinnten unter Kiinstlern und
Theologen produktiv sein kann. Wo versucht wird, den Dialog wieder in Gang zu brin-
gen (z. B. im Dominikanerkloster in Frankfurt), da lohne sich die Gratwanderung auch
fiir die Kiinstler.* DaB zeitgendssische Kunstwerke aus den Ateliers und Museen in
Kirchenrdume gelangen, ist erfreulich, umgekehrt ist es schwieriger. Alex Stock mach-
te die Teilnehmer einer Tagung zam Thema ,Relevanz des Bilderverbots® daraaf auf-
merksam: , Er erinnerte an den Protest des orthodoxen Priesters und Kunsthistorikers
Pavel Florenskij gegen die Uberfiihrung von Ikonen in weltliche Museen der Sowjet-
union, weil die weihrauchgeschwingerte Luft und der liturgische Kontext fiir die Bil-
derwelt der Ikonen von existentieller Bedeutung sei.**

Georg Maria Roers, Miinchen

31 _Katholischen Pfarrern, in der Regel liturgisch gut ausgebildet, ist das bleibende Kunstwerk in
der Regel wichtiger als Ausstellungen — wie dies die bemerkenswerten Erwerbungen von Pfarrer
MaaBen in Krefeld ins Bewufitsein riicken. Das Interesse an temporiren Kunstwerken finden wir
z. Zt. wohl mehr in evangelischen Kirchen — wenn auch hier wieder zunehmend fiir gute Altire
und Fenster gekdmpft wird. Doch fiir beide Konfessionen gilt: Vorsichi, wenn gute Bilder aus
dem sikularen Raum unfair, d. h. gegen die Iutention oder den Willen des Kiinstlers vereinnahmt
werden! Oder wenn umgekehrt ,Kompromisse* kirchlich verbramt werden. Kunst wird zum
Schwulst, wenn sie in erhabener Rede- oder Raumluft verdunstet. Immer gilt: Der eigene Part
darf nicht unklar oder gar unredlich sein.” (R. Volp, Zwischen Bildungsabsichten und Kulturasyl.
Legitimationsprobleme fiir Kunstausstellungen in Kirchen, in: Kunst und Kirche 2/1998, 91.)

2 H.G. Haberl, Metaphysische Wegweiser in die Bodenlosigkeit, in: Kunst und Kirche 2/98,75.
3 B. Sonna, Seelsorger der Kiinstler. Zwanzig Jahre im Geschdft mit der Kunst — der Galerist
Bernd Kliiser zieht hoffnungsfroh Bilanz, in: SZ vom 23. 11. 1998, 16.

¥ N. Nolting, Ausstellungen in Kirchen. in: Kunst und Kirche 2/1998, 111-112.

% Siehe die erfolgreiche Ausstellung ,,Heaven® (1999) in der Kunsthalle Diisseldorf.

3 Bischofe laden zum Gesprdch iiber Kunst, iu: Herder Korrespondenz (5/1999), S. 228.





