
LITERATURBERICHT 

Kunst in Poetischer Dogmatik 

Die Religion in der Kunst von heute 

•In den letzten fünfzehn Jahren hat es in den christlichen Kirchen zahlreiche Initiativen 
gegeben, die das Geistige mit künstlerischen Ausdrucksformen konfrontieren. Horst 
Schwebel machte schon vor einigen Jahren allein in den evangelischen Kirchen der 
Bundesrepublik über 135 Kunstausstellungen aus. Wieland Schmieds Berliner Aus- 
stellungen ,Zeichen des Glaubens - Geist der Avantgarde' (1980) und .Gegenwart/ 
Ewigkeit'. Spuren des Transzendenten in der Kunst unserer Zeit' (1990) haben souve- 
rän gezeigt, wie lebendig das Numinose, das Spirituelle, das Religiöse in der Kunst von 
heute ist."1 Diese Tendenz hält an2. 1998 war in Würzburg, Paderborn und Regensburg 
die Ausstellung •Moderne Kunst aus dem Vatikan" zu sehen. Im Katalog der Ausstel- 
lung ist den Malereien von Dali, Rouault, Ernst, Sutherland, Munter, den Graphiken 
von Ensor, Chagall, Dix, Marini und Manzü, sowie einer Skulptur von Wotruba ein 
Dialog zwischen Papst Paul VI. und Jean Guitton über die Schönheit (1967) vorange- 
stellt: •Ja. Die Kunst darf sich dem Hauch des Heiligen Geistes nicht verschließen. Die 
Welt, in der wir leben, bedarf der Schönheit, wenn sie nicht in Hoffnungslosigkeit ver- 
sinken will."3 Es blieb nicht nur bei schönen Worten. Paul VI. gründete 1973 eine 
Sammlung klassischer Moderne, die mehr als 700 Werke von 250 Künstlern umfaßt. 
Meßgewänder von Matisse und kubistische Arbeiten von Jacques Villon, dem Bruder 
von Marcel Duchamp, der mit seinem Flaschentrockner (Ready-Made 1914) die 
Kunstwelt revolutionierte, zeigen den Geist der Sammlung an: keine Berührungsangst. 
So auch in der Ausstellung •Geistes Gegenwart", wo das Diözesanmusem für christ- 
liche Kunst in Freising kompromißlos den Spuren der Moderne folgte. Neben Mün- 
chener Künstlern (Geiger, Lehnerer, Weseley) waren Installationen des New Yorker 
Bill Viola zu sehen, dem im Museum für Moderne Kunst in Frankfurt 1999 eine eige- 
ne Ausstellungsreihe gewidmet wurde. Auf den Spuren von Licht, Geist und Musik, 
dem Katalog4 liegt eine CD der ,Klangskulptur' von J. Brunner und R. Ritz bei (eine 
Messe der Gegenwart: Missa Tempestatis; z. B. werden Klangquellen der Natur, etwa 
Regen, mit einem geflüsterten Sanctus gemischt), ist es den Machern (P. B. Steiner) ge- 
lungen, ganz nahe am Puls der Zeit zu sein. In Freising folgte im Jahr 1999 die Aus- 
stellung •Schöpfung"5. Sie sollte an den Erfolg vom Vorjahr anschließen. Beide Aus- 
stellungen erstrecken sich über mehrere Orte: die Karmelitenkirche im Zentrum Mün- 
chens, das Diözesanmuseum in Freising und die Heilig-Geist-Kirche in Landshut. 
Werden weitere Ausstellungen folgen? 

1 G.M. Roers, Künstlerisches Sehen und Spiritualität, in: StdZ (5/1996), 351f. 
2 F. Mennekes, Zwischen Zweifel und Entzücken. Kunst und Kirche im 20. Jahrhundert, in: StdZ 
(9/1999), 630f. 
1   J. Lenssen, H. Reidel, Ch. Stiegemann, Moderne Kunst aus dem Vatikan. Papst Paul VI. und 
die Sammlung religiöser Kunst des 20. Jahrhunderts. Regensburg 1998,26. 
4 P. Giloy-Hirtz, P.B. Steiner, Geistes Gegenwart. Stuttgart 1998. 
5 P. Giloy-Hirtz, P.B. Steiner, Schöpfung. Stuttgart 1999. 



Literaturbericht 65 

Bildende Kunst - ein locus theologicus 

Ein Versuch, in dieser Richtung weiterzudenken, sind die Arbeiten von Alex Stock, der 
an der Universität zu Köln Theologie und ihre Didaktik lehrt. Wer sich die Bilderwelt 
Stück für Stück erarbeitet, stößt auf theologische Fragen, die nur mit Mitteln der Kunst 
gestellt werden können. Stock treibt Theologie anhand von bildender Kunst und 
schreibt eine poetische Dogmatik, die dem ,Hörer des Wortes' das Sehen erschließt. 
Die Idee dazu hatte er bereits Anfang der 80er Jahre. In einer neuen wissenschaftlichen 
Reihe, gemeinsam herausgegeben mit Reinhard Hoeps6, finden junge Theologen ein 
Forum, ihre Arbeit vorzustellen. So Johannes Rauchenberger, der die Kunst als theolo- 
gischen Erkenntnisraum erschließt. Seine kunstwissenschaftliche Kompetenz ermög- 
licht es ihm, interdisziplinär zu arbeiten. Es geht ihm vor allem um die textlichen Re- 
ferenzen, die den Bildern zu Grunde liegen. Eine Herausforderung an die Theologie al- 
so: •Ein Kunstwerk, so Panofsky, sei dann im wissenschaftlichen Sinne verstanden, 
wenn die Idee, die in ihm verborgen sei, erfaßt und das Werk durch sie in den kulturel- 
len Kontext, dem es entstammt, reintegriert sei. Theologisch würde also ein solcher 
Reintegrationsprozeß die Kunst als ein Dokument eines - allerdings zeitbedingten - 
theologischen Sachverhaltes ausweisen."7 D.h., ein Theologe kann sich nicht einfach 
nur auf schriftliche Quellen beschränken, sondern sollte angehalten sein, auch andere 
Quellen, z. B. Bilder und Skulpturen, in sein theologisches Forschen zu integrieren. 

Vor mehr als zehn Jahren wurde noch angemahnt: •Der Stellenwert der Kunst in der 
Theologie und der Theologie im Bereich der Kunst droht aus dem Blick zu fallen."8 Ei- 
nige Theologen haben sich diese Mahnung zu Herzen genommen. Hier ist ein Fort- 
schritt zu verzeichnen. Alex Stock etwa hat den Begriff des locus theologicus ent- 
wickelt. Er setzt sich von der christlichen Ikonographie ab, die in der romantischen Be- 
wegung des 19. Jahrhundert als Wissenschaft entstanden ist. Die Kunst sei nicht ein- 
fach nur dazu da, bestehende Lehrsätze zu illustrieren oder zu begründen, sie kann ei- 
genständiger Ort theologischer Entdeckungen sein9. 

Theologische Kunstkritik 

Schon Anfang der 90er Jahre hat Stock in einer beispiellosen Materialfülle im Rahmen 
eines Forschungsprojekts zur •Theologischen Theorie der bildenden Kunst in der Mo- 
derne" eine Theologische Kunstkritik zwischen Tempel und Museum vorgelegt. 

6 R. Hoeps, Aus dem Schatten des Goldenen Kalbes. Skulptur in theologischer Perspektive. Pa- 
derborn 1999. 
7 J. Rauchenberger, Biblische Bildlichkeit. Kunst - Raum theologischer Erkenntnis. Paderborn 
1999, 53f. 
8 Ch. Dohmen, Th. Sternberg,... kein Bildnis machen. Kunst und Theologie im Gespräch. Würz- 
burg 1987, 8. 
9 •Sollte es sich hier um neue Wahrnehmungen und Einsichten handeln, die in den Diskurs der 
Theologie selbst eingreifen und ihn nicht nur für Liebhaber ornamental umspielen, dann wird die 
Theologie hier freilich mit dem Problem der Offenbarung, ihrer Abgeschlossenheit, ihres mög- 
lichen Fortgangs in privaten Offenbarungen und Visionen, mit dem Problem der wahren Lehre, 
ihrer Entwicklung, ihrer Alteration in Häresien, Blasphemien, Säkularisierungen konfrontiert. 
Aber vielleicht gehört zu den Entdeckungen, die mit der Kunst noch zu machen sind, auch die 
Entdeckung neuer Modi, mit diesen Problemen schöpferisch weiterzukommen." (siehe A. Stock, 
Keine Kunst. Aspekte der Bildtheologie. Paderborn 1996, 135.) 



Literaturbericht 66 

Herausgreifen möchte ich aus diesem Buch10 das zweite Kapitel. Es kommentiert die 
Kunstkritik dreier Jesuiten, die sich über ein Jahrhundert hin erstreckt und in den •Stim- 
men der Zeit" (bis 1914 •Stimmen aus Maria Laach") erschienen ist. Die Ära der einzel- 
nen Autoren wird chronologisch dargestellt. P. Stephan Beissel SJ (1880-1908) habe - 
eine romantisch-nazarenische Idee aufnehmend (Overbeck, Cornelius, Veit, Schadow, 
Steinle u. a.) - den Bund der Kirche mit den Künsten beschworen und bedauere ihren 
Bruch mit der Moderne, die nicht mehr in der Lage sei, die Idealität Jesu darzustellen, 
sondern Gott auf das Menschliche reduziere. Für ihn sei eine von der Religion getrennte 
Kunsttätigkeit undenkbar, Vorbild bleibe für ihn der Stil der Gotik. P. Josef Kreitmaier 
SJ (1914•1941) habe schon 1915 die Frage nach einer spezifisch deutschen Kunst ge- 
stellt, und er mache auch keinen Hehl aus dem seiner Ansicht nach •verderblichen Ein- 
fluß des typisch französichen Impressionismus auf die deutsche Kunst." Dieser Stil sei 
nichts als l'art pour l'art, weil er die Dinge nur oberflächlich wiedergebe und deshalb ei- 
ne Belehrung oder Erbauung des Betrachters ausschließe. So habe Lovis Corinth 
(1858-1925) •fast blasphemische Bilder" gemalt und Fritz von Uhde (1848-1911) Jesus 
allzumenschlich dargestellt und so fort. Die Bilder der Expressionisten ordnet Kreitmai- 
er unter die •Krankheitsbilder der modernen Zeit ein". Vor beiden Stilrichtungen warne 
er seine Leser. Dagegen mache er in der Kunst der Symbolisten das Geistige aus (Hunt, 
Burne-Jones, Khnopff, Toorop, Klimt, Moreau, Redon, Böcklin, Hodler, Thoma, Stuck, 
Fidus u. a.), nicht ohne die parareligiöse Weltanschauung zu kritisieren, die dieser Kunst 
zugrundeliege. Kreitmaier stehe, so Stock, stellvertretend für jene •kulturelle Strömung 
im deutschen Katholizismus, die geradlinig auf die nationalsozialistische Kulurpolitik 
hinausläuft"11. P. Herbert Schade SJ (1950-1988) nun setzte sich von den Positionen sei- 
ner Vorgänger ab12. Weder postuliere er die Idealität der nazarenisch-gotischen Kunst, 
noch die Monumentalität des romanisch-byzantinischen Stils. Er entwickelte eine Kul- 
turgeschichte anhand der ,Ur-Bilder der Weltbegegnung"3. Leider berücksichtigt Stock 
nur die Jesuiten, die sich in den •Stimmen der Zeit" mit Kunst befaßt haben. Hier handelt 
es sich aber nur um eine Auswahl. Dies mag die Tatsache belegen, daß der Kunsthistori- 
ker P. Joseph Braun SJ (1857-1947) nicht erwähnt wird. Seine streng kunsthistorischen 
Werke sind ein Indiz dafür, daß es in der Gesellschaft Jesu im deutschsprachigen Raum 
immer auch Wissenschaftler gab, die in keiner Weise ideologisch argumentierten14. 

10 A. Stock, Zwischen Tempel und Museum. Theologische Kunstkritik. Positionen der Moderne. 
Paderborn 1991. 368 S. (Siehe dazu die Rezension von J. Splett in: TheoPhil 67, Freiburg 1992, 
622ff.) Das Buch (7 Kapitel) behandelt die Themen: Status Quaestionis (u.a. Bilderzweifel, 
Kunst- und Theologiegeschichte); Die Gefahren der Moderne (Ein Jahrhundert jesuitischer 
Kunstkritik); Tempel und Lichtspiel (von Beuron bis Uhde); Christliche und sakrale Kunst (Po- 
sitionen im deutschen Nachkriegskatholizismus); Vom Geist der Avantgarde (Positionen zwi- 
schen Wien und Paris); Protestantische Bilderfreundschaft (Paul Tillich und die Folgen); 
Konklusionen (u. a. Kirche und Museum). 
11 A. Stock, Zwischen Tempel und Museum, a.a.O. 35. 
12 G. M. Roers S J, Ästhetik des Heiligen. Exemplarisch dargelegt am Werk H. Schades. Ein Bei- 
trag zum Dialog zwischen Kunst und Kirche. Frankfurt 1994. Mskr. 130 S. 
13 Siehe auch die Rezension von J. Sudbrack SJ in GuL 6/1998, S. 473f. des posthum erschienen 
Buches von H. Schade SJ: Lamm Gottes und Zeichen des Widders. 1998. 
14 z. B. J. Braun, Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst. Stuttgart 1943; Die 
liturgische Gewandung im Occident und Orient, Freiburg 1907; Deutsche Jesuitenkirchen (Bd. 
I/II), Freiburg 1908/1910; Meisterwerke der deutschen Goldschmiedekunst der vorgotischen Zeit 
(Bd.I/II), München 1922; Der christliche Altar, München 1924. 



Literaturbericht 67 

Vom Paganitätsgeruch des Bildes zur poetischen Dogmatik 

Es stellt sich jedoch die Frage, ob die Kunstkritik den Kunstwerken überhaupt gerecht 
werden kann oder nicht vielmehr nur eine mögliche Weise u. a. sein kann, sich dem 
Kunstwerk zu nähern. 

Vor allem Kleriker tun sich schwer mit der Kunst. Hier gerät die Kunst oft in ein 
schlechtes Licht. Warum? Weil Bilder den gültigen Glaubenssatz schon aufgrund ihrer 
Form hinterfragen. •Für den Bereich der Religion bedeutet dies, daß Bilder immer 
dann ,stören', wenn es darum geht, Glaubensgut zu bestimmen bzw. zu wahren."15 

Nach 2000 Jahren Kirchengeschichte sind fast alle Sätze des christlichen Glaubens 
schon einmal formuliert worden, die meisten immer wieder neu. Wir leben also nicht 
mehr in der .christlichen Pionierzeit'. Eine Frage wird nicht zum ersten Mal gestellt, 
höchstens in einer neuen Variante. Jedenfalls müssen wir die christliche Welt nicht neu 
erfinden und von vorne beginnen. Was aber von uns Christen erwartet wird, ist, das 
Evangelium so weiterzugeben, daß auch die nächste Generation gerne in einer christli- 
chen Gemeinde und nach christlichen Werten lebt. Die klassisch gewordene christliche 
Ikonographie kann dies nicht leisten. Unsere ,Kreuzzeichen' sind andere als z. B. die 
der Romanik, wo Jesus in der Bildschnitzerei als der König dargestellt wurde. Wir soll- 
ten zu einer Hermeneutik gelangen, die sich als Grenzgängerin zwischen Tradition und 
Moderne versteht. Dabei ist es wichtig, sich erst einmal die religiöse Strittigkeit der 
Bilder16 vor Augen zu halten. Bis in die Gegenwart tauchen altbekannte Argumente ge- 
gen die Bilder auf. Jede Form von Bilderfrömmigkeit strömt einen gewissen .Paga- 
nitätsgeruch' aus, den sie wohl auch nie los werden wird. Stock zeigt anhand von Jo- 
hannes Damascenus auf, wie er die Bilderfrage zur Grundsatzfrage gemacht hat: •Al- 
les ist Bild außer dem allem vorausliegenden, selbst bildlos-unsichtbaren Bildgrund, 
der Gott selbst ist. Aber schon der erste noch innergöttliche Hervorgang Gottes aus sich 
selbst in der Zeugung des Sohnes ist ein Bilden: der Sohn ist Bild des Vaters. Auch die 
innergöttlichen Gedanken, die Ideen der künftigen Dinge sind ein Bild. Die geschaffe- 
nen Dinge, aber auch das in der Schrift Geschriebene ist ein Bild"17 (Imag. Or. Ill 
16-26). Dieser neuplatonische Ansatz kann in der heutigen Diskussion um das Bild ei- 
ne wichtige Anregung sein, muß aber fortgeführt werden. Wer sich auf die geniale 
,Sprachschule als Sehschule' (G. Fuchs) einläßt, die Stock auf vier Bände hin (drei sind 
bisher erschienen) angelegt hat, kann die Wirren der Kirchen-Kunstgeschichte nach- 
empfinden. •Keine Kunst. Aspekte einer Bildtheologie"18 (1996) kann ohne weiteres 
als Einführungs- und Studienbuch allen Theologen und Kunsthistorikern empfohlen 
werden: die Verwendung von Bildern läßt sich weder durch die Machtergreifung der 
Theologen', noch auf rein ästhetische Anschauungen festlegen. 

15 Ch. Dohmen,... kein Bildnis machen, a.a.O. 21. 
16 vgl. A. Stock, Keine Kunst, a.a.O. 22-^14. " Ebd. 39. 
18 Sowohl der über Jahrhunderte andauernde Streit um Heilige Bilder wird hier in Ausschnitten 
kapitelweise dargelegt (Bilderstreit als Kontroverse um das Heilige; Bilder in der Reformations- 
zeit; Kölner Bilderstreit 1543; Ende des Bilderverbots?), als auch die Bilderfrage nach dem II. 
Vatikanum gestellt (Katholisches Kunstgespräch in der Moderne?). Die Beiträge sind die Frucht 
einer zehnjährigen Vortragstätigkeit. 



Literaturbericht 68 

Verblüffende Vielfalt der Namen Jesu Christi 

Im ersten Band der Poetischen Dogmatik19 entwickelt Stock eine alternative Christolo- 
gie, die den dogmatischen Traktat der Christologie, wie er an den theologischen Hoch- 
schulen gelehrt wird, vielfältig bereichern könnte. Sie trägt den schlichten Titel: Na- 
men. Was verbirgt sich dahinter? Der Autor geht •Paraliturgien, Andachten, Prozes- 
sionen, Liedern, Gebeten, visuellen Zeichen, Bildern der hohen und niederen Kunst in 
den Räumen und Büchern, mit literarischen und ikonographischen Ausfransungen und 
Anspielungen im weiten Feld der weltlichen Kultur" (8) nach. Die zwei Hauptteile des 
Buches sind Liturgie (15-90) und Anthologie (91-184). Die Anthologie illustriert, wie 
die Namen-Jesu-Sammelleidenschaft der Mönche und Theologen etwa des 7. Jahrhun- 
derts unserem •denkökonomischen Sparsamkeitsprinzip" entgegenläuft. Was der 
scholastischen Vernunft (Thomas v. Aquin) als niedrigste Wissenschaft galt, ist dem 
Humanisten Francesco Petrarca (1304-1374) das Höchste, denn die Theologie sei eine 
von Gott kommende Poesie. So zu denken fällt den Theologen am Ende des 20. Jahr- 
hunderts kaum ein, denn die •Reduktionsleistung ontologisch orientierter Christolo- 
gien" (93) besteht ja gerade darin, die Einheit von göttlicher und menschlicher Natur in 
der einen Person des Logos auf die Kurzformel gebracht zu haben: Jesus Christus ist 
der Sohn Gottes. •Die eindrucksvolle systematische Geschlossenheit des so entwickel- 
ten Traktats der Christologie basiert auf entschiedener Reduktion der vielnamigen Plu- 
ralität" (94). 

Daß die christologische Vielnamigkeit von Anfang an zur Geschichte des Christen- 
tums gehört, legt Stock anhand der Verse in Johannes 1,35-51 dar. Jesus wird hier das 
Lamm Gottes, Rabbi (Lehrer), Messias (der Gesalbte), Sohn Josephs aus Nazareth, 
Sohn Gottes, König Israels, Sohn des Menschen genannt. Diese Bibelstelle bezeichnet 
Stock als das narrative Paradigma! So wie die Jünger im Johannesevangelium von Je- 
sus immer mehr lernen, wer er denn eigentlich ist, hat Klemens von Alexandrien in sei- 
ner Schrift Paidagogos (2. Jh.) Jesus als den Begleiter der Kinder Gottes zum Vorbild 
der Erziehung genommen. Sein Hymnus auf den Erlöser Christi preist Jesus als die 
•Zügel der Pferde/Flügel zielsicherer Vögel/Steuerruder der Schiffe/Hirte der Königs- 
lämmer" (101). Diese Rede ist •poetisches Erbgut aus der Schullektüre der klassischen 
Autoren ... Im Flug von Bild zu Bild erfährt man, was es mit der Erziehung durch den 
Logos auf sich hat: Ein junges Pferd wird durch Zügelung nicht gelähmt, sondern in 
seiner ursprünglichen Kraft versammelt; Erziehung ist nicht Unterdrückung, sondern 
Beschwingung und Beflügelung zum sicheren Flug in die Höhe" (104). 

Vom Tetragramm zum Monogramm 

Der zweite20 Band geht nun über zur Schriftgeschichte des Namens Jesu in der Kalli- 
graphik, Epigraphik und Emblematik der europäischen Schriftkultur. Der Autor behält 
die Methodik bei, wonach er Fundstücke der Frömmigkeits- und Kunstgeschichte sam- 
melt, kommentiert und teilweise zum ersten Mal dokumentiert. Er fragt Jesus in diesem 
Band quasi wie ein Grenzschutzbeamter nach seinen Papieren. Dabei sind Paßphoto 

19 A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie. 1. Namen. Paderborn 1995. Im Folgenden sind 
die Seitenzahlen im fortlaufenden Text in Klammern () angegeben. 
20 A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie. 2. Schrift und Gesicht. Paderborn 1996. Im Fol- 
genden sind die Seitenzahlen im fortlaufenden Text in Klammern () angegeben. 



Literaturbericht 69 

und Signatur entscheidend. Freilich bleibt diese landläufige Erfassung von Personen 
im Blick auf Jesus letztlich absurd. Aber gerade die Tatsache, daß wir weder Unter- 
schrift noch Photo von ihm besitzen, hat immer wieder Christen dazu angespornt, ihn 
zu malen. Die Beschäftigung mit dem Bild ist von der heidenchristlichen, die mit der 
Schrift hingegen von der judenchristlichen Tradition her angeregt. In den ältesten grie- 
chischen Bibelhandschriften finden sich in der Regel Kürzel des Namens Jesu, was der 
griechischen Schreibpraxis entsprach. Die lateinische Kalligraphie hat schließlich die 
Mischform XPS und IHS entwickelt und so die Geschichte der nomina sacra von der 
jüdischen Weise der konsonantischen-kontraktiven Kürzung (Tetragramm) weiterge- 
führt. Der Zusammenhang von Kürzel und Bild wird in der Ikonenmalerei deutlich. 
•Die Einschreibung des nomen sacrum gemäß der in den Manuskripten üblichen Kon- 
traktionsform ist für die Christusikonen obligatorisch" (22). So ist eine Ikone ohne die 
Anerkennung der Kirche kein heiliges Bild, die Namensaufschrift ist die Seele der Iko- 
ne (P. Florenskij). Neben dem Kreuzzeichen ist für das Christentum das Monogramm 
des Namens Jesu, die umkränzte Verbindung21 von XP (Chi, Rho), die das sogenannte 
Labarum-Kreuz abschließt, das folgenreichste Monogramm. Kaiser Konstantin hat es, 
nach seiner Vision vor der Schlacht an der Milvischen Brücke (312), anfertigen lassen 
und unter diesem Zeichen gesiegt. Stock stellt den Auf- und Abstieg der Bedeutung 
dieses römischen Siegeszeichens dar und folgt dann einer anderen Buchstabenkombi- 
nation: dem IHS. Dieses Zeichen spielt in der deutschen Dominikanermystik eine 
wichtige Rolle. Heinrich Seuse (1295-1366) berichtet in seiner Vita von einer Vision: 
das IHS habe sich in seine nackte Brust eingegraben und seither trage er es mit Stolz. 
Nach dem XP tritt also das IHS seinen Siegeszug in der Geschichte an. Zuerst war es 
der franziskanische Wanderprediger Bernhardin von Siena (1380-1444), der die drei 
Buchstaben IHS auf blauen Grund und inmitten eines Sonnenkranzes malen und an- 
läßlich seiner Predigten 1425 in Siena am Rathaus (Abb. 13, 47) anbringen ließ. Über 
diesen spätmittelalterlichen Bedeutungsrahmen hinaus erfuhr das IHS durch die Grün- 
dung der Gesellschaft Jesu weltkirchliche Bedeutung. Als Siegel und Wappen war und 
ist es bis heute gewissermaßen das •Label" der Jesuiten (51-63). Wie Sprachmystik 
und Schriftmystik ineinandergreifen, demonstriert Stock an einer Art jesuanischer 
Kabbala, die der universalgelehrte Barockjesuit Athanasius Kircher SJ (1601-1680) 
verfaßt hat. Er interpretiert den Gottesnamen radikal vom jüdischen Tetragramm her, 
dem eigentlichen Offenbarungsgehalt der Tora. 

Sich ein Bild von Jesus machen 

Der abstrakte Buchstabe war mehr und mehr zum Symbol für Christus geworden. Seit 
dem 3. Jh. und bis in die Gegenwart hinein ist aber gleichzeitig die Sehnsucht der Chri- 
sten zu spüren, sich ein Bild von Jesus zu machen. Bei der Darstellung dieser Entwick- 
lung geht es Stock nicht etwa darum, eine fragwürdige •physiognomische Komparati- 
stik" zu entwerfen, wie es etwa der Züricher Pfarrer J.C. Lavater22 (1741-1801) an- 
strebte, indem er seine •Signatur des schönsten Gesichts" entwickelte, die das Gesicht 
Jesu Christi als die Norm formulierte •an der reale Menschengesichter sich messen las- 

21 Als Christusmonogramm erfuhr das XP Anfang dieses Jahrhunderts (72-78) eine kurze Re- 
naissance. Es war die christliche Antwort der katholischen Jugend auf die •HJ" . 
22 Siehe auch K. Huizing, Das erlesene Gesicht. Vorschule einer physiognomischen Theologie, 
Gütersloh 1992. 



Literaturbericht 70 

sen sollen bis zum jüngsten physiognomischen Gericht" (230), sondern darum, die fak- 
tische Geschichte des Bildes von Jesus zu erzählen. 

Stock schickt einen aufschlußreichen Briefwechsel der Schwester Kaiser Konstantins 
voraus, in dem sie Bischof Eusebius um ein Bild Jesu (Porträt) bittet und von ihm eine Ab- 
sage erhält, denn weder sei es (damals) Praxis der Kirche, noch sei es gute Theologie, da 
man durch ein Bild Jesu das innergöttliche Geheimnis der Gott-Logos-Person Christi zer- 
störe. Fördernswert seien dagegen Figuren mit Symbolcharakter (Hirte, Lehrer, Panto- 
krator), die im übrigen allmählich sowohl die heidnischen Götzenbilder verdrängten, als 
auch das Staatsporträt des Kaisers. Nach langem Bilderstreit werden auf dem II. Konzil 
von Nizäa (784) schließlich Kreuz (typos) und Bild (eikon) Jesu gleichgestellt. Der 
Volksfrömmigkeit, der christlichen Orthodoxie und der politisch-militärischen23 Sphäre 
war damit Genüge getan. Zu jedem Bild gibt es eine Entstehungsgeschichte: Heilungen 
(Abgarlegende), die wunderbare Vervielfältigung (Hl. Mandylion), die Arma Christi und 
die Legende vom Schweißtuch der Veronika (Vera icon), die nahezu jeden europäischen 
Künstler des 15. Jh.s faszinierte. In Köln hat sich ein Maler um 1400 so sehr mit diesem 
Thema beschäftigt, daß er als Meister der Hl. Veronika (Farbtafel 4) in die Kunstge- 
schichte eingegangen ist. Stock verfolgt dieses Sujet in der mittelalterlichen Devotions- 
literatur, auf Kreuzwegstationen (von A. Dürer bis H. Matisse) und schreibt schließlich 
ein neues originäres Kapitel über das Tuch der Tücher (Schweißtuch), die Redeweise vom 
Buch der Bücher (Bibel) aufnehmend. 

Leib und Leben 

Der dritte Band der poetischen Dogmatik24 bietet eine größere Vorrede als seine Vor- 
gänger. Der Titel Leib und Leben läßt auf einen ungewöhnlichen Gang durch Liturgie, 
Lied, Literatur und Kunstgeschichte schließen. Die Vorgangs weise des Autors hat sich 
bewährt. Gegenüber der Spracharbeit der neueren systematischen Theologie hat seine 
Bildarbeit den Vorteil konfessionsspezifischer zu arbeiten. Diesmal sind es acht kirch- 
liche Festtage des Kirchenjahres (Verkündigung; Geburt; Passion; Ostern; Himmel- 
fahrt; Fronleichnam; Herz Jesu; Verklärung), die von der kulturellen Tradition her in- 
terpretiert werden und den Kohärenzanspruch einer Dogmatik einlösen. Die leibbezo- 
genen Feste der letzen drei Kapitel folgen der Leitidee des Autors. Jedes Fest wird auf 
seine Entstehung hin zurückverfolgt und jeweilige Veränderungen verzeichnet. So 
stellt Stock z. B. anhand der Liturgiereform von 1970 fest, wie aus •Maria Verkündi- 
gung" (Evangelium Lk 1,26-38) die •Verkündigung des Herrn" (Vers vor dem Evan- 
gelium Joh 1,14), wie aus dem Marienfest25 ein Herrenfest wurde. Im Stundenbuch 
verschiebt sich der Akzent gleichermaßen. •Das ältere, ganz auf den Ton der lukani- 
schen und jesajanischen Texte gestimmte Formular hat neue christologisch-soteriolo- 
gische Versatzstücke johanneischer und paulinischer Provenienz (1 Joh 1,1-2; 4,10; 
Phil 2,6-11, Eph l,9f: 1 Tim 2,5) erhalten" (22). Dieses liturgische Detail weckt ein 
neues Bewußtsein dafür, wie Theologie und liturgischer Vollzug ineinandergreifen. 

23 z. B. das Acheiropoieton von Kamuliana, ein Schutz gewährendes Palladium, ein Bild, das der 
Legende nach nicht von Menschenhand gemacht ist und damit die heidnische Tradition (Düpe- 
tes) der vom Himmel gefallenen 'Bilder' (Meteoriten) weiterführt. 
24 A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie. 3. Leib und Leben. Paderborn 1998. Im Folgen- 
den sind die Seitenzahlen im fortlaufenden Text in Klammern () angegeben. 
25 Siehe auch H. Haag, J. H. Kirchberger, D. Solle, C. H. Ebertshäuser, Maria. Kunst, Brauch- 
tum und Religion in Bild und Text. Freiburg 1997, 168f. 



Literaturbericht 11 

Leibbezogene Feste 

Neben der Kreuzigung war die Verkündigungsszene das beliebteste Bild im Mittel- 
alter. Stock macht deutlich, daß die Künstler über die narrative Vorlage bei Lukas hin- 
ausgehen. Exemplarisch interpretiert er theologisch und kunstgeschichtlich überzeu- 
gend die Verkündigung von L. Di Credi (1459-1537) und drei Altarbilder des Fra An- 
gelico. Simultan wird das neutestamentliche Geschehen mit der Urszene des Gartens 
Eden verknüpft und gedeutet. Hier treibt der Engel Adam und Eva aus dem Paradies, 
dort verkündet er die Geburt des Neuen Adams, Christus. Im Bild sind die Ausdrucks- 
möglichkeiten theologischer Zusammenhänge größer. Nicht umsonst hat Jesus zu den 
Menschen oft in Gleichnissen26 gesprochen, die selbst den Jüngern erst entschlüsselt 
werden mußten (Mk 4,34). Voraussetzung dafür ist ein intensives Glaubensleben. Ge- 
burt, Passion, Auferstehung und Himmelfahrt (55-336) schlagen den Bogen zu den 
leibbezogenen Festen. Besonders am Herz-Jesu-Kult27, er wurde erst im Jahre 1856 
durch Papst Pius IX. approbiert, kann Stock noch einmal verdeutlichtlichen, was sich 
in der Kirchengeschichte oft wiederholt hat. Während sich das Lehramt mit Bildern 
schwer tut, hat das gläubige Volk eine unkompliziert positive Einstellung zum Bild. 
Stock hat die große Gabe, scheinbar gegensätzliche Richtungen in seiner poetischen 
Dogmatik zu versammeln und zu systematisieren28. Auf den vierten Band darf man ge- 
spannt sein. 

Von der Schönheit des Christentums 

Was soll man davon halten, wenn Hans Maier in seiner Abschiedsvorlesung29 in der 
Aula der Münchener Ludwig-Maximilians-Universität von der Schönheit des Chri- 
stentums spricht und mit dem Gedicht •Pied Beauty" von Gerard Manley Hopkins SJ 
schließt, einem englischen Jesuitenpater, der einer der einflußreichsten Lyriker des 19. 
Jahrhunderts war? Ist dies für uns Christen ein Schwanengesang, ein Wink oder bei- 
des? Steht die Kunst der Kirche zu Diensten30 oder hat sich nicht vielmehr gezeigt, daß 
die Theologen in den Künstlern eigenständige Dialogpartner finden? Das Gespräch 
zwischen Kunst und Theologie ist jedenfalls in Gang gekommen und zeigt seine ersten 
Früchte, z.B. im Ausstellungsboom31. Die Zeitschrift •Kunst und Kirche" hat diesem 
Phänomen ein eigenes Heft (2/1998) gewidmet und kritische Fragen gestellt. Schon im 
Vorwort warnen die beiden evangelischen Geistlichen Metzinger und Nolting davor, 
die Auseinandersetzung zwischen Kunst und Kirche zu verharmlosen. Der Künstler 
Radeke fordert dagegen eine ,freie Liebe' zwischen Kunst und Kirche, konzidiert in 

26 •So unterschiedliche Namen wie Wort, Sohn, Tür, Weinstock, Weg können ein und demsel- 
ben Subjekt nicht als Zunamen attribuiert werden, wenn man sie im unmittelbaren Wortsinn be- 
greift.", in: A.Stock, Warne«. a.a.O. 105. 
27 In der Theologie und in der Kunst ist das Herz-Jesu-Fest bis heute Thema. Die intensive 
Durchdringung der Herz-Jesu-Frömmigkeit dreier Jesuiten (K. Rahner, Th. d. Chardin, G. M. 
Hopkins) und dreier Künstler (M. Denis, O. Redon, J. Beuys) stehen für ganz unterschiedliche 
Ansätze. 
28 Die Neigung zu Zungenbrechern wie Inthronisationsparodie (185), Umständlichkeitsstruktur 
(218), Anwesenheitskontinuum oder Anschauungspotential (263) sollte den Leser nicht ab- 
schrecken. Eine neue Methode muß ihre Sprache oft erst eigens erfinden. 
29 FAZ. 28. Juli 1999, 51. 
30 D.M. Meiering, Kunst im Dienst (an) der Kirche? Regensburg 1997. 



Literaturbericht 72 

seinen Thesen der Kirche dabei aber gewisse ,Potenzprobleme'. Weder solle die Kir- 
che so tun, alles verstanden zu haben (These 2) oder die Kunst für ihre Zwecke zu ver- 
einnahmen, noch der Kult um die Künstlerpersönlichkeit sich verselbstständigen, denn 
der Name des Künstlers bestimme nicht die Qualität seiner Arbeiten, sondern nur ihren 
Marktwert (These 3). Andere Autoren folgern gar: •Die Kirchen müßten aber auch ler- 
nen, der kunstbetrieblichen Praxis von Museen oder Galerien durch eigenständige und 
vor allem bisher ,verbotene' Kunstdiskurse zu widersprechen. Das hieße: den Dialog 
mit jungen Künstlerinnen dort aufnehmen, wo es der (alten) Kirche weh tut."32 Dieser 
Entwicklungsschritt steht noch bevor. Deutlich ist aber, daß es Überschneidungen gibt 
im .Hoheitsgebiet' von Kunst und Kirche. In einem Interview antwortet Bernd Klüser 
auf die Frage, ob er eine Art Seelsorger sei: •In gewisser Weise ja."33 Seelsorger der 
Künstler wird nur, wer eine über Jahre andauernde Treue zu einigen Künstlern und de- 
ren Werk pflegt. Daraus erwächst eine spirituelle Kraft, die beide Seiten ermutigt, un- 
konventionelle Wege einzuschlagen. Auch der Ausstellungsmacher Kasper König34 

geht davon aus, daß die Zusammenarbeit von Gleichgesinnten unter Künstlern und 
Theologen produktiv sein kann. Wo versucht wird, den Dialog wieder in Gang zu brin- 
gen (z. B. im Dominikanerkloster in Frankfurt), da lohne sich die Gratwanderung auch 
für die Künstler.35 Daß zeitgenössische Kunstwerke aus den Ateliers und Museen in 
Kirchenräume gelangen, ist erfreulich, umgekehrt ist es schwieriger. Alex Stock mach- 
te die Teilnehmer einer Tagung zum Thema ,Relevanz des Bilderverbots' darauf auf- 
merksam: •Er erinnerte an den Protest des orthodoxen Priesters und Kunsthistorikers 
Pavel Florenskij gegen die Überführung von Ikonen in weltliche Museen der Sowjet- 
union, weil die weihrauchgeschwängerte Luft und der liturgische Kontext für die Bil- 
derwelt der Ikonen von existentieller Bedeutung sei."36 

Georg Maria Roers, München 

31 •Katholischen Pfarrern, in der Regel liturgisch gut ausgebildet, ist das bleibende Kunstwerk in 
der Regel wichtiger als Ausstellungen - wie dies die bemerkenswerten Erwerbungen von Pfarrer 
Maaßen in Krefeld ins Bewußtsein rücken. Das Interesse an temporären Kunstwerken finden wir 
z. Zt. wohl mehr in evangelischen Kirchen - wenn auch hier wieder zunehmend für gute Altäre 
und Fenster gekämpft wird. Doch für beide Konfessionen gilt: Vorsicht, wenn gute Bilder aus 
dem säkularen Raum unfair, d. h. gegen die Intention oder den Willen des Künstlers vereinnahmt 
werden! Oder wenn umgekehrt .Kompromisse' kirchlich verbrämt werden. Kunst wird zum 
Schwulst, wenn sie in erhabener Rede- oder Raumluft verdunstet. Immer gilt: Der eigene Part 
darf nicht unklar oder gar unredlich sein." (R. Volp, Zwischen Bildungsabsichten und Kulturasyl. 
Legitimationsprobleme für Kunstausstellungen in Kirchen, in: Kunst und Kirche 2/1998, 91.) 
32 H.G. Haberl, Metaphysische Wegweiser in die Bodenlosigkeit, in: Kunst und Kirche 2/98, 75. 
33 B. Sonna, Seelsorger der Künstler. Zwanzig Jahre im Geschäft mit der Kunst - der Galerist 
Bernd Klüser zieht hoffnungsfroh Bilanz, in: SZ vom 23. 11. 1998, 16. 
34 N. Nolting, Ausstellungen in Kirchen, in: Kunst und Kirche 2/1998, 111-112. 
35 Siehe die erfolgreiche Ausstellung •Heaven" (1999) in der Kunsthalle Düsseldorf. 
36 Bischöfe laden zum Gespräch über Kunst, in: Herder Korrespondenz (5/1999), S. 228. 




