Die Leiden der anderen beredt werden lassen ...

Martha Zechmeister, Passau

Von Anfang Mirz bis Ende August 1999 verbrachte ich ein halbes Jahr in San
Salvador, der Hauptstadt El Salvadors, wo ich an der ,,Universidad Centroameri-
cana José Simedn Cafias* der Jesuiten lehrte und studierte. Ich wohnte wihrend
meines Aufenthalts einige Monate in der Pfarrgemeinde ,,Maria de los Pobres*,
,,Maria, Mutter der Armen*, in einem der drmsten Viertel der Stadt. Die Ge-
meinde liegt an der Peripherie, an einem ,,Fluf8*, der eine einzige stinkende Kloa-
ke ist, weil er die gesamten Abwaisser der Stadt mit sich fiihrt. Der Grofiteil der
Menschen in diesem Viertel mufite sich wahrend der Biirgerkriegszeit in den 80-
er Jahren vor der Gewalt der Militdrs vom Land hierher fliichten. Auch heute
noch sind die meisten von ihnen arbeitslos und leben in unvorstellbaren ,, Hoh-
len*. Mir bleibt es ein Ritsel, wie diese Menschen, ohne jede staatliche Unter-
stiitzung, es dennoch schaffen zu iiberleben. Das Gemeindeleben dieser Pfarre
ist von einer Lebendigkeit, die jeden deutschen oder 6sterreichischen Pfarrer vor
Neid erblassen liee — und in mir steigt, wenn ich jetzt fast ein Jahr spéter an die-
se Monate zuriickdenke, die dankbare Erinnerung an erfahrene Freundschaft und
unkomplizierte Herzlichkeit auf.

Die Karwoche, die ich in dieser Gemeinde mitfeierte, wurde mir zur aufriitteln-
den geistlichen Erfahrung. Bei der ,,via crucis* am Karfreitag sind wir durch die-
ses Viertel bei gliihender Hitze drei Stunden mehr gestolpert als gegangen — denn
die ,,Hauptverkehrsader* ist ein Bahngleis, iiber das unmittelbar an den Behau-
sungen vorbei zweimal am Tag ein Lastzug donnert. Es waren tiber dreihundert
Menschen, ein guter Teil von ihnen Kinder und Jugendliche, die miteinander bete-
ten und sangen; dazu mindestens fiinf Hunde, die uns bis zur SchluBandacht in die
Kirche getreunlich begleiteten. In mir sind in diesen durchschwitzten Stunden Er-
innerungen an frithere Erfahrungen mit dem Beten des Kreuzwegs oder mit Pas-
sionsbetrachtungen wihrend geistlicher Ubungen aufgestiegen: ein meditatives
Sich-Versenken in einem ruhigen Raum, mit Musik von Johann Sebastian Bach
und Bildern von Matthias Griinewald. Der Kontrast znm jetzt Durchlebten hitte
nicht schérfer sein konnen. Der Gestank, der Larm, der Staub, die Hitze — je mehr
sie in mich eindrangen, um so mehr hat mich auch die Erkenntnis durchsickert:
Wenn dir jetzt nicht aufgeht, dafl das Kreuz Jesu und das Kreuz dieser Menschen
etwas miteinander zu tun haben, dann bist du wohl nicht mehr zu retten!

Wenn mir in meiner bisherigen theologischen Arbeit die Rede von der ,,me-
moria passionis®, ,,vom Gedichtnis des Leidens®, in dem unsere Erlosung griin-
det, wohl oft allzu fliissig von den Lippen gekommen ist, so hat dies in der Be-
gegnung mit den Menschen dieser Gemeinde plétzlich einen fast unertréiglich



Martha Zechmeister 82

konkreten Sinn gewonnen. So z.B. wenn am Jahrestag der Ermordung Oscar Ro-
meros (24. Mirz 1980) die ganze Nacht hindurch zwischen Liedern und Gebe-
ten eine Familie nach der anderen von ihren verschwundenen oder getSteten
Mitgliedern erzdhlt hat; von dem, was ihr in den Biirgerkriegsjahren widerfahren
ist, an Erpressung, Bedrohung, Folter, Vergewaltigung und brutalem Mord.

Die Riickkehr aus El Salvador ins deutschsprachige Universititsleben wurde mir
zur Krise. Mich quilte die Frage: Kann man es in einer Welt wie dieser eigentlich
verantworten, in einem der reichsten Linder, in unseren vom Elend der Welt so si-
cher abgeschirmten Fakultiten, Theologie zu treiben? Wenn ich diese Frage inzwi-
schen durch meine praktischen Entscheidungen mit einem ,,Ja* beantwortet habe,
so bin ich mir dabei meiner selbst nicht recht sicher. Sicher bin ich mir jedoch, daf3
ich unhintergehbar an die in Lateinamerika gewonnenen Einsichten gebunden bin,
wenn dieses Ja nicht zum Verrat werden soll. Ich mochte riskieren, den Kern dieser
Einsichten in ein paar knappen Thesen anzudeuten — auf die Gefahr hin, daB diese
als aufdringlich, irritierend, ja peinlich empfunden werden:

1. Wenn ich nicht erfasse, dafl das Evangelium zuerst fiir die Gerdderten und
Geschlagenen dieser Erde da ist, fiir die, die scheinbar nur auf die Welt kommen,
um an ihr zugrunde zu gehen, dann habe ich vom Evangelium iiberhaupt nichts
erfaBft. Und vor allem: Dann ist es auch nicht Evangelium, befreiende, rettende
Botschaft fiir mich. Wer diese aufs erste vielleicht noch harmlos und selbstver-
stdndlich klingende These beim Wort nimmt, kann gar nicht anders, als sich
ernsthaft Sorgen zu machen, ob denn wir Christen der Ersten Welt iiberhaupt
noch zu retten sind. Denn es gibt kein Heil und keine Nihe zu Jesus fiir uns eu-
ropdische Christen, die unabhingig davon wiren, ob wir uns vom katastrophalen
Leiden unserer Schwestern und Briider in Venezuela, Tschetschenien oder wo
auch immer, verletzen und zum Handeln antreiben lassen — oder nicht. Zumin-
dest ist das die schlichte Botschaft Jesu. Wer ihn im Hungernden, Nackten, Ge-
fangenen nicht erkennt, der hat definitiv Nein zu ihm gesagt und damit schon
selbst seine endgiiltige Verdammnis ausgesprochen (Mt 25).

2. Der Satz Th. W. Adornos ,,Das Bediirfnis, Leiden beredt werden zu lassen,
ist Bedingung aller Wahrheit“! gilt auch und gerade fiir die Theologie. Die Wahr-
heitsfahigkeit einer Theologie, die einem Menschen gleicht, der nur mehr mit
sich selbst spricht, die gereizt auf jede Unterbrechung reagiert und vom konkre-
ten Elend der Menschen unirritiert bleibt, muf ernsthaft in Frage gestellt wer-
den. Und vor allem steht zur Frage, ob denn Gott zur Sprache kommt, wenn die
Katastrophe im Kosovo, in so vielen Lindern Afrikas ... nicht Thema der Theo-
logie wird und diese auch nicht substantiell wandelt.

Es mag als unertrigliche Zumutung erscheinen, stets die ganze Welt im Blick
zu haben. Wire es nicht das viel Menschlichere, sich auf den kleinen tiberschau-

!'Th. W. Adorno, Negative Dialektik. Frankfurt 81994, 29.



Die Leiden der anderen beredt werden lassen ... 83

baren Bereich zuriickzuziehen und zu beschrinken? Wenn jedoch die Rede von
der ,,Universalitit” in der Theologie irgendwo ihr Recht hat, dann m. E. in diesem
Kontext: ,,Gott ist entweder ein Gott fiir alle, oder er ist nicht Gott* (J.B. Metz).
Wenn wir Gott anrufen, ohne damit zugleich mit unserer ganzen Existenz eine ge-
rechte und menschenwiirdige Welt fiir alle einznklagen, so beten wir nicht zum le-
bendigen Gott, sondern zum Gotzen nnserer partikuldren Interessen.

3. Ich kann nur verantworten, Theologie im akademischen Kontext nnserer
westlichen Welt zu treiben, wenn ich anch bereit bin, das Unrecht beim Namen
zu nennen, das in unserer Welt zum Himmel schreit — auch wenn dies im Wider-
spruch zu den geltenden Plausibilititen in Gesellschaft und Kirche steht nnd da-
mit notwendig zn Spannungen und Konflikten fiihrt.

Die Begegnung mit der Realitit E1 Salvadors hat mein politisches Weltbild in
vieler Hinsicht erschiittert, vor allem meinen naiven Glauben an die ,,zivilisierte
westliche Welt“, als Protagonistin humanen Fortschritts. Mir ist aufgegangen,
daB sich die Theologie gerade in Europa aus ihrer gesellschaftspolitischen Ver-
antwortung nicht davonstehlen darf; daB sie bereit sein mu8, als Liige zu entlar-
ven, was sie in den Diskursen der Politiker und Intellektuellen als Liige erkennt;
daB sie nicht anfhéren darf anzuklagen, dafl es zynisch und unmenschlich ist,
wenn wir Menschen der westlichen Welt den Zustand fiir ,,natiirlich® halten, daf3
wir zu dem schwachen Drittel der Menschheit gehoren, welches das Recht auf
Leben, Sicherheit, Nahrung, Wohlstand selbstverstindlich voraunssetzt, wihrend
fiir den Grofiteil der Menschheit von diesen Rechten keine Rede sein kann.

El Salvador mit seinen Blutzeugen des Evangeliums wurde mir zum ,,theolo-
gischen Ort“, zaum ,.heiligen Boden®, auf dem ich auf erschreckend aktuelle Wei-
se mit dem Jesus-Drama konfrontiert wurde. Monsefior Romero, die sechs Jesui-
ten der ,,Universidad Centroamericana®, so viele andere Laien, Priester, Ordens-
lente, wurden ans keinem anderen Grund von den Machthabern brutal aus dem
Weg gerdumt, als daB sie sich zur kompromiflosen Stimme derer machten, ,,die
keine Stimme haben‘. Die Erkenntnis, daf3 ich nur Theologin sein kann, wenn ich
mich vor der Pflicht anzuklagen, was anklagenswert ist, nicht driicke, macht mir
bange. Denn gerade die Monate in Lateinamerika haben mir aufgehen lassen, wie
komplex die Realititen sind und wie groB die Gefahr, schwere Irrtiimer zu bege-
hen, wenn konkrete Aussagen gewagt werden. Und dennoch gilt, was Ignacio El-
lacunia, der fithrende Kopf der ermordeten Jesuiten, schreibt: ,,In einer Welt der
Siinde und der Ungerechtigkeit kann die Gegenwart Gottes nichts als Wider-
spruch und Widerstand bis zum Krenz auslosen. Doch von dem ablassen, was
diejenigen verletzten kann, die toten konnen, weil sie die todbringenden Michte
der Erde in ihren Hianden haben, heifit das Evangelium verraten.“?

21. Ellacuria, Die Seligpreisungen als Grundgesetz der Kirche der Armen, in: G. Collel (Hrsg.),
Der Christus der Armen. Das Christuszeugnis der lateinamerikanischen Befreiungstheologie.
Freiburg i. Br. 1988, 197 {.





