
Wo hört der Spaß auf? 
Anmerkungen zum Verhältnis von Lachen und Glauben1 

Thomas Laubach 

In der satirischen Zeitschrift •Welt im Spiegel" veröffentlichte 1972 der Autor 
Robert Gernhardt ein Gedicht mit dem treffenden Titel: •Gebet". Es lautet: 
•Lieber Gott, nimm es hin, / daß ich was Besond'res bin. / Und gib ruhig ein- 
mal zu, / daß ich klüger bin als du. / Preise künftig meinen Namen, / denn sonst 
setzt es etwas. Amen."2 

Fast zwanzig Jahre später, als Gernhardt 1991 zum Stadtschreiber von Ber- 
gen avancierte, druckte die •Frankfurter Neue Presse" das •Gebet" erneut ab. 
Gernhardt berichtet: •Das veranlaßte einige Christen, mir zu schreiben, teils 
weil sie sich durch mich verletzt fühlten, meist, weil sie um mich besorgt wa- 
ren, stets unter Hinweis auf einschlägige Bibelstellen, die allesamt belegen, 
daß sich Gott nicht auf Spott reimt: (...) ,Du sollst den Namen des Herrn deines 
Gottes nicht mißbrauchen; denn der Herr wird den nicht ungestraft lassen, der 
seinen Namen mißbraucht.' 2. Buch Moses 20 Vers 7." Gernhardt schreibt wei- 
ter: •Anfang des Jahres 1992 bedankte ich mich bei den Brief schreiberinnen 
und -Schreibern und stellte die Frage: •Lästert das Gedicht wirklich Gott, rea- 
giert es nicht vielmehr auf eine bestimmte Gottesvorstellung?"3 Und der Dich- 
ter lud, angestachelt von den heftigen Reaktionen, seine Kritiker zu einer Dis- 
kussion unter dem Thema ein: •Wo hört der Spaß auf?" 

Für Christen stellt sich diese Frage in radikaler Weise. Denn durch die Ge- 
schichte des Christentums zieht sich die These, mit dem Glauben höre der Spaß 
überhaupt auf. Nicht nur, weil Inquisition und Ketzerverbrennung, weil He- 
xenverfolgung und Kreuzzüge wahrlich nicht zum Lachen waren und sind. 
Nicht nur, weil sich der Ernst des Glaubens, das Streben nach dem Reich Got- 
tes und der Vollkommenheit des Menschen mit dem Humor nicht zu vertragen 
scheinen. Auch nicht, weil selbst heute noch Stichworte wie ,Blasphemie' oder 
,Verunglimpfung religiösen Empfindens' zum Schwarzbrot deutscher Recht- 
sprechung gehören, sondern vielmehr, weil das Lachen insgesamt in der christ- 
lichen Religion immer wieder einem Verdacht ausgesetzt war, der in Umberto 
Ecos Roman •Der Name der Rose"4 pointiert vorgebracht wird: Lachen und 

1 Vgl. auch G.K. Chesterton, Ketzer. Eine Verteidigung der Orthodoxie gegen ihre Verächter. 
Frankfurt a.M. 1998, 207-221, insbesondere 207. 
2 R. Gernhardt, Gedichte 1954-1994. Frankfurt a.M. 1998, 37. 
3 Ebd. 480. Siehe den ausführlichen Bericht Gemhardts im Anhang seines Buches (479^181). 
4 U. Eco, Der Name der Rose. München 1982. 



Wo hört der Spaß auf? 85 

Glauben, so lautet dieser Verdacht, haben nichts miteinander zu tun. Wer lacht, 
ist ein Agnostiker, einer, dem nichts heilig ist. Und wer umgekehrt an eine um- 
fassende Wahrheit glaubt, der kann kein Humorist sein.5 Also: in Sachen La- 
chen Fehlanzeige in der christlichen Religion? 

Ich meine nicht. In sieben Schritten will ich den Weg zu einer Verhältnisbe- 
stimmung von Lachen und Glauben bahnen und das Bleiberecht für das La- 
chen im Raum des Christlichen begründen.6 Eine breite Straße führt zunächst 
zu den wesentlichen biblischen wie theologiegeschichtlichen Interpretationen 
des Lachens. Schon schmaler wird der Weg, wenn es gilt, die gemeinsame 
Wurzel von Lachen und Glauben herauszuarbeiten. Drei weitere Etappen er- 
schließen das Komische als konstitutives Element des Glaubens. Und in zwei 
abschließenden Schritten möchte ich meine zentrale Grundthese untermauern. 
Sie lautet: Lachen und Glauben sind Geschwister im Geist - sie entstammen ei- 
ner gemeinsamen Wurzel, erfüllen ähnliche Funktionen, stehen in einem engen 
Verweisungsverhältnis und richten sich auf ähnliche Ziele aus. 

Das dem Glauben suspekte Lachen: Problemlage 

Geht es um das Thema ,Lachen', enttäuscht ein Blick auf die Quellen christli- 
chen Glaubens. Hierzu findet sich in der Bibel wenig Erhellendes. Humor ver- 
steckt sich - wenn überhaupt - zwischen den Zeilen, Komik wird nur am Ran- 
de zugelassen. Allein eine Handvoll Bibelstellen thematisieren das Lachen der 
Menschen und das Lachen Gottes7: 
• Sie schildern das Lachen als Grundausdruck menschlichen Lebens und gött- 

lichen Handelns in all seinen Facetten zwischen Erstaunen (Gen 17-18), 
Spott (Ps 1; Hiob 9,23), Überlegenheit (Hiob 5,18-22; 8,21) und Auslachen 
(Mk 5,35-40; Mt 27,39-44); 

• sie deuten das Lachen positiv als Zeichen der Erlösung (Ps 126,1-2; Lk 
6,21) und verstehen den Humor als impliziten Ausdruck des Menschseins 
Jesu8; 

• sie verweisen auf die Bedrohlichkeit des Lachen Gottes (Ps 2; Ps 37; Ps 59) 
und bieten eine Polemik gegen das Lachen überhaupt (Lk 6,25; Eph 5,3^; 
Jak 4,7-9). 

5 Vgl. dazu R. Schenk, Wer hat gut lachen ? Überlegungen zur Entgegensetzung von Glauben und 
Lachen in Umberto Ecos •Der Name der Rose", in: Wort und Antwort 35 (1994) 6-12, hier: 10. 
6 Daß hier immer wieder Begriffe wie Humor, Lachen, Spaß oder Witz ineinanderspielen, wird 
durch die Tatsache begründet, daß der Schwerpunkt der folgenden Reflexionen nicht auf der Be- 
griffsbestimmung, sondern vielmehr auf der Phänomenologie des Lachens überhaupt liegen. 
7 Siehe dazu K.-J. Kuschel, Lachen. Gottes und der Menschen Kunst. Tübingen 1998, 85-158. 
8 Beispielhaft und durchaus überzeugend zeigt dies L. Kretz, Witz, Humor und Ironie bei Jesus. 
Ölten u.a. 1981,82-91. 



Thomas Laubach 86 

Zwei Tendenzen dieser Sichten auf das Lachen entwickeln in der weiteren 
Christentumsgeschichte eine Sprengkraft sondergleichen. Zum einen zeigen 
Texte wie die Verhöhnung des sterbenden Jesus durch •die Leute", •die Solda- 
ten" und •einen der Verbrecher" (Lk 23,35-39), daß der christliche Glaube 
schon in seinen Anfängen einer spannungsreichen Dialektik ausgesetzt war. 
Spott und Lachen auf der einen Seite, Todesüberwindung und Ahnung von 
Auferstehung auf der anderen Seite. Dem Glauben selbst, so läßt sich sagen, 
wohnt ein Moment der Lächerlichkeit inne.9 Zum anderen haben die Polemi- 
ken des Epheser- und des Jakobusbriefes - den Einstellungen der griechischen 
Phytagoräer geistig verbunden10 - darauf beharrt, daß sich der Ernst des Glau- 
bens nicht mit dem Lachen verträgt, daß die Forderung der radikalen Nachfol- 
ge dem spöttelnden Reden und Scherzen des Menschen entgegensteht". 

Kein Wunder also, daß das Lachen dem Glaubenden häufig suspekt war.12 

Schon Benedikt von Nursia (um 480-547)l3, der Begründer des abendländi- 
schen Mönchtums, polemisiert in seiner Ordensregel gegen das Lachen mit der 
Begründung: Lachen ist ein Synonym für die Diesseitigkeit und Gottferne des 
Menschen, für Dummheit und Eitelkeit, für einen •Defekt menschlichen Flei- 
sches"14. Auch wenn der am .rechten Maß' orientierte Benedikt wohl das lau- 
te, schallende Lachen über zumeist zweideutig-schlüpfrig Anspielungen und 
Witze ins Visier nimmt, das Lachen insgesamt gerät in der Folge ins Faden- 
kreuz der Kritik. Doch auch hierfür findet sich ein Gegenstück: So wies der 
französische Historiker Jacques Le Goff darauf hin, daß es seit dem 8. Jahr- 
hundert Sammlungen von mönchischen Witzen gab, die •joca monacorum"15, 
in der eine Praxis des Lachens in Zeiten seiner Unterdrückung überlebt. 

9 Vgl. die umfassenden Reflexionen in Kuschel, Lachen 122-127. 
10 Vgl. J. Bremmer, Witze, Spaßmacher und Witzbücher in der antiken griechischen Kultur, in: 
ders. / H. Roodenburg (Hg.), Kulturgeschichte des Humors. Darmstadt 1999, 18-31, hier: 29-31. 
" In diesen Kontext gehört auch die Diskussion, ob Jesus gelacht habe. Vgl. dazu ausführlicher 
Kuschel, Lachen 85-93; G. Schmitz, Ein Narr, der da lacht... Überlegungen zu einer mittelal- 
terlichen Verhaltensnorm, in: Th. Vogel (Hrsg.), Vom Lachen. Tübingen 1992, 129-153. Inter- 
essanterweise findet sich eine ähnliche Diskussion im Islam über das Lachen Mohammeds. Sie- 
he hierzu L. Ammann, Vorbild und Vernunft. Die Regelung von Lachen und Scherzen im mittel- 
alterlichen Islam. Hildesheim u.a. 1993, 1. 
12 Vgl. etwa zum Mittelalter die aufschlußreichen Belege in E.R. Curtius, Europäische Literatur 
und lateinisches Mittelalter. Bern, München 1973, 419^434. 
13 Vgl. zum folgenden Schmitz: Narr. 
14 K.-J. Kuschel, •Christus hat nie gelacht"? Überlegungen zu einer Theologie des Lachens, in: 
Th. Vogel (Hrsg.): Vom Lachen. Tübingen 1992, 106-128, hier: 108. 
15 J. Le Goff, Lachen im Mittelalter, in: J. Bremmer / H. Roodenburg (Hrsg.): Kulturgeschichte 
des Humors. Darmstadt 1999, 43-56, hier: 53. 



Wo hört der Spaß auf? 87 

Der Widerspruch in Lachen und Glauben: Gemeinsame Wurzel 

Der biblische und theologiegeschichtliche Anweg läßt eine ambivalente Hal- 
tung dem Lachen gegenüber erkennen. Das Lachen wird verpönt und bejaht, 
verboten und praktiziert. Eine systematische Deutung soll die Diskussion um 
das Verhältnis von Glaube und Lachen von dieser Ambivalenz wegführen und 
einen neuen Weg der Reflexion eröffnen. 

Mit dem französischen Phänomenologen Henri Bergson und dem amerika- 
nischen Soziologen Peter L. Berger lassen sich, ganz in Gegensatz zum gei- 
stesgeschichtlichen Mainstream, das Komische und das Religiöse von ihrem 
Erleben her als Geschwister im Geist denken16. Denn zumindest phänomeno- 
logisch betrachtet beruht das Lachen als Ausdruck des Humors auf Formen der 
Wahrnehmung, der Kommunikation und des Verhaltens, die die Realität anders 
als gewohnt darstellen; erst Distanz und Kontrast ermöglichen das Lachen. Ei- 
ne Einsicht, die das Lachen in die Nähe des Glaubens rückt. Denn auch dieser 
lebt aus der Distanz und dem Kontrast, kurz: aus Widersprüchen. Welche sind 
das? 
• Ein erster Widerspruch: Die ethische Begrenztheit des Menschen. Sie steht 

für die qualitative Diskrepanz zwischen Wunsch und Realität, zwischen 
Wollen und faktischem Tun. Eine Vielzahl von Witzen und mit ihnen das La- 
chen wurzeln in diesem Widerspruch. Aber auch der Glaube weiß um die 
ethische Diskrepanz. Martin Luther hat dies in wenigen Zeilen zusammen- 
gefaßt: •Dies Leben ist nicht ein Frommsein, sondern ein Frommwerden, 
nicht ein Gesundsein, sondern ein Gesundwerden, überhaupt nicht ein We- 
sen, sondern ein Werden, nicht eine Ruhe, sondern eine Übung. Wir sind's 
noch nicht, wir werden's aber. Es ist noch nicht getan und geschehen, es ist 
aber im Schwang. Es ist nicht das Ende, es ist aber der Weg."17 

• Ein zweiter Widerspruch: Die empirische Begrenztheit des Menschen. Die- 
ser quantitative Widerspruch ist der zwischen Größe und Winzigkeit. Sich 
selbst kann der Mensch angesichts seines Wissens und seiner Macht als groß 
erfahren, zugleich aber muß er eingestehen, daß er, als Teil des Universums, 
unendlich klein ist. Situationen, in denen gelacht wird, sind häufig solche Si- 
tuationen, in denen diese empirische Diskrepanz zu Tage tritt. In der christ- 
lichen Religion ist es etwa die Eschatologie, die Lehre von der Vollendung 
der Welt, die diesen Widerspruch enthält. Denn der Glaube lebt aus der ihm 
innewohnenden Spannung zwischen einem Schon und einem Noch-nicht, 

16 Vgl. dazu H. Bergson, Das Lachen. Meisenheim a.G. 1948; P.L. Berger, Erlösendes Lachen. 
Das Komische in der menschlichen Erfahrung. Berlin u.a. 1998. 
17 M. Luther, Grund und Ursach aller Artikel D. Martin Luthers, so durch römische Bulle un- 
rechtlich verdammt sind (1521), in: ders.: Werke 1. Weimar 1897, 299^457, hier: 337. 



Thomas Laubach 88 

zwischen dem schon angebrochenen Reich Gottes und der noch ausstehen- 
den endgültigen Erlösung des Menschen18. 

Als Widerspruch werden ethische wie empirische Begrenztheit nur erfahren, 
wenn man in Distanz zum Menschen und seiner Wirklichkeit tritt. Der Glauben 
wie das Lachen. Auf einer solchen Distanzierung beruhen der Glaube wie das 
Lachen19. 

Zwei wichtige Einwände gegen die Nähe von Lachen und Glauben sind al- 
lerdings zu beachten. Der amerikanische Theologe Harvey Cox hat sie vorge- 
bracht und konnte sie zugleich entkräften.20 

• Der theologische Einwand. Das Christentum gründet auf historischen Ereig- 
nissen: Dem Leben und Sterben des Jesu von Nazareth, den kirchenge- 
schichtlichen Stationen der letzten knapp 2000 Jahre, der Glaubensge- 
schichte derer, die sich Christen nennen. Von diesen Ereignissen und Per- 
sonen kann sich das Christentum gar nicht distanzieren, will es nicht den 
Glauben selbst aufs Spiel setzen. Cox erwidert: Es geht nicht darum, der 
Welt wie den historischen Ereignissen ihre Realität abzusprechen, sondern 
es geht um eine Haltung ihr gegenüber. Die Tugend des vorletzten Ernstes, 
nicht des letzten gegenüber der Welt ist gefragt. Denn diese Welt ist nicht mit 
der kommenden, verheißenen identisch, sie geht ihr voraus. 

• Der ethische Einwand. Gelächter ist keine angemessene Reaktion auf Krieg, 
auf Hunger und Überbevölkerung, auf Verschuldung und die Zerstörung der 
Umwelt. Es wird zum zynischen Gelächter. Cox wies demgegenüber darauf 
hin, daß der Ernst und das Lachen kein Gegensatzpaar sind21. In Opposition 
zum Lachen stehen vielmehr Fatalismus und Resignation. Lachen dagegen 
entzündet Hoffnung, gibt Kraft für die Auseinandersetzung mit den Unge- 
rechtigkeiten der Welt. Ebenso lebt der christliche Glaube aus dem trotz- 
dem', aus der Selbstbehauptung angesichts der Widrigkeit der Welt, da er 
um den Grund weiß, der ihn trägt. Die Realität der Welt sieht der Glaubende 
somit aufgehoben im beginnenden Heil Gottes. Das Lachen schließt also 
den Schmerz und das Leid nicht aus, sondern in sich ein.22 

18 W. Lauer, Humor als Ethos. Eine moralpsychologische Untersuchung. Bern u.a. 1974, 298. 
19 H. Cox, Das Fest der Narren. Das Gelächter ist der Hoffnung letzte Waffe. Gütersloh 1977, 
194. 
20 ebd. 198-199. 
21 Eine Einsicht, die schon 1905 den englischen Schriftsteller Gilbert Keith Chesterton zu der Be- 
merkung veranlaßte: •In Wahrheit haben (...) Spaß und Ernst nicht das Geringste miteinander zu 
tun und nicht mehr Ähnlichkeit miteinander als Merkmale wie schwarz und dreieckig." (Che- 
sterton, Ketzer 212.) Chesterton selbst hält Nicht-Spaß für das Gegenteil von Spaß. 
22 W. Thiede, Das verheißene Lachen. Humor in theologischer Perspektive. Göttingen 1986,103. 



Wo hört der Spaß auf? 89 

Der heruntergekommene' Gott: Menschwerdung 

Glauben und Lachen speisen sich aus der gemeinsamen Wurzel des Wider- 
sprüchlichen. Doch mehr noch läßt sich zeigen: Der Glaube selbst entstammt 
der Sphäre des Komischen.23 Wie das? 

Die Vorstellung eines transzendenten, weltjenseitigen Gottes und die damit 
einhergehende ,Entzauberung der Welt' schafften den Gegensatz, der als Vater 
aller Gegensätze gelten kann, auf die das Lachen reagiert: den Gegensatz von 
Himmel und Erde, von Diesseits und Jenseits, von Mensch und Gott24. Die Ent- 
göttlichung, die Säkularisierung der Welt führt den Glauben in ein ,Trotzdem' 
hinein, in einen Widerspruch zur Welt. Dieser wiederum ist, wie gezeigt, das 
Grundmoment des Lachens. Daß aber der Glaube selber der Sphäre des Komi- 
schen entstammt, möchte ich an drei zentralen Momenten christlichen Glau- 
bens verdeutlichen: der Menschwerdung Gottes, der Passion Jesu und der Auf- 
erstehung Christi. 

Zunächst: die Menschwerdung Gottes. Von dem antiken Philosophen So- 
krates stammt eine nette Anekdote. Er berichtet: •So erzählt man sich von Tha- 
ies, er sei, während er sich mit dem Himmelsgewölbe beschäftigte und nach 
oben blickte, in einen Brunnen gefallen. Darüber habe ihn eine witzige und 
hübsche thrakische Dienstmagd ausgelacht und gesagt, er wolle da mit aller 
Leidenschaft die Dinge am Himmel zu wissen bekommen, während ihm doch 
schon das, was ihm vor der Nase und den Füßen läge, verborgen bleibe."25 Die 
Geschichte reizt zweifellos zum Lachen: Ein berühmter Denker, der in den 
Brunnenschacht plumpst, weil er ins Unendliche starrt. Doch das Stolpern, das 
Stürzen in den Brunnen ist mehr als nur eine Geschichte über einen zerstreuten, 
himmelwärts blickenden Philosophen. Sie ist auch zum Lachen, weil sich da 
einer mit dem Himmel abmüht, die Wirklichkeit aber übersieht - vergleichbar 
durchaus dem religiösen Sucher, der weitabgewandt die Augen gen Himmel 
wendet. 

Die Menschwerdung Gottes kann als eine der Anekdote verwandte Ge- 
schichte verstanden werden. Denn läßt sie sich nicht so deuten, daß Gott sich 
so weit für die Menschen ,aus dem Fenster lehnt', daß er auf die Erde fallen 
mußte? Jesus: der Einfall Gottes in die menschliche Wirklichkeit? Reizt das 
nicht zum Lachen, daß ein allmächtiger Gott auf die Erde kommt? Daß Gott im 
doppelten Sinn heruntergekommen ist, den Sprung ins Ungewisse des Men- 
schen wagt, ist komisch, bringt zum Lachen; auch dann, wenn sich Gott zu die- 

23 Gegen Lauer, Humor 277-287. 
24 ebd. 278. 
25 Piaton, Theatet 174 AB, in: M. Heidegger, Die Frage nach dem Ding. Tübingen 1962, 2. Sie- 
he dazu H. Blumenberg, Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der Theorie. Frankfurt 
a.M. 1987. 



Thomas Laubach 90 

ser Menschwerdung bewußt entscheidet und nicht einfach so hinunterfällt wie 
Thaies in den Brunnenschacht. 

Jesus, der Clown: Passion 

Auch das Leben Jesu trägt Züge des Komischen, die durch die Kombination Je- 
sus - Clown auf den Punkt gebracht werden. Sicher, diese Parallelisierung mag 
ungewöhnlich erscheinen, weniger komisch als zynisch. Doch läßt sich Jesus 
von Nazareth gerade im Blick auf das Ende seines Lebens nicht mit der Figur 
des Clowns vergleichen? Denn kurzgefaßt stellt sich der letzte Weg Jesu so dar: 
Er fällt auf seinem Weg nach Golgatha unter dem Kreuz, steht wieder auf, läßt 
sich helfen, fällt wieder hin, steht wieder auf und wird doch ans Kreuz ge- 
schlagen. Erinnert das nicht an die Bemühungen eines Clowns, der auf sei- 
fenglattem Boden ausrutscht, verzweifelt um die Balance ringt, hinfällt und 
sich wieder aufrappelt? 

Nicht von ungefähr haben Maler wie Roland Peter Litzenburger oder 
Georges Rouault Jesus als einen Clown gemalt. Nicht von ungefähr schrieb 
Harvey Cox sogar eine kurze Geschichte des ,närrischen', des clownesken Je- 
sus: •Gleich dem Hofnarren spottet Christus jeder Sitte und verachtet er ge- 
krönte Häupter. Gleich einem wandernden Troubadour hat er keinen Ort, sein 
Haupt hinzulegen. Gleich dem Clown in der Zirkusparade verhöhnt er die ge- 
gebene Autorität, indem er in der Stadt einreitet, umgeben von königlichem 
Prunk, während ihm keine irdische Macht zur Verfügung steht. Wie ein Bän- 
kelsänger besucht er Banketts und Parties. Zum Schluß wird er von seinen Geg- 
nern in die Spottkarikatur königlicher Gewänder gekleidet."26 

Eine der ältesten Darstellungen Jesu weist in eine ähnliche Richtung. Vor 
ungefähr 1700 Jahren wurde in Rom eine Karikatur an die Wand einer Kata- 
kombe gekritzelt. Sie zeigt einen Gekreuzigten mit Eselskopf. Die Bildunter- 
schrift: •Alexamos betet seinen Gott an". Jesus, ein Narr, ein ,echter Esel', der 
sich ans Kreuz schlagen ließ?27 Aber diese Darstellung ist vielleicht nicht nur 
eine Parodie. Vielleicht haben die Urchristen auch den tieferen Sinn ihrer ab- 
surden Lage erkannt. Als verfolgte Minderheit, eine Gruppe von Outlaws und 
Randfiguren •muß ihnen gelegentlich zum Bewußtsein gekommen sein, wie 
lächerlich ihr Anspruch scheinen mußte. Sie wußten, daß sie .Narren in Chri- 
sto' waren, behaupteten aber zugleich, daß die Narrheit Gottes weiser sei als 

26 H. Cox, Fest 183. Vgl. zum Thema des Clowns in der Sphäre des Religiösen auch die jüngst 
veröffentlichte Studie von G. Matthiae, Clownin Gott. Eine feministische Dekonstruktion des 
Göttlichen. Stuttgart u.a. 1999. 
27 H.K. Berg, Das Kreuz mit dem Kreuz. Freiburg u.a. 1979, 2. 



Wo hört der Spaß auf? 91 

die Weisheit des Menschen. Christus muß für sie selber so etwas wie ein heili- 
ger Narr gewesen sein."28 

Die Rede von der Narrheit Christi, vom törichten Glauben und der Torheit 
Gottes stammt von Paulus. Er schreibt: •Wir verkündigen Christus als den 
Gekreuzigten: für Juden ein empörendes Ärgernis, für Heiden eine Torheit" 
(1 Kor 1,23) und weiter: •Das Törichte an Gott ist weiser als die Menschen." 
(1 Kor 1,25). Was aber ist so töricht, so komisch, so lachhaft an Christus, an 
Gott selbst? Zunächst einmal, daß die Botschaft vom Heil aller Menschen, von 
ihrer Erlösung, von ihrem Sie-selber-Werden ausgerechnet durch einen mittel- 
losen Wanderprediger in einem Land am Rande der bewohnten Welt unters 
Volk gebracht wird, durch den Sohn eines Zimmermanns, der einige wenige 
Anhänger gewann und unter mysteriösen Umständen hingerichtet wurde. 
Mehr noch: Christus reizt zum Lachen, weil in ihm auf schier unglaubliche 
Weise Macht und Ohnmacht kombiniert sind. Er ist der Ort, an dem Würde und 
Schwäche zusammenfallen, der Zusammenhang von Endlichem und Unendli- 
chem deutlich wird, das anstößig Menschliche und das großartig Übermensch- 
liche widersprüchlich vereint sind. 

Christus, das •Stehaufmännchen": Auferstehung 

Einen dritten Gedankengang möchte ich anfügen, der zeigt, daß der Glaube in 
der Sphäre des Lachens verankert ist. Henri Bergson verdeutlichte das Moment 
der Komik an einem interessanten Beispiel: dem Springteufel, einem Kinder- 
spielzeug.29 Eine kleine Figur, ein Teufel oder auch ein Clown, steht auf einer 
Feder in einem Kasten. Öffnet man nun den Deckel, springt die Figur hervor. 
Wer das Spiel mit Kindern spielt, weiß, wie lustig gerade sie den Springteufel 
finden. Was aber ist daran eigentlich lustig? Nach Bergson ist es das mechani- 
sche Hervorschnellen, das die Illusion des Lebens verschafft und zum Lachen 
reizt. 

Der Springteufel, darauf weist der amerikanische Soziologe Peter L. Berger 
hin, ist die Umkehrung des fallenden Clowns. Immer wieder springt er aus der 
Kiste, selbst wenn man ihn mit aller Gewalt zudrückt. In diesem Immer-wie- 
der-Aufstehen entdeckt Berger ein soteriologisches, ein erlösendes Paradigma: 
Erlösung heißt, aufstehen zu können. Der Springteufel ist - wie auch das Steh- 
aufmännchen - Symbol der Auferstehung. Oder wie Berger schreibt: •Christus 
war das erste ,Männchen', das wieder aufstand, und wie der Apostel Paulus er- 
läuterte, ist dies der Grund für unsere eigene Hoffnung, wieder aufstehen zu 

28H.Cox,FeiH83. 
29 H. Bergson, Lachen 41. 



Thomas Laubach 92 

dürfen, wenn wir (auf der Bananenschale des Lebens) ausgerutscht und hinge- 
fallen sind."30 Ungläubig, aber auch mit Erleichterung nehmen die ersten Chri- 
sten zur Kenntnis: Jesus ist auferstanden, er ist ein echtes Stehaufmännchen - 
wenn das nicht zu einem befreiten Lachen reizt. 

Verwiesenheit von Lachen und Glauben: Verhältnisbestimmung 

Glaube und Lachen verbindet Gemeinsames. Ich möchte weiter gehen und sa- 
gen: sie sind aufeinander verwiesen. 

Zunächst einmal: Der Glaube braucht das Lachen. Henri Bergson hat darauf 
hingewiesen, daß das komische Erlebnis eine örtliche Betäubung des Herzens 
voraussetzt, eine •Anästhesie des Herzens". Denn das Komische •scheint sei- 
ne durchschlagende Wirkung nur äußern zu können, wenn es eine völlig unbe- 
wegte, ausgeglichene Seelenoberfläche vorfindet. Seelische Kälte ist sein wah- 
res Element. Das Lachen hat keinen größeren Feind als die Erregung. Ich will 
nicht sagen, wir könnten über einen Menschen, der uns etwa Mitleid oder gar 
Liebe einflößt, nicht trotzdem lachen: allein dann muß man für einen Augen- 
blick diese Liebe vergessen, dieses Mitleid unterdrücken."31 Gegen die, die 
Liebe und Mitlied als christliche Tugenden propagieren und von dort aus das 
Lachen verdrängen wollen, ist darauf hinzuweisen, daß jeder Mensch gewisse 
Phasen der Gefühllosigkeit', der ,Herzensnarkotisierung' braucht. Anthropo- 
logisch betrachtet bedarf jeder Mensch - wie auch die kritische Praxis des 
Christlichen insgesamt - des Lachens, um wieder ernst werden zu können, 
braucht die Auszeit des Herzens, um zu sehen, was wirklich wichtig und rich- 
tig ist, braucht die Distanz von sich selber, um wieder zu sich kommen zu kön- 
nen.32 Denn im Lachen wird Welt einer radikalen Kritik unterzogen, einer Kri- 
tik, die fragt: Was ist wirklich wichtig? Die kurzzeitige ,Anästhesie', das Weg- 
treten, das Nicht-mehr-bei-sich-Sein eröffnen so immer wieder die Möglich- 
keit, ernsthaft ernst zu werden.33 Der Ernst des Glaubens ist im letzten also nur 
möglich, wenn er mit dem Lachen einhergeht. Mehr noch: Das Lachen im Wis- 
sen um die Widersprüchlichkeit auch solch großer Gefühle wie Liebe oder Mit- 

30 P. L. Berger, Erlösendes Lachen 249. 
31 H. Bergson, Lachen 8-9. 
32 In ganz ähnlicher Weise argumentiert der Befreiungstheologe Francisco Taborda für das Fest als 
einen Ort, an dem nicht befreiend gehandelt wird, sondern Kraft für die befreiende christliche Pra- 
xis geschöpft werden kann. Vgl. dazu F. Taborda, Sakramente: Praxis und Fest. Düsseldorf 1988. 
33 Von hier aus ist die Position Werner Lauers nicht mehr haltbar. Er meint, daß der wahrhaft 
Glaubende die Widersprüche der Welt für sich auflöst. Das heißt: Der Christ kann Humor haben, 
wenn er keinen absoluten Glauben besitzt, er braucht keinen, wenn er einen Berge versetzenden 
Glauben hat (Lauer, Humor 300). Meines Erachtens übersieht diese Position die Realität des 
Menschen als Glaubenden, der immer ein zweifelnd Glaubender ist - oder er ist Fundamentalist. 



Wo hört der Spaß auf? 93 

leid befreit von der Vorstellung, wirkliches Christsein müßte mit der über- 
menschlichen Fähigkeit, sie zu verwirklichen einhergehen. Lachen ermöglicht 
vielmehr das Menschenmögliche und somit wahrhaft menschliches Lieben 
und Mitleiden, das sich jenseits jedes irrealen Vollkommenheitsfiebers in ei- 
nem ,Ethos des Möglichen' zu erkennen gibt. 

Wie verhält es sich umgekehrt? Braucht das Lachen auch den Glauben? Si- 
cher nicht den christlichen. Aber doch eine Form des Glaubens, ein umfassen- 
des Menschen- und Weltbild, um menschliches Lachen zu bleiben. Denn im La- 
chen klingt die Sehnsucht nach ganzer Erlösung, nach ungebrochenem Heil an. 
Für seine Einlösung bedarf es des Glaubens.34 Denn Lachen beruht im letzten 
nicht nur auf einem Widerspruch zur Wirklichkeit, sondern auch auf einem Wi- 
derspruch zum umfassenden Glück des Menschen. Als Spielart des Humanen35 

steht das Lachen für eine besondere Art und Weise der Erdung des Menschen, 
steht für einen Moment seines möglichen Glückens, seiner Befreiung, seiner 
Erlösung. Die Chiffre ,Glaube' wiederum steht für die umfassende Einlösung 
dieser bruckstückhaften Erfahrung von Erlösung. Jeder, der lacht, müßte somit 
auch Rechenschaft darüber geben können, an was er eigentlich zu glauben be- 
reit ist, in welchen größeren Horizont er die Erfahrungen von Glück und Heil 
einordnet. Kurz: Das Lachen braucht einen Glauben als sein Woraufhin. 

Die gegenseitige Verwiesenheit von Glaube und Lachen läßt sich darüber 
hinaus auch an den Funktionen verdeutlichen, die beiden zugeschrieben wer- 
den. 

Eine erste Funktion: Die Heilung. •Lachen ist gesund" heißt es im Volks- 
mund. Mediziner können das bestätigen: Lachen entspannt, führt Glückserfah- 
rungen herbei, tut Körper und Geist gut, wirkt sich positiv auf den Allgemein- 
zustand aus, sorgt für ein besseres Lebensklima. Auch der Glaube, wie er von 
Jesus von Nazareth vorgestellt wird, ist ein heilender Glaube. Für die frühen 
Christen war klar: Das Heil Gottes offenbart sich in der manchmal wunderba- 
ren, immer handfest erfahrbaren Heilung, die Jesus Kranken, Aussätzigen, Be- 
sessenen, Blinden oder Stummen bringt. Interessanterweise weitet Jesus in sei- 
nen Heilungen, ähnlich wie das Lachen, den Blick auf eine andere als die an- 
gesagte Wahrnehmung der Welt. Denn bevorzugt geht Jesus auf die Menschen 
zu, •die als ungläubig, unrein oder moralisch verwerflich galten"36. Er bricht 
mit der herrschenden Wirklichkeit, mit den religiösen Tabus seiner Zeit und 
sagt eine andere Wirklichkeit an: das Reich Gottes. Letztlich lacht Jesus in sei- 

34 W. Thiede, Lachen 33-34. 
15 Die Botschaft des Jesus von Nazareth zielt auf das Glücken des Menschen und seines Lebens, 
kurz: auf das Humane. Das Humane ist der Humus, der Bodensatz der christlichen Verkündi- 
gung. Auf ,Humus' geht etymologisch auch der Humor als dem Lachen zugrundeliegende Fähig- 
keit zurück. 
36 M. Pindl, Versöhnung mit dem Leiden. Frankfurt a.M. 1998, 209. 



Thomas Laubach 94 

nen Heilungen gemeinsam mit den Geheilten über jede sich selbst beschrän- 
kende Wahrnehmung der Wirklichkeit und läßt in ihnen den Schimmer der 
Transzendenz durchscheinen. 

Eine zweite Funktion: Lachen befreit von etwas. Für Sigmund Freud war 
klar: Im Lachen wird der Mensch von verdrängten Energien befreit.37 Arthur 
Koestler fügte eine zweite Dimension der Befreiung hinzu. Lachen, so Koest- 
ler, befreit vom Zwang zur Nützlichkeit, denn es erfüllt keinen biologischen 
Nutzen.38 Lachen erlöst schließlich von dem Zwang, alles und jedes ernst neh- 
men zu müssen und dabei zu vergessen, daß menschliche Wirklichkeit defizitär 
ist und bleibt. Auch der christliche Glaube ist, daraufhaben besonders die Be- 
freiungstheologen in Lateinamerika hingewiesen, ein Glaube, der befreien 
will: von Unterdrückung und Versklavung aller Art. 

Eine dritte Funktion: Lachen befreit zu etwas. Konkret: Lachen befreit zum 
Glück. Im Lachen stellt sich häufig ein Glücksgefühl ein. Sicher: als ,Lachen 
über' ist es ethisch indifferent; es kann das Lachen des Überlegenen, des Un- 
terlegenen, des Verlegenen sein, es kann integrierend, spöttisch oder aber hu- 
morlos sein. Das Lachen kann aber auch dem •souveränen Bewußtsein der ei- 
genen Freiheit entspringen."39 Auch hier wieder die Parallele zum christlichen 
Glauben: •Zur Freiheit hat uns Christus befreit" (Gal 5,1) lautete eine der zen- 
tralen Aussagen der neutestamentlichen Texte. Gott will, so der Apostel Pau- 
lus, die Freiheit des Menschen. 

Geschwister im Geist: Fazit 

Am Ende des Diskurses über das Verhältnis von Lachen und Glauben möchte 
ich festhalten: Wir haben es mit Geschwistern im Geist zu tun. Dieses Fazit 
will ich in wenigen Strichen präzisieren. 
• Lachen und Glauben antworten in je eigener Weise auf die Erkenntnis der 

Doppelbödigkeit der Wirklichkeit. Die damit verbundene Relativierung der 
Realität verbindet das Lachen und den Glauben. Beide befähigen darüber 
hinaus dazu, in Distanz zur Welt und doch in ihr zu leben. Als hermeneuti- 
sche Prinzipien helfen sie, die Chancen und Grenzen von Mensch und Welt 
auszuleuchten und ermöglichen dadurch humanes Handeln. 

• Lachen und Glauben lassen sich als Formen des Widerstandes begreifen40: 
Beide widerstehen einer unmenschlichen ,Verernstung' der Welt. Und beide 

37 S. Freud, Der Witz und seine Beziehung zum Unterbewußten. Leipzig, Wien 1905. 
38 A. Koestler, Der göttliche Funke. Bern u.a. 1966. 
39 P. L. Berger, Lachen 40. 
40 H. Kothoff, Von gackernden Hühnern und rührenden Hirschen. Zur Geschlechtsspezifik von Hu- 
mor, Witz und Gelächter, in: Th. Vogel (Hg.), Vom Lachen. Tübingen 1992, 192-210, hier: 208. 



Wo hört der Spaß auf? 95 

widerstehen einer Verabsolutierung von Positionen, Grundsätzen und Prin- 
zipien des Handelns, die nicht bemerkt, wie fraglich diese sind. Beide wi- 
derstehen schließlich der Hoffnung auf einen letzten Sinn, der hier und jetzt 
wirklich werden soll. 

• Das Lachen kann dem Glauben beibringen, sich selber nicht zu überfordern. 
Es macht auf die Widersprüche zwischen dem Glauben und dem praktischen 
Tun des Gläubigen aufmerksam und bettet diesen Widerspruch in die 
Grundwidersprüche menschlichen Lebens überhaupt ein. Es kann zudem 
helfen, die bisweilen verzweifelten Bemühungen um den Glauben nicht ins 
Tragische abgleiten zu lassen.41 Deswegen meine ich auch mit Gilbert Keith 
Chesterton, daß keine Dinge vom Lachen ausgenommen werden dürfen, 
auch die ,Grundfeste' des Glaubens nicht.42 Ganz im Gegenteil: Wenn das 
Lachen entlastet, befreit, neues Handeln ermöglicht und eine neue Sicht auf 
die Welt schafft, dann muß auch der Glaube, muß Gott selbst Gegenstand 
des Lachens sein. Erst so ist ein Glaube möglich, der das Leben insgesamt 
aushalten, sinnhaft deuten und gestalten läßt. 

• Der Glaube kann dem Lachen wiederum beibringen, nach der Ordnung zu 
fragen, in der die Ambivalenzen des Lebens versöhnt werden können. Sicher: 
Wie der Glaube die Hoffnung verbürgt, daß das Leben in all seinen Wider- 
sprüchen letzten Endes nicht sinnlos ist, so lebt auch das Lachen aus einer 
Hoffnung auf ein ,Dahinter', lebt aus einer Weltüberwindung. Wie aber die- 
ses ,Dahinter' aussieht, dazu kann der Glaube seine Erfahrungen beitragen. 

Das hier skizzierte Beziehungsverhältnis von Lachen und Glauben hat der 
Theologe Gottfried Bachl in einem Buch über das vordergründig ganz und gar 
unspaßige Thema ,Eschatologie' in wenigen Sätzen auf den Punkt gebracht: 
•Lachen wäre der Ausbruch einer freien Freude am vorläufigen Leben, auch in 
seinen Brüchen, das Eingeständnis, winzig zu sein, aber auch gelöst vom 
Krampf um das höchsteigene Glück, ein Bekenntnis, das Paradox der unwich- 
tigen Identität entdeckt zu haben. Es genügt ja nicht, nur Abstand von den Din- 
gen zu haben, um für den Humor Kraft zu gewinnen, wichtiger noch ist es, die 
eigene Leichtigkeit zu erlernen, sich bezüglich zu machen, aus dem fest grei- 
fenden Wunsch auszubrechen, das Ich solle das Gefäß aller Sinngehalte sein, 
die freie Notwendigkeit der Liebe haben zu können, statt erwarten zu müs- 
sen."43 Weniger will auch der Glaube nicht leisten. 

41 Damit wird natürlich dem Glauben nicht die Ernsthaftigkeit abgesprochen, aber doch darauf 
hingewiesen, daß Glauben selbst leistbar und dem jeweiligen Menschen angemessen verstanden 
werden muß. 
42 Gegen H. Thielicke, Das Lachen der Heiligen und der Narren. Freiburg 1974, 113. 
43 G. Bachl, Über den Tod und das Leben danach. Graz u.a. 1980, 313. 




