Wo hort der Spal3 auf?

Anmerkungen zum Verhiltnis von Lachen und Glauben'

Thomas Laubach

In der satirischen Zeitschrift ,,Welt im Spiegel“ vertffentlichte 1972 der Autor
Robert Gernhardt ein Gedicht mit dem treffenden Titel: ,,Gebet“. Es lautet:
,Lieber Gott, nimm es hin, / daf} ich was Besond’res bin. / Und gib ruhig ein-
mal zu, / daB ich kliiger bin als du. / Preise kiinftig meinen Namen, / denn sonst
setzt es etwas. Amen.*?

Fast zwanzig Jahre spéter, als Gernhardt 1991 zum Stadtschreiber von Ber-
gen avancierte, druckte die ,,Frankfurter Neue Presse™ das ,,Gebet” erneut ab.
Gernhardt berichtet: ,,Das veranlafite einige Christen, mir zu schreiben, teils
weil sie sich durch mich verletzt fiihlten, meist, weil sie um mich besorgt wa-
ren, stets unter Hinweis auf einschligige Bibelstellen, die allesamt belegen,
daB sich Gott nicht auf Spott reimt: (...) ,Du sollst den Namen des Herrn deines
Gottes nicht mibrauchen; denn der Herr wird den nicht ungestraft lassen, der
seinen Namen mifibraucht.* 2. Buch Moses 20 Vers 7. Gernhardt schreibt wei-
ter: ,,Anfang des Jahres 1992 bedankte ich mich bei den Briefschreiberinnen
und -schreibern und stellte die Frage: ,,Listert das Gedicht wirklich Gott, rea-
giert es nicht vielmehr auf eine bestimmte Gottesvorstellung?“* Und der Dich-
ter lud, angestachelt von den heftigen Reaktionen, seine Kritiker zu einer Dis-
kussion unter dem Thema ein: ,,Wo hort der Spaf3 auf?*

Fiir Christen stellt sich diese Frage in radikaler Weise. Denn durch die Ge-
schichte des Christentums zieht sich die These, mit dem Glauben hore der Spal}
tiberhaupt auf. Nicht nur, weil Inquisition und Ketzerverbrennung, weil He-
xenverfolgung und Kreuzziige wahrlich nicht zum Lachen waren und sind.
Nicht nur, weil sich der Ernst des Glaubens, das Streben nach dem Reich Got-
tes und der Vollkommenheit des Menschen mit dem Humor nicht zu vertragen
scheinen. Auch nicht, weil selbst heute noch Stichworte wie ,Blasphemie* oder
, Verunglimpfung religiosen Empfindens® zum Schwarzbrot deutscher Recht-
sprechung gehoren, sondern vielmehr, weil das Lachen insgesamt in der christ-
lichen Religion immer wieder einem Verdacht ausgesetzt war, der in Umberto
Ecos Roman ,,Der Name der Rose* pointiert vorgebracht wird: Lachen und

' Vgl. auch G.K. Chesterton, Ketzer. Eine Verteidigung der Orthodoxie gegen ihre Verdchter.
Frankfurt a.M. 1998, 207-221, insbesondere 207.

2 R. Gernhardt, Gedichte 1954—1994. Frankfurt a.M. 1998, 37.

* Ebd. 480. Siehe den ausfiihrlichen Bericht Gernhardts im Anhang seines Buches (479—481).
+U. Eco, Der Name der Rose. Miinchen 1982.



Wo hort der Spaf3 auf? 85

Glauben, so lautet dieser Verdacht, haben nichts miteinander zu tun. Wer lacht,
ist ein Agnostiker, einer, dem nichts heilig ist. Und wer umgekehrt an eine um-
fassende Wahrheit glaubt, der kann kein Humorist sein.’ Also: in Sachen La-
chen Fehlanzeige in der christlichen Religion?

Ich meine nicht. In sieben Schritten will ich den Weg zu einer Verhiltnisbe-
stimmung von Lachen und Glauben bahnen und das Bleiberecht fiir das La-
chen im Raum des Christlichen begriinden.® Eine breite Strale fithrt zunéchst
zu den wesentlichen biblischen wie theologiegeschichtlichen Interpretationen
des Lachens. Schon schmaler wird der Weg, wenn es gilt, die gemeinsame
Wurzel von Lachen und Glauben herauszuarbeiten. Drei weitere Etappen er-
schlieBen das Komische als konstitutives Element des Glaubens. Und in zwei
abschlieBenden Schritten mochte ich meine zentrale Grundthese untermauern.
Sie lautet: Lachen und Glauben sind Geschwister im Geist — sie entstammen ei-
ner gemeinsamen Wurzel, erfiillen dhnliche Funktionen, stehen in einem engen
Verweisungsverhéltnis und richten sich auf dhnliche Ziele aus.

Das dem Glauben suspekte Lachen: Problemlage

Geht es um das Thema ,Lachen’, enttduscht ein Blick auf die Quellen christli-

chen Glaubens. Hierzu findet sich in der Bibel wenig Erhellendes. Humor ver-

steckt sich — wenn iiberhaupt — zwischen den Zeilen, Komik wird nur am Ran-

de zugelassen. Allein eine Handvoll Bibelstellen thematisieren das Lachen der

Menschen und das Lachen Gottes’:

¢ Sie schildern das Lachen als Grundausdruck menschlichen Lebens und gott-
lichen Handelns in all seinen Facetten zwischen Erstaunen (Gen 17-18),
Spott (Ps 1; Hiob 9,23), Uberlegenheit (Hiob 5,18-22; 8,21) und Auslachen
(Mk 5,35-40; Mt 27,39-44);

® sic deuten das Lachen positiv als Zeichen der Erlosung (Ps 126,1-2; Lk
6,21) und verstehen den Humor als impliziten Ausdruck des Menschseins
Jesu®:

® sie verweisen auf die Bedrohlichkeit des Lachen Gottes (Ps 2; Ps 37; Ps 59)
und bieten eine Polemik gegen das Lachen iiberhaupt (Lk 6,25; Eph 5,3-4;
Jak 4,7-9).

5Vgl. dazu R. Schenk, Wer hat gut lachen? Uberlegungen zur Entgegensetzung von Glauben und
Lachen in Umberto Ecos ,,Der Name der Rose ", in: Wort und Antwort 35 (1994) 612, hier: 10.
¢ Daf} hier immer wieder Begriffe wie Humor, Lachen, SpaB oder Witz ineinanderspielen, wird
durch die Tatsache begriindet, dafl der Schwerpunkt der folgenden Reflexionen nicht auf der Be-
griffsbestimmung, sondern vielmehr auf der Phinomenologie des Lachens iiberhaupt liegen.

7 Siehe dazu K.-J. Kuschel, Lachen. Gottes und der Menschen Kunst. Tiibingen 1998, 85-158.

8 Beispielhaft und durchaus iiberzeugend zeigt dies L. Kretz, Witz, Humor und Ironie bei Jesus.
Olten u.a. 1981, 82-91.



Thomas Laubach 86

Zwei Tendenzen dieser Sichten auf das Lachen entwickeln in der weiteren
Christentumsgeschichte eine Sprengkraft sondergleichen. Zum einen zeigen
Texte wie die Verhdhnung des sterbenden Jesus durch ,die Leute*, ,,die Solda-
ten* und ,,einen der Verbrecher* (Lk 23,35-39), daB der christliche Glaube
schon in seinen Anfingen einer spannungsreichen Dialektik ausgesetzt war.
Spott und Lachen auf der einen Seite, Todestiberwindung und Ahnung von
Auferstehung auf der anderen Seite. Dem Glauben selbst, so 148t sich sagen,
wohnt ein Moment der Lacherlichkeit inne.® Zum anderen haben die Polemi-
ken des Epheser- und des Jakobusbriefes — den Einstellungen der griechischen
Phytagorier geistig verbunden'® — darauf beharrt, daf} sich der Ernst des Glau-
bens nicht mit dem Lachen vertrigt, dal die Forderung der radikalen Nachfol-
ge dem spottelnden Reden und Scherzen des Menschen entgegensteht!!.

Kein Wunder also, dafi das Lachen dem Glaubenden hiufig suspekt war.'?
Schon Benedikt von Nursia (um 480-547)"%, der Begriinder des abendlindi-
schen Monchtums, polemisiert in seiner Ordensregel gegen das Lachen mit der
Begriindung: Lachen ist ein Synonym fiir die Diesseitigkeit und Gottferne des
Menschen, fiir Dummbheit und Eitelkeit, fiir einen ,,Defekt menschlichen Flei-
sches*'*. Auch wenn der am ,rechten Maf‘ orientierte Benedikt wohl das lau-
te, schallende Lachen iiber zumeist zweideutig-schliipfrig Anspielungen und
Witze ins Visier nimmt, das Lachen insgesamt gerit in der Folge ins Faden-
kreuz der Kritik. Doch auch hierfiir findet sich ein Gegenstiick: So wies der
franzosische Historiker Jacques Le Goff darauf hin, daf} es seit dem 8. Jahr-
hundert Sammlungen von monchischen Witzen gab, die ,,joca monacorum*'?,
in der eine Praxis des Lachens in Zeiten seiner Unterdriickung iiberlebt.

® Vgl. die umfassenden Reflexionen in Kuschel, Lachen 122-127.

10Vgl. J. Bremmer, Witze, Spafmacher und Witzbiicher in der antiken griechischen Kultur, in:
ders./ H. Roodenburg (Hg.), Kulturgeschichte des Humors. Darmstadt 1999, 18-31, hier: 29-31.
''In diesen Kontext gehort auch die Diskussion, ob Jesus gelacht habe. Vgl. dazu ausfiihrlicher
Kuschel, Lachen 85-93; G. Schmitz, Ein Narr, der da lacht ... Uberlegungen zu einer mittelal-
terlichen Verhaltensnorm, in: Th. Vogel (Hrsg.), Vom Lachen. Tiibingen 1992, 129-153. Inter-
essanterweise findet sich eine dhnliche Diskussion im Islam {iber das Lachen Mohammeds. Sie-
he hierzu L. Ammann, Vorbild und Vernunft. Die Regelung von Lachen und Scherzen im mittel-
alterlichen Islam. Hildesheim u.a. 1993, 1.

12 Vgl. etwa zum Mittelalter die aufschluBreichen Belege in E.R. Curtius, Europdische Literatur
und lateinisches Mirtelalter. Bern, Miinchen 1973, 419434,

"* Vgl. zum folgenden Schmitz: Narr.

14 K -J. Kuschel, ,,Christus hat nie gelacht” ? Uberlegungen zu einer Theologie des Lachens, in:
Th. Vogel (Hrsg.): Vom Lachen. Tiibingen 1992, 106-128, hier: 108.

13 J. Le Goff, Lachen im Mittelalter, in: J. Bremmer / H. Roodenburg (Hrsg.): Kulturgeschichte
des Humors. Darmstadt 1999, 43-56, hier: 53.



Wo hort der Spafi auf? 87

Der Widerspruch in Lachen und Glauben: Gemeinsame Wurzel

Der biblische und theologiegeschichtliche Anweg 148t eine ambivalente Hal-
tung dem Lachen gegeniiber erkennen. Das Lachen wird verpont und bejaht,
verboten und praktiziert. Eine systematische Deutung soll die Diskussion um
das Verhéltnis von Glaube und Lachen von dieser Ambivalenz wegfiihren und
einen neuen Weg der Reflexion er6ffnen.

Mit dem franzésischen Phanomenologen Henri Bergson und dem amerika-
nischen Soziologen Peter L. Berger lassen sich, ganz in Gegensatz zum gei-
stesgeschichtlichen Mainstream, das Komische und das Religiose von ihrem
Erleben her als Geschwister im Geist denken'®. Denn zumindest phinomeno-
logisch betrachtet beruht das Lachen als Ausdruck des Humors auf Formen der
Wahrnehmung, der Kommunikation und des Verhaltens, die die Realitit anders
als gewohnt darstellen; erst Distanz und Kontrast erméglichen das Lachen. Ei-
ne Einsicht, die das Lachen in die Nihe des Glanbens riickt. Denn auch dieser
lebt aus der Distanz und dem Kontrast, kurz: aus Widerspriichen. Welche sind
das?
® Ein erster Widerspruch: Die ethische Begrenztheit des Menschen. Sie steht

fiir die qualitative Diskrepanz zwischen Wunsch und Realitét, zwischen

Wollen und faktischem Tun. Eine Vielzahl von Witzen und mit ihnen das La-

chen wurzeln in diesem Widerspruch. Aber anch der Glaube weill um die

ethische Diskrepanz. Martin Luther hat dies in wenigen Zeilen zusammen-
gefafit: ,.Dies Leben ist nicht ein Frommsein, sondern ein Frommwerden,
nicht ein Gesundsein, sondern ein Gesundwerden, iiberhaupt nicht ein We-
sen, sondern ein Werden, nicht eine Ruhe, sondern eine Ubung. Wir sind’s
noch nicht, wir werden‘s aber. Es ist noch nicht getan und geschehen, es ist
aber im Schwang. Es ist nicht das Ende, es ist aber der Weg.*“"”

® Ein zweiter Widerspruch: Die empirische Begrenztheit des Menschen. Die-
ser quantitative Widerspruch ist der zwischen GréBe und Winzigkeit. Sich
selbst kann der Mensch angesichts seines Wissens und seiner Macht als grof
erfahren, zugleich aber muB er eingestehen, daB er, als Teil des Universums,
unendlich klein ist. Situationen, in denen gelacht wird, sind héufig solche Si-
tuationen, in denen diese empirische Diskrepanz zu Tage tritt. In der christ-
lichen Religion ist es etwa die Eschatologie, die Lehre von der Vollendung
der Welt, die diesen Widerspruch enthilt. Denn der Glaube lebt aus der ihm
innewohnenden Spannung zwischen einem Schon und einem Noch-nicht,

¢ Vgl. dazu H. Bergson, Das Lachen. Meisenheim a.G. 1948; P.L. Berger, Erldsendes Lachen.
Das Komische in der menschlichen Erfahrung. Berlin u.a. 1998.

7M. Luther, Grund und Ursach aller Artikel D. Martin Luthers, so durch rémische Bulle un-
rechtlich verdammt sind (1521), in: ders.: Werke 7. Weimar 1897, 299-457, hier: 337.



Thomas Laubach 88

zwischen dem schon angebrochenen Reich Gottes und der noch ausstehen-

den endgiiltigen Erl6sung des Menschen'®.

Als Widerspruch werden ethische wie empirische Begrenztheit nur erfahren,
wenn man in Distanz zum Menschen und seiner Wirklichkeit tritt. Der Glauben
wie das Lachen. Auf einer solchen Distanzierung beruhen der Glaube wie das
Lachen®.

Zwei wichtige Einwénde gegen die Nihe von Lachen und Glauben sind al-
lerdings zu beachten. Der amerikanische Theologe Harvey Cox hat sie vorge-
bracht und konnte sie zugleich entkriften.?
® Der theologische Einwand. Das Christentum griindet auf historischen Ereig-

nissen: Dem Leben und Sterben des Jesu von Nazareth, den kirchenge-

schichtlichen Stationen der letzten knapp 2000 Jahre, der Glaubensge-
schichte derer, die sich Christen nennen. Von diesen Ereignissen und Per-
sonen kann sich das Christentum gar nicht distanzieren, will es nicht den

Glauben selbst aufs Spiel setzen. Cox erwidert: Es geht nicht darum, der

Welt wie den historischen Ereignissen ihre Realitit abzusprechen, sondern

es geht um eine Haltung ihr gegeniiber. Die Tugend des vorletzten Ernstes,

nicht des letzten gegeniiber der Welt ist gefragt. Denn diese Welt ist nicht mit
der kommenden, verheiflenen identisch, sie geht ihr voraus.

® Der ethische Einwand. Geldchter ist keine angemessene Reaktion auf Krieg,

auf Hunger und Uberbevolkerung, auf Verschuldung und die Zerstérung der
Umwelt. Es wird zum zynischen Geléchter. Cox wies demgegeniiber darauf
hin, daB der Ernst und das Lachen kein Gegensatzpaar sind?'. In Opposition
zum Lachen stehen vielmehr Fatalismus und Resignation. Lachen dagegen
entziindet Hoffnung, gibt Kraft fiir die Auseinandersetzung mit den Unge-
rechtigkeiten der Welt. Ebenso lebt der christliche Glaube avs dem ,Trotz-
dem’, aus der Selbstbehauptung angesichts der Widrigkeit der Welt, da er
um den Grund weiB, der ihn trigt. Die Realitit der Welt sieht der Glaubende
somit aufgehoben im beginnenden Heil Gottes. Das Lachen schliefit also
den Schmerz und das Leid nicht aus, sondern in sich ein.?

'8 W. Laver, Humor als Ethos. Eine moralpsychologische Untersuchung. Bern u.a. 1974, 298.

' H. Cox, Das Fest der Narren. Das Geldchter ist der Hoffnung letzte Waffe. Giitersloh 1977,
194,

2 ebd. 198-199.

2! Eine Einsicht, die schon 1905 den englischen Schriftsteller Gilbert Keith Chesterton zn der Be-
merkung veranlaBte: ,ln Wahrheit haben (...) SpaB und Ernst nicht das Geringste mileinander zu
tun und nicht mehr Ahnlichkeit miteinander als Merkmale wie schwarz und dreieckig.” (Che-
sterton, Ketzer 212.) Chesterton selbst hilt Nicht-Spa8 fiir das Gegenteil von Spaf3.

22'W. Thiede, Das verheiflene Lachen. Humor in theologischer Perspektive. Gottingen 1986, 103.



Wo hort der Spaf3 auf? 89

Der ,heruntergekommene* Gott: Menschwerdung

Glauben und Lachen speisen sich aus der gemeinsamen Wurzel des Wider-
spriichlichen. Doch mehr noch 146t sich zeigen: Der Glaube selbst entstammt
der Sphire des Komischen.?® Wie das?

Die Vorstellung eines transzendenten, weltjenseitigen Gottes und die damit
einhergehende ,Entzauberung der Welt* schafften den Gegensatz, der als Vater
aller Gegensitze gelten kann, auf die das Lachen reagiert: den Gegensatz von
Himmel und Erde, von Diesseits und Jenseits, von Mensch und Gott**. Die Ent-
gottlichung, die Sikularisierung der Welt fiihrt den Glauben in ein , Trotzdem*
hinein, in einen Widerspruch zur Welt. Dieser wiederum ist, wie gezeigt, das
Grundmoment des Lachens. Dal} aber der Glaube selber der Sphire des Komi-
schen entstammt, mochte ich an drei zentralen Momenten christlichen Glau-
bens verdeutlichen: der Menschwerdung Gottes, der Passion Jesu und der Auf-
erstehung Christi.

Zunichst: die Menschwerdung Gottes. Von dem antiken Philosophen So-
krates stammt eine nette Anekdote. Er berichtet: ,,So erzihlt man sich von Tha-
les, er sei, wihrend er sich mit dem Himmelsgewd&lbe beschéftigte und nach
oben blickte, in einen Brunnen gefallen. Dariiber habe ihn eine witzige und
hiibsche thrakische Dienstmagd ausgelacht und gesagt, er wolle da mit aller
Leidenschaft die Dinge am Himmel zu wissen bekommen, wihrend ihm doch
schon das, was ihm vor der Nase und den Fiilen ldge, verborgen bleibe.“ Die
Geschichte reizt zweifellos zum Lachen: Ein beriihmter Denker, der in den
Brunnenschacht plumpst, weil er ins Unendliche starrt. Doch das Stolpern, das
Stiirzen in den Brunnen ist mehr als nur eine Geschichte iiber einen zerstreuten,
himmelwiérts blickenden Philosophen. Sie ist auch zum Lachen, weil sich da
einer mit dem Himmel abmiiht, die Wirklichkeit aber iibersieht — vergleichbar
durchaus dem religiosen Sucher, der weltabgewandt die Augen gen Himmel
wendet.

Die Menschwerdung Gottes kann als eine der Anekdote verwandte Ge-
schichte verstanden werden. Denn 148t sie sich nicht so deuten, daf3 Gott sich
so weit fiir die Menschen ,aus dem Fenster lehnt‘, daf3 er auf die Erde fallen
muBte? Jesus: der Einfall Gottes in die menschliche Wirklichkeit? Reizt das
nicht zum Lachen, daB ein allméchtiger Gott auf die Erde kommt? Daf} Gott im
doppelten Sinn heruntergekommen ist, den Sprung ins Ungewisse des Men-
schen wagt, ist komisch, bringt zum Lachen; auch dann, wenn sich Gott zu die-

2 Gegen Lauer, Humor 277-287.

2 ebd. 278.

3 Platon, Theatet 174 AB, in: M. Heidegger, Die Frage nach dem Ding. Tiibingen 1962, 2. Sie-
he dazu H. Blumenberg, Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der Theorie. Frankfurt
a.M. 1987.



Thomas Laubach 90

ser Menschwerdung bewuBt entscheidet und nicht einfach so hinunterféllt wie
Thales in den Brunnenschacht.

Jesus, der Clown: Passion

Auch das Leben Jesu tréigt Ziige des Komischen, die durch die Kombination Je-
sus — Clown auf den Punkt gebracht werden. Sicher, diese Parallelisierung mag
ungewohnlich erscheinen, weniger komisch als zynisch. Doch 148t sich Jesus
von Nazareth gerade im Blick auf das Ende seines Lebens nicht mit der Figur
des Clowns vergleichen? Denn kurzgefaf3t stellt sich der letzte Weg Jesu so dar:
Er fallt auf seinem Weg nach Golgatha unter dem Kreuz, steht wieder auf, 148t
sich helfen, fallt wieder hin, steht wieder auf und wird doch ans Kreuz ge-
schlagen. Erinnert das nicht an die Bemiihungen eines Clowns, der auf sei-
fenglattem Boden ausrutscht, verzweifelt um die Balance ringt, hinf#llt und
sich wieder aufrappelt?

Nicht von ungefihr haben Maler wie Roland Peter Litzenburger oder
Georges Rouault Jesus als einen Clown gemalt. Nicht von ungefihr schrieb
Harvey Cox sogar eine kurze Geschichte des ,nérrischen’, des clownesken Je-
sus: ,,Gleich dem Hofnarren spottet Christus jeder Sitte und verachtet er ge-
kronte Héaupter. Gleich einem wandernden Troubadour hat er keinen Ort, sein
Haupt hinzulegen. Gleich dem Clown in der Zirkusparade verhohnt er die ge-
gebene Autoritit, indem er in der Stadt einreitet, umgeben von koéniglichem
Prunk, wihrend ihm keine irdische Macht zur Verfiigung steht. Wie ein Bén-
kelsiinger besucht er Banketts und Parties. Zum Schluf3 wird er von seinen Geg-
nern in die Spottkarikatur koniglicher Gewénder gekleidet. %

Eine der éltesten Darstellungen Jesu weist in eine dhnliche Richtung. Vor
ungefidhr 1700 Jahren wurde in Rom eine Karikatur an die Wand einer Kata-
kombe gekritzelt. Sie zeigt einen Gekreuzigten mit Eselskopf. Die Bildunter-
schrift: ,,Alexamos betet seinen Gott an*. Jesus, ein Narr, ein ,echter Esel*, der
sich ans Kreuz schlagen lie3??” Aber diese Darstellung ist vielleicht nicht nur
eine Parodie. Vielleicht haben die Urchristen auch den tieferen Sinn ihrer ab-
surden Lage erkannt. Als verfolgte Minderheit, eine Gruppe von Outlaws und
Randfiguren ,,muf ihnen gelegentlich zum Bewuftsein gckommen sein, wic
ldcherlich ihr Anspruch scheinen mufte. Sie wullten, daf} sie ,Narren in Chri-
sto‘ waren, behaupteten aber zugleich, daf die Narrheit Gottes weiser sei als

% H. Cox, Fest 183. Vgl. zum Thema des Clowns in der Sphire des Religiosen auch die jiingst
verdffentlichte Studie von G. Matthiae, Clownin Gott. Eine feministische Dekonstruktion des
Gottlichen. Stuttgart u.a. 1999.

7 H.K. Berg, Das Kreuz mit dem Kreuz. Freiburg u.a. 1979, 2.



Wo hort der Spaf3 auf? 91

die Weisheit des Menschen. Christus muf fiir sie selber so etwas wie ein heili-
ger Narr gewesen sein.“?

Die Rede von der Narrheit Christi, vom torichten Glauben und der Torheit
Gottes stammt von Paulus. Er schreibt: ,,Wir verkiindigen Christus als den
Gekrenzigten: fiir Juden ein emporendes Argernis, fiir Heiden eine Torheit*
(1 Kor 1,23) und weiter: ,,Das Torichte an Gott ist weiser als die Menschen.*
(1 Kor 1,25). Was aber ist so tdricht, so komisch, so lachhaft an Christus, an
Gott selbst? Zunichst einmal, daf3 die Botschaft vom Heil aller Menschen, von
ihrer Erlosung, von ihrem Sie-selber-Werden ansgerechnet durch einen mittel-
losen Wanderprediger in einem Land am Rande der bewohnten Welt unters
Volk gebracht wird, durch den Sohn eines Zimmermanns, der einige wenige
Anhinger gewann und unnter mysteriosen Umstédnden hingerichtet wurde.
Mehr noch: Christus reizt zum Lachen, weil in ihm anf schier unglaubliche
Weise Macht und Ohnmacht kombiniert sind. Er ist der Ort, an dem Wiirde und
Schwiiche znsammenfallen, der Zusammenhang von Endlichem und Unendli-
chem dentlich wird, das anstoBig Menschliche und das groBartig Ubermensch-
liche widerspriichlich vereint sind.

Christus, das ,,Stehaufminnchen®: Auferstehung

Einen dritten Gedankengang mochte ich anfiigen, der zeigt, da3 der Glaube in
der Sphire des Lachens verankert ist. Henri Bergson verdentlichte das Moment
der Komik an einem interessanten Beispiel: dem Springtenfel, einem Kinder-
spielzeng.” Eine kleine Figur, ein Tenfel oder anch ein Clown, steht anf einer
Feder in einem Kasten. Offnet man nun den Deckel, springt die Figur hervor.
Wer das Spiel mit Kindern spielt, weil, wie lustig gerade sie den Springteufel
finden. Was aber ist daran eigentlich lustig? Nach Bergson ist es das mechani-
sche Hervorschnellen, das die Illusion des Lebens verschafft und znom Lachen
reizt.

Der Springtenfel, daranf weist der amerikanische Soziologe Peter L. Berger
hin, ist die Umkehrung des fallenden Clowns. Immer wieder springt er ans der
Kiste, selbst wenn man ihn mit aller Gewalt zndriickt. In diesem Immer-wie-
der- Anfstehen entdeckt Berger ein soteriologisches, ein erldsendes Paradigma:
Erlosung heift, anfstehen zn konnen. Der Springteufel ist — wie auch das Steh-
anfminnchen — Symbol der Anferstehung. Oder wie Berger schreibt: ,,Christus
war das erste ,Ménnchen’, das wieder anfstand, und wie der Apostel Panlus er-
lauterte, ist dies der Grund fiir unsere eigene Hoffnung, wieder anfstehen zn

#H. Cox, Fest 183.
¥ H. Bergson, Lachen 41.



Thomas Laubach 92

diirfen, wenn wir (auf der Bananenschale des Lebens) ausgerutscht und hinge-
fallen sind.“** Ungldubig, aber auch mit Erleichterung nehmen die ersten Chri-
sten zur Kenntnis: Jesus ist auferstanden, er ist ein echtes Stehaufmidnnchen —
wenn das nicht zu einem befreiten Lachen reizt.

Verwiesenheit von Lachen und Glauben: Verhiltnisbestimmung

Glaube und Lachen verbindet Gemeinsames. Ich mochte weiter gehen und sa-
gen: sie sind aufeinander verwiesen.

Zunichst einmal: Der Glaube braucht das Lachen. Henri Bergson hat darauf
hingewiesen, dafl das komische Erlebnis eine ortliche Betdubung des Herzens
voraussetzt, eine ,,Anisthesie des Herzens*. Denn das Komische ,,scheint sei-
ne durchschlagende Wirkung nur dulern zu kdnnen, wenn es eine vollig unbe-
wegte, ausgeglichene Seelenoberfliche vorfindet. Seelische Kilte ist sein wah-
res Element. Das Lachen hat keinen groBeren Feind als die Erregung. Ich will
nicht sagen, wir konnten iiber einen Menschen, der uns etwa Mitleid oder gar
Liebe einfloft, nicht trotzdem lachen: allein dann muf8 man fiir einen Augen-
blick diese Liebe vergessen, dieses Mitleid unterdriicken.*®' Gegen die, die
Liebe und Mitlied als christliche Tugenden propagieren und von dort aus das
Lachen verdringen wollen, ist darauf hinzuweisen, da} jeder Mensch gewisse
Phasen der ,Gefiihllosigkeit‘, der ,Herzensnarkotisierung* braucht. Anthropo-
logisch betrachtet bedarf jeder Mensch — wie auch die kritische Praxis des
Christlichen insgesamt — des Lachens, um wieder ernst werden zu kénnen,
braucht die Auszeit des Herzens, um zu sehen, was wirklich wichtig und rich-
tig ist, braucht die Distanz von sich selber, um wieder zu sich kommen zu kon-
nen.* Denn im Lachen wird Welt einer radikalen Kritik unterzogen, einer Kri-
tik, die fragt: Was ist wirklich wichtig? Die kurzzeitige ,Anésthesie’, das Weg-
treten, das Nicht-mehr-bei-sich-Sein eréffnen so immer wieder die Méglich-
keit, ernsthaft ernst zu werden.* Der Ernst des Glaubens ist im letzten also nur
moglich, wenn er mit dem Lachen einhergeht. Mehr noch: Das Lachen im Wis-
sen um die Widerspriichlichkeit auch solch grofler Gefiihle wie Liebe oder Mit-

%P, L. Berger, Erlosendes Lachen 249.

' H. Bergson, Lachen 8-9.

3 In ganz dhnlicher Weise argumentiert der Befreiungstheologe Francisco Taborda fiir das Fest als
einen Ort, an dem nicht befreiend gehandelt wird, sondern Kraft fiir die befreiende christliche Pra-
xis geschopft werden kann. Vgl. dazu F. Taborda, Sakramente: Praxis und Fest. Diisseldorf 1988.
* Von hier aus ist die Position Werner Lauvers nicht mehr haltbar. Er meint, daB der wahrhaft
Glaubende die Widerspriiche der Welt fiir sich aufldst. Das heift: Der Christ kann Humor haben,
wenn er keinen absoluten Glauben besitzt, er braucht keinen, wenn er einen Berge versetzenden
Glauben hat (Laver, Humor 300). Meines Erachtens Gibersieht diese Position die Realitédt des
Menschen als Glaubenden, der immer ein zweifelnd Glaubender ist — oder er ist Fundamentalist.



Wo hort der Spaf3 auf? 93

leid befreit von der Vorstellung, wirkliches Christsein mii3te mit der iiber-
menschlichen Fihigkeit, sie zu verwirklichen einhergehen. Lachen ermoglicht
vielmehr das Menschenmégliche und somit wahrhaft menschliches Lieben
und Mitleiden, das sich jenseits jedes irrealen Vollkommenheitsfiebers in ei-
nem ,Ethos des Moglichen® zu erkennen gibt.

Wie verhiilt es sich umgekehrt? Braucht das Lachen auch den Glauben? Si-
cher nicht den christlichen. Aber doch eine Form des Glaubens, ein umfassen-
des Menschen- und Weltbild, um menschliches Lachen zu bleiben. Denn im La-
chen klingt die Sehnsucht nach ganzer Erlosung, nach ungebrochenem Heil an.
Fiir seine Einlosung bedarf es des Glaubens.** Denn Lachen beruht im letzten
nicht nur auf einem Widerspruch zur Wirklichkeit, sondern auch auf einem Wi-
derspruch zum umfassenden Gliick des Menschen. Als Spielart des Humanen®
steht das Lachen fiir eine besondere Art und Weise der Erdung des Menschen,
steht fiir einen Moment seines moglichen Gliickens, seiner Befreiung, seiner
Erlosung. Die Chiffre ,Glaube‘ wiederum steht fiir die umfassende Einlosung
dieser bruckstiickhaften Erfahrung von Erlosung. Jeder, der lacht, miiflte somit
auch Rechenschaft dariiber geben konnen, an was er eigentlich zu glauben be-
reit ist, in welchen groBeren Horizont er die Erfahrungen von Gliick und Heil
einordnet. Kurz: Das Lachen braucht einen Glauben als sein Woraufhin.

Die gegenseitige Verwiesenheit von Glaube und Lachen 148t sich dariiber
hinaus auch an den Funktionen verdeutlichen, die beiden zugeschrieben wer-
den.

Eine erste Funktion: Die Heilung. ,,Lachen ist gesund* heifit es im Volks-
mund. Mediziner kénnen das bestitigen: Lachen entspannt, fiihrt Gliickserfah-
rungen herbei, tut Korper und Geist gut, wirkt sich positiv auf den Allgemein-
zustand aus, sorgt fiir ein besseres Lebensklima. Auch der Glaube, wie er von
Jesus von Nazareth vorgestellt wird, ist ein heilender Glaube. Fiir die friihen
Christen war klar: Das Heil Gottes offenbart sich in der manchmal wunderba-
ren, immer handfest erfahrbaren Heilung, die Jesus Kranken, Aussétzigen, Be-
sessenen, Blinden oder Stummen bringt. Interessanterweise weitet Jesus in sei-
nen Heilungen, dhnlich wie das Lachen, den Blick auf eine andere als die an-
gesagte Wahrnehmung der Welt. Denn bevorzugt geht Jesus auf die Menschen
zu, ,,die als ungliubig, unrein oder moralisch verwerflich galten**. Er bricht
mit der herrschenden Wirklichkeit, mit den religiosen Tabus seiner Zeit und
sagt eine andere Wirklichkeit an: das Reich Gottes. Letztlich lacht Jesus in sei-

* W. Thiede, Lachen 33-34.

¥ Die Botschaft des Jesus von Nazareth zielt auf das Gliicken des Menschen und seines Lebens,
kurz: auf das Humaune. Das Humane ist der Humus, der Bodensalz der christlichen Verkiindi-
gung. Auf ,Humus* geht etymologisch auch der Humor als dem Lachen zugrundeliegende Fihig-
keit zuriick.

% M. Pindl, Versohnung mit dem Leiden. Frankfurt a.M. 1998, 209.



Thomas Laubach 94

nen Heilungen gemeinsam mit den Geheilten iiber jede sich selbst beschrén-
kende Wahrnehmung der Wirklichkeit und 148t in ihnen den Schimmer der
Transzendenz durchscheinen.

Eine zweite Funktion: Lachen befreit von etwas. Fiir Sigmund Freud war
klar: Im Lachen wird der Mensch von verdriangten Energien befreit.”” Arthur
Koestler fiigte eine zweite Dimension der Befreiung hinzu. Lachen, so Koest-
ler, befreit vom Zwang zur Niitzlichkeit, denn es erfiillt keinen biologischen
Nutzen.* Lachen erl6st schlieBlich von dem Zwang, alles und jedes ernst neh-
men zu missen und dabei zu vergessen, dal menschliche Wirklichkeit defizitir
ist und bleibt. Auch der christliche Glaube ist, darauf haben besonders die Be-
freiungstheologen in Lateinamerika hingewiesen, ein Glaube, der befreien
will: von Unterdriickung und Versklavung aller Art.

Eine dritte Funktion: Lachen befreit zu etwas. Konkret: Lachen befreit zum
Gliick. Im Lachen stellt sich hdufig ein Gliicksgefiihl ein. Sicher: als ,Lachen
iiber* ist es ethisch indifferent; es kann das Lachen des Uberlegenen, des Un-
terlegenen, des Verlegenen sein, es kann integrierend, spottisch oder aber hu-
morlos sein. Das Lachen kann aber auch dem ,,souverinen BewuBtsein der ei-
genen Freiheit entspringen.“* Auch hier wieder die Parallele zum christlichen
Glauben: ,,Zur Freiheit hat uns Christus befreit” (Gal 5,1) lautete eine der zen-
tralen Aussagen der neutestamentlichen Texte. Gott will, so der Apostel Pau-
lus, die Freiheit des Menschen.

Geschwister im Geist: Fazit

Am Ende des Diskurses iiber das Verhiltnis von Lachen und Glauben mdchte

ich festhalten: Wir haben es mit Geschwistern im Geist zu tun. Dieses Fazit

will ich in wenigen Strichen prézisieren.

® Lachen und Glauben antworten in je eigener Weise auf die Erkenntnis der
Doppelbodigkeit der Wirklichkeit. Die damit verbundene Relativierung der
Realitit verbindet das Lachen und den Glauben. Beide befdhigen dariiber
hinaus dazu, in Distanz zur Welt und doch in ihr zu leben. Als hermeneuti-
sche Prinzipien helfen sie, die Chancen und Grenzen von Mensch und Welt
auszuleuchten und erméglichen dadurch humanes Handeln.

¢ Lachen und Glauben lassen sich als Formen des Widerstandes begreifen®:
Beide widerstehen einer unmenschlichen ,Verernstung‘ der Welt. Und beide

37S. Freud, Der Witz und seine Beziehung zum UnterbewufSten. Leipzig, Wien 1905.

% A. Koestler, Der gottliche Funke. Bern u.a. 1966.

¥ P. L. Berger, Lachen 40.

40H. Kothoff, Von gackernden Hiihnern und rihrenden Hirschen. Zur Geschlechtsspezifik von Hu-
mor, Witz und Geldchter, in: Th. Vogel (Hg.), Vom Lachen. Tiibingen 1992, 192-210, hier: 208.



Wo hort der Spaf auf? 95

widerstehen einer Verabsolutierung von Positionen, Grundsitzen und Prin-
zipien des Handelns, die nicht bemerkt, wie fraglich diese sind. Beide wi-
derstehen schlieBlich der Hoffnung auf einen letzten Sinn, der hier und jetzt
wirklich werden soll.
¢ Das Lachen kann dem Glauben beibringen, sich selber nicht zu iiberfordern.
Es macht auf die Widerspriiche zwischen dem Glauben und dem praktischen
Tun des Gldaubigen aufmerksam und bettet diesen Widerspruch in die
Grundwiderspriiche menschlichen Lebens iiberhaupt ein. Es kann zudem
helfen, die bisweilen verzweifelten Bemiithungen um den Glauben nicht ins
Tragische abgleiten zu lassen.*! Deswegen meine ich auch mit Gilbert Keith
Chesterton, dall keine Dinge vom Lachen ausgenommen werden diirfen,
auch die ,Grundfeste* des Glaubens nicht.* Ganz im Gegenteil: Wenn das
Lachen entlastet, befreit, neues Handeln exméglicht und eine neue Sicht auf
die Welt schafft, dann muBl auch der Glaube, muf3 Gott selbst Gegenstand
des Lachens sein. Erst so ist ein Glaube méglich, der das Leben insgesamt
aushalten, sinnhaft deuten und gestalten 146t.
® Der Glaube kann dem Lachen wiederum beibringen, nach der Ordnung zu
fragen, in der die Ambivalenzen des Lebens versohnt werden kdnnen. Sicher:
Wie der Glaube die Hoffnung verbiirgt, da} das Leben in all seinen Wider-
spriichen letzten Endes nicht sinnlos ist, so lebt auch das Lachen aus einer
Hoffnung auf ein ,Dahinter®, lebt aus einer Weltiiberwindung. Wie aber die-
ses ,Dahinter‘ aussieht, dazu kann der Glaube seine Erfahrungen beitragen.
Das hier skizzierte Beziehungsverhiltnis von Lachen und Glauben hat der
Theologe Gottfried Bachl in einem Buch iiber das vordergriindig ganz und gar
unspaBige Thema ,Eschatologie® in wenigen Sétzen auf den Punkt gebracht:
,.Lachen wire der Ausbruch einer freien Freude am vorldufigen Leben, auch in
seinen Briichen, das Eingestindnis, winzig zu sein, aber auch gelést vom
Krampf um das hochsteigene Gliick, ein Bekenntnis, das Paradox der unwich-
tigen Identitit entdeckt zu haben. Es geniigt ja nicht, nur Abstand von den Din-
gen zu haben, um fiir den Humor Kraft zu gewinnen, wichtiger noch ist es, die
eigene Leichtigkeit zu erlernen, sich beziiglich zu machen, aus dem fest grei-
fenden Wunsch auszubrechen, das Ich solle das Gefi$} aller Sinngehalte sein,
die freie Notwendigkeit der Liebe haben zu kénnen, statt erwarten zu miis-
sen.“** Weniger will auch der Glaube nicht leisten.

4! Damit wird natiirlich dem Glauben nicht die Ernsthaftigkeil abgesprochen, aber doch darauf
hingewiesen, dafl Glauben selbst leisibar und dem jeweiligen Menschen angemessen verslanden
werden mul.

* Gegen H. Thielicke, Das Lachen der Heiligen und der Narren. Freiburg 1974, 113.

# G. Bachl, Uber den Tod und das Leben danach. Graz u.a. 1980, 313.





