Pater Pio — der Kapuziner mit den Wundmalen

Gianluigi Pasquale, Rom

Wer an P. Pio denkt oder iiber ihn spricht!, dem kommen fast immer gleich die
Wundmale in den Sinn, die dieser Kapuziner iiber 50 Jahre lang an sich getra-
gen und so das Interesse einer Offentlichkeit geweckt hat, die sich modern, auf-
geklért und rational nennt. Wie soll man sich diesem Phanomen nihern? Kann
man es iiberhaupt erkldren? Tatsache ist, dal der ,,Fall P. Pio” zumindest in Ita-
lien zu einem sozio-religidsen Phdnomen geworden ist. Es verging in den letz-
ten Wochen vor seiner Seligsprechung am 2. Mai 1999 kaum ein Tag, an dem
nicht das Fernsehen oder die Tageszeitungen etwas von ihm berichteten. Und
bekanntlich hat P. Pio auch in Deutschland seine Verehrer und Verehrerinnen.

Am Anfang meiner Ausfiihrungen gebe ich am besten P. Pio selber das Wort;
denn auch er rang um den Sinn seiner Wundmale; auch er fragte, wie und war-
um es zu einer solchen ,.Kreuzigung* gekommen ist. Héren wir, was er Ende
1918 in einem Brief an seinen Provinzial und geistlichen Leiter, Pater Benedikt
von San Marco in Lamis (1872-1942), schreibt:

Was soll ich auf Eure Frage, wie es zu meiner Kreuzigung gekommen ist, antworten?
Mein Gott, welche Verwirrung und Verdemiitigung fiir mich, offenbaren zu miissen,
was Du in dieser armseligen Kreatur gewirkt hast! Es war am Morgen des 20. Septem-
ber [1918], als ich mich nach der Feier der heiligen Messe im Chor befand. Da wurde
ich von einer groBen Miidigkeit, dhnlich eines siiBen Schlafs, iibermannt. Alle meine
duleren und inneren Sinne und alle Seelenkrifte befanden sich in einer unbeschreibli-
chen Ruhe. In all diesem war in mir und um mich vollkommene Stille. Sofort kam ein
groBer Friede iiber mich und eine Hingabebereitschaft bis zur letzten EntiuBerung und
ein Ruhen in der eigenen Vernichtung. Alles das geschah in einem Augenblick! Und
gleichzeitig sah ich vor mir eine geheimnisvolle Gestalt, dhnlich jener, die ich am
Abend des 5. August gesehen hatte. Sie unterschied sich von dieser einzig darin, da
aus den Hénden, FiiBen und aus der Seite Blut triefte. Ihr Anblick lieB mich erstarren!
Was ich in jenem Augenblick empfand, wiiBte ich Euch nicht zu sagen. Ich fiihlte mich
sterben und wire gestorben, wenn der Herr mir nicht mein Herz gestarkt hitte, das mir
aus der Brust springen wollte. Die Erscheinung der Pers6nlichkeit entschwand und ich
bemerkte, da meine Hinde, FiiBe und Seite durchbohrt waren und Blut herausquoll.
Stellt Euch den Schmerz vor, den ich zu ertragen hatte und den ich andauernd, fast tig-
lich, ertrage! Die Herzwunde blutet in einem fort, besonders von Donnerstagabend bis
zum Samstag. Mein Pater Benedikt, ich sterbe vor Schmerz an diesen Wunden und vor

" Diesemn Artikel liegt ein Vortrag zugrunde, den der Verfasser, italienischer Kapuziner, am 23.
April 1999 in der Kapuzinerpfarrei ,.Liebfrauen® in Frankfurt am Main gehalten hat. Der Rede-
Stil wurde leicht verdndert.



Pater Pio — der Kapuziner mit den Wundmalen 99

Verwirrung, die ich dariiber im Innersten meiner Seele empfinde! Ich fiirchte zu ver-
bluten, wenn nicht der Herr das Flehen meines armen Herzens erhort und das Gesche-
hene nngeschehen macht! Wird Jesns, der so gut ist, mir diese Gnade gewihren? Wird
er wenigstens die Verwirrung von mir nehmen, die wegen dieser 4unferen Zeichen iiber
mich gekommen ist? Ganz lant werde ich zu ihm rofen, und ich werde nicht anfhéren,
ihn zn beschworen, seine Barmherzigkeit moge mir nicht die Qual, nicht den Schmerz
nehmen; denn das sehe ich als unméoglich an ond ich fiihle, daB ich mich mit Leiden be-
rauschen mochte, aber diese dufleren Zeichen, die mich verwirren nnd mir eine uner-
tragliche und unbeschreibliche Verdemiitigung sind! Die Personlichkeit, iiber die ich
sprechen wollte, ist keine andere als jene, von der ich berichtete in Anbetracht des 5.
August. Sie fithrt ihr Werk ohne Unterbrechang fort zn meiner groBten Seelenpein! Ich
vernehme in meinem Innern ein stindiges Ranschen, dhnlich einem Wasserfall, der un-
anfhorlich Blut fihrt. Mein Gott, Deine Strafe ist gerecht, ond recht Dein Urteil, aber
lal mich Deine Barmherzigkeit erfahren! Herr, mit Deinem Propheten werde ich im-
mer sprechen: ,,Domine, ne in furore tuo arguas me, in ira tua corripias me!**

Was P. Pio® in diesem Brief iiber das Ereignis der Stigmatisierung schreibt, ist
gewil} die beste Einfilhrung in jene mystische und geistliche Erfahrung, die
ihm als dem ersten Kapuziner, aber auch als dem ersten Priester in der Ge-
schichte zuteil geworden ist. In der franziskanischen Familie waren es vor ihm
Franziskus selbst (1181/82-1226), dem im September 1224 die Erfahrung der
mystischen Kreuzigung zuteil wurde®, ferner die selige gute Beth von Reute
(Elisabeth Achler, 1386-1420)° und die Nonne Veronika Giuliani (1660-1727)
aus Mercatello, die 50 Jahre als Klarisse-Kapuzinerin in Citta di Castello lebte
und litt und 1697 die Wundmale empfing, also 30 Jahre lang stigmatisiert war.®

? Padre Pio da Pietrelcina, Brief 510: Padre Pio a Padre Benedetto, in: Epistolario 1-1V. Hrsg. v.
Gerardo Di Flumeri. San Giovanni Rotondo 31987, hier 1, 1093-95 [fortan zit. als Epist.].

* Der heute iiberall einfach als ,Pater Pio* bekannte Kapuziner hie in der Welt Francesco For-
gione. Er wurde als Sohn von Grazio und Maria Giuseppa Di Nunzio am 25. Mai 1887 in Pie-
trelcina in der Provinz Benevento in Siiditalien geboren und am folgenden Tag in der Pfarrkirche
getauft. Am 22. Januar 1903 nahm er das Kleid der Kapuziner im Noviziat von Morcone und er-
hielt den Namen Pius. Am 22. Januar 1904 wurde er zur einfachen Profe$ zugelassen, und vier
Jahre spiter, entsprechend den damaligen juristischen Normen, legte er die feierlichen Geliibde
ab. Nachdem er seine theologischen Studien wegen seines schwachen Gesundheitszustandes im-
mer wieder unterbrechen mufte, wird er am 10. August 1910 im Dom von Benevento zum Prie-
ster geweiht. Nach einigen Aufenthalten in verschiedenen Konventen wird er nach San Giovan-
ni Rotondo bei Foggia versetzt, wo er ununterbrochen 52 Jahre bleibt, bis zu seinem seligen
Heimgang am 23. September 1968.

*Vgl. O. Schmucki, Stigmatisation, in LThK 1X., Freiburg 21964, 108 1f., ders., The Stigmata of
St. Francis of Assisi: a critical investigation, St. Bonaventure, New York 1991; ders., Le stim-
mate di san Francesco d’Assisi e le stimmate di Padre Pio: convergenze e divergenze, in: Atti del
convegno di studio sulle stimmate del servo di Dio Padre Pio da Pietrelcina, a cura di G. Di Flu-
meri. San Giovanni Rotondo 1988, 135-168.

¥ Vgl. B. Rieger, Die selige gute Betha von Reute. Reute 1974; P. Link, Die Gute Beth, Passions-
blume Oberschwabens. Ostfildern 1992.

®Vgl. L. Lehmann, ,,Wer die Liebe will, liebe das Leiden*. Zur Passionsmystik der hi. Veronika
Giuliani 300 Jahre nach ihrer Stigmatisation. Miinsier 1997,



Gianluigi Pasquale 100

Um zu erfahren, welch umfassende und tiefgreifende Auswirkung die
Wundmale auf das ganze Leben P. Pios hatten, befragt man am besten seine
Briefe. das heift jene Sammlung von Briefen, die der Selige wihrend eines
Zeitraumes von zwdlf Jahren Personen verschiedenen Standes schickte.” Aus
dem, was gleichsam als Echo der Stigmatisierung aus ihnen zu vernehmen ist,
148t sich das Phinomen angemessen interpretieren, ohne dem Kapuziner etwas
zu unterstellen, was nicht seiner Erfahrung und Ansicht entspricht. Wir suchen
ein Kriterium, mitdem man an jenes Phidnomen herangehen und es woméoglich
auch fiir unser Versténdnis zugénglich machen kann, das einigen Christen — ge-
zeichnet von der Feuertaufe und vom Geist Christi (vgl. Mk 1,7-8; Mt 3,11; Lk
3,16; Joh 1,26-27) — zuteil wurde: die Wundmale. Nach unserer Ansicht be-
steht fiir P. Pio ein solches Kriterium, wenn man fragt, welche Beziehung hat-
te er zu Christus, und zwar zu Christus, wie er ihn im Glauben erkannt, den ihm
anvertrauten Seelen vermittelt und im Glauben gefeiert hat.

I. Der im Glauben erkannte Christus

P. Pio war weder Professor der Theologie noch hatte er je die Absicht, Theolo-
gie zu treiben. Dennoch erkennt man an dem eingangs zitierten Text, der das
Phinomen der Stigmatisierung zu beschreiben versucht, wie P. Pio selber sich
nicht einfach auf das mystische Faktum als solches zuriickzieht und es als un-
aussprechliche Erfahrung bezeichnet, die man nicht erklidren kann, sondern
sich um theologische Grunddaten miiht, die er sich gewi3 wahrend seiner Aus-
bildong zum Priestertnm und danach in personlicher Vertietung erworben hat-
te. Wenn anch mit gewisser Zoriickhaltung, so spricht er doch von zwei Daten:
vom 5.—7. August 1918 und vom berithmten 20. September desselben Jahres.
Fir die Tage im August erzdhlt er das mystische Phinomen, das man
,Durchbohrng (Transverberation) des Herzens* nennt®, Vorspiel, wenn man

7 Eine Zeitlang war Pio jede Korrespondenz verboten. Leider liegt auf Deutsch noch keine Ge-
samtansgabe des reichen Epistolario vor, das fast alle Briefe enthilt, die P. Pio an seine Brief-
partner und —partnerinnen richtete. Man weif}, daf} diese einige Antwortbriefe Pios vernichtet ha-
ben, ,.da sie zu personlich und gleichsam geschriebene Beichten waren: vgl. die gute historisch-
theologische Introduzione all’Epistolario, 1, 5-165, bes. 52. Einen guten Einblick in die Spiritu-
alitdt des neuen Seligen geben ferner die beiden Monographien von Melchior de Pobladura, Alla
scuola spirituale di padre Pio da Pietrelcina. San Giovanni Rotondo (FG) 21997, und Proble-
matica della direzione spirituale nell’ Epistolario di padre Pio, ebd. 1980.

% Die Transverberation, von einigen Mystikern auch ,,Liebeswunde* oder L Uberfall des Sera-
phin® (Joh. vom Kreuz) genannt, kann theologisch als heiligmachende Gnade verstanden wer-
den. Nach der klassischen Lehre des Johannes vom Kreuz wird ,,die von der Liebe Gotles ent-
brannte Seele innerlich von einem Seraphin iberfallen™, der sie wie im Brand ,,bis in den Grund
mit einem Feuerpfeil durchbohrt™, in einer Weise, dal} diese wie von einem Verkosten kostlich-
ster SuiBigkeit durchdrungen ist. Kennzeichen von Schmerz und Siile, Qual und unbeschreib-



Pater Pio — der Kapuziner mit den Wundmalen 101

so sagen kann, zum Wunder der Wundmale, das dann etwas mehr als einen Mo-
nat spiter eintrat, wie bei Franziskus genau in jener Zeit, wihrend der die Li-
turgie das Fest der Kreuzerhthung feiert (14. September). Dennoch, bei der
Stigmatisierung Pater Pios kann man von zwei Perioden sprechen: zun4chst die
Zeit der Vorbereitung, die acht Jahre dauerte, von September 1910 bis Septem-
ber 1918; dann folgt nach Empfang der Wundmale im September 1918 die Zeit
des Tragens und Ertragens der Wunden bis September 1968, als sie bei der
Feier der letzten Heiligen Messe P. Pios verschwanden. Nach seinem Tod wa-
ren nicht einmal mehr Narben zu sehen.

Wihrend der ersten Periode, Zeit der ,,unsichtbaren Wundmale® genannt,
empfand P. Pio die Zeichen der Passion Christi zeitweise an seinem Korper.
Zwar traten auf sein instdndiges Bitten hin die Zeichen nicht nach auflen in Er-
scheinung, es blieben aber die Schmerzen, die ,,bei verschiedenen Gelegenhei-
ten und an bestimmten Tagen‘® besonders zu spiiren waren. Wihrend der zwei-
ten Periode waren die Wundmale von Freitag, dem 20. September 1918, bis
kurz vor seinem Tod im September 1968 stindig sichtbar.'® Anfangs waren es
kleine Wunden, aber nach einigen Monaten vergroBerten sie sich und nahmen
jene runde Form von etwa zwei cm Durchmesser an, die sie bis zum Ende sei-
nes Lebens beibehielten.

Was nun die Herzgegend angeht, miissen wir auf das Phinomen zu sprechen
kommen, das man in der Fachwelt ., Transverberation’* nennt. Wie sie sich phy-
sisch heransbildet und gestaltet, ist nicht leicht zu beschreiben, auch wenn das
Phinomen im Fleisch sichtbar wird, denn es handelt sich ja gewohalich nicht
um etwas, das der direkten Beobachtung unterworfen, sondern innerer Natur
ist. Umso wertvoller ist darum das handschriftliche Zeugnis von P. Paolino von
Casacalenda, einem Mitbruder von P. Pio, der die Gelegenheit hatte, im Mai
1919 wiederholt die Wunden zu beobachten:

In meiner Eigenschaft als Chronist mnf ich sagen, dal mich bei der Betrachtung der
Wundmale der Anblick der Seitenwunde am meisten betroffen macht: sie befindet sich
genau auf der Herzseite und nicht, wie ich von vielen sagen horte, anf der anderen
Brustseite. Sie hat ungefahr die Form eines Kreuzes, woraus man schliefen kann, daf3
es zwei Wunden sind. Und das deckt sich mit der Tatsache, die ich erfuhr, aber wegen
Mangel an sicheren Dokumenten nicht beweisen kann: namlich, daf P. Pio lange Zeit

licher Friede sind einander ergéinzende polare Bezeichnungen, die — in fast regelmifiger Wie-
derkehr — alle bisher in der Kirchengeschichte angetroffenen Phanomene der Transverberation
begleiten. Vgl. Alessandro da Ripabottoni, Padre Pio da Pietrelcina. Il Cireneo per tutti. Foggia
1974, 192; Introduzione in Epist. 1, 13; G. Di Flumeri, La transverberazione di Padre Pio. San
Giovanni Rotondo 1985; R. Moretti, La transverberazione di P. Pio, in: Atti del convegno (wie
Anm. 4),279-318. P. Adnés, Transverbération, in: Dict. de Spirit. XV . Paris 1991, 1174-84 (mit
Hinweisen aut P. Pio)

2 Epist. 1, 266.669.

' Epist. 1. 1093.



Gianluigi Pasquale 102

vorher, ehe er die Wundmale empfing, von der Lanze eines Engels im Herzen verwun-
det worden ist. Noch etwas anderes beeindruckte mich sehr: diese Wunde hat das Aus-
sehen einer starken Verbrennung, die nicht nur an der Oberfliche bleibt, sondern in die
Tiefe greift.

So stellen sich also auch bei P. Pio Transverberation und Stigmatisation als
zwel voneinander zu unterscheidende Tatsachen dar, die zeitlich hintereinan-
der liegen, obwohl sie zu demselben Ereignis des Empfangs der Wundmale
gehoren, durch das Pio dem Leiden und der Kreuzigung Jesu Christi dhnlich
wurde. Als spektakuldre Nachricht nahm der Vorfall schnell seinen Lauf um
die Welt. Und in der Folge kamen viele — aus ganz unterschiedlichen Motiven
— nach San Giovanni Rotondo, darunter auch einige Spezialisten, die im Auf-
trag kirchlicher Autorititen die Wundmale vunter wissenschaftlichem Aspekt
untersuchten. Die erste medizinische Untersuchung wurde in den Monaten
Mai und Juli 1919 von Prof. Luigi Romanelli, Primarius des staatlichen Kran-
kenhauses von Barletta, durchgefiihrt. Im Juli desselben Jahres folgte noch die
Untersuchung durch Prof. Amico Bignami, Ordinarius fiir medizinische Pa-
thologie an der Universitit Rom', und im Oktober schlielich jene von Dr. Gi-
orgio Festa.

Um das Phidnomen auch in seiner korperlichen Dimension besser zu verste-
hen, ist es niitzlich, noch einmal den medizinisch-diagnostischen Befund zu le-
sen, den Dr. Romanelli erstellte, der seine Untersuchung zusammen mit Dr.
Festa im Juli 1920 wiederholte, also noch vor dem entscheidenden Datum des
20. September. In ihrem Bericht iiber die ,, Verletzungen* P. Pios, wie sie sie ,,an
verschiedenen Tagen und Stunden beobachtet haben, ohne je eine Verdanderung
festzustellen®, bicten sie eine summarische Beschreibung mit ,,bescheidenen
Bemerkungen®, wie sie sagen:

In beiden Handfldchen, genauer: auf der Hohe des letzten Drittels der Mittelhand war
bei der einfachen Untersuchung eine weinrote Pigmentbildung der Haut festzustellen;
sie iberzog auf der rechten Hand die Oberfliche von der GroBe etwa eines 5-Pfennig-
Stiickes und auf der linken eines 2-Pfennig-Stiickes; die Umrisse waren leicht einge-
kerbt, von einer fast runden Form. Wenn man genau hinschaut, bemerkt man an jener
Stelle anstatt der Haut ein Epithel oder besser: eine glinzende Membran, die sich in der
Mitte etwas erhoht und so etwas wie ein Knopfchen bildet; von ihm gehen subtile
dunklere, fast zum Schwarzen neigende Streifen aus. Diese ganze Zone hebt sich vom
sie umgebenden Gewebe ab, das unveréndert und normal ist. Beim vorsichtigen Beta-
sten spiirt man darunter weder Knochen noch Muskeln, vielmehr zeigt sich die Mem-
bran als ausgesprochen elastisch; es ist auch keine Offnung da oder ein AusflieBen von
Fliissigkeit [...] Auf beiden FufBriicken ist eine kreisrunde Zone zu bemerken von der

" Paolino da Casacalenda, Le mie memorie intorno al padre Pio da Pietrelcina, ms ff. 131-133,
zit. von G. Di Flumeri, Zu Ehren von Pater Pio. San Giovanni Rotondo (FG) 1982, 35.
2 Alessandro da Ripabottoni, Padre Pio, 198f.



Pater Pio — der Kapuziner mit den Wundmalen 103

GroBe etwa eines 5-Pfennig-Stiickes; auch sie ist bedeckt mit einer Membran weinro-
ter Farbung, glidnzt und setzt sich von der Umgebung genau und deutlich ab. Das sie
umgebende Gewebe ist vollig normal. [...] An der linken Brustseite, genauer: zwischen
der Linie der Brustwarze und jener der vorderen Achselhohle, auf dem sechsten Rip-
penzwischenraum ist eine geradlinige, in Richtung der Rippen verlaufende RiBwunde
festzustellen, 6 cm lang, mit klaren Réndern, die etwas gekrinselt erscheinen; bemer-
kenswert die weichen Gewebe. Laut Untersuchung schien die Wunde von unten nach
oben gerichtet und etwas von auen nach innen mit Ansflul von etwas arteriellem Blut.
Wie bei allen Brustverletzungen konnte man keine Untersuchung mit der Sonde durch-
fiihren. Darnm ist es schwer zu sagen, bis wohin die Wunde reicht und welche Rich-
tung sie in der Tiefe nimmt. Sie hat alle Anzeichen, wie sie fiir eine Schnittwunde cha-
rakteristisch sind."

In der Zeit nach diesem Befund folgten in mehr oder weniger regelméBigen
Abstiinden weitere drztliche Untersuchungen. Thnen gegeniiber legte der Stig-
matisierte zuweilen ein spiirbares Widerstreben an den Tag; denn in seiner Re-
serviertheit und seinem Wunsch nach Schweigen mufiten sie ihm als Quelle der
Demiitigung, wenn nicht gar der Abtotung erscheinen'; dies umso mehr, als
kurz zuvor der bekannte Arzt und Franziskaner, Pater Agostino Gemelli, die
Stigmatisierung P. Pios als Simulation eingestuft hatte, ein Verdacht, der sich
spiter schlichtweg als null und nichtig erwies.?

Abgesehen von den duBleren physischen Examen und medizinischen Diag-
nosen, mufl man doch in Erwigung ziehen, daf} der erste Beobachter dieses
Waunders — und in diesem Fall gilt das Wort in seiner tiefsten Bedeutung — der
demiitige Kapuziner selber war. Aus der Sicht seiner Existenz, die von Anfang
an geprigt war vom Glauben an Gott und folglich die Mafistibe der Wissen-
schaft, die nicht alles erkldren kann, iiberstieg, ist es an sich nicht schwierig zu
folgern, daf} das Phinomen der Wundmale fiir den neuen Seligen aus Apulien
Ausgangspunkt und Anlall war, seine Beziehung zu Christus zu vertiefen,
gleichzeitig aber auch schon eine Art iibernatiirliche Bestétigung fiir seine er-
fahrungs- und erkenntnismiBige Beziehung zu Jesus Christus, dem Gekreu-
zigten und Auferstandenen. Von diesem ,,Aufgang aus der Hohe* (Lk 1,78),
von dieser Gabe von oben her (vgl. Joh 1,17), die so einschneidend war fiir sei-
nen personlichen Weg, kann man die Hypothese formulieren, dafl er Christus
nicht nur durch das Studium der Heiligen Schrift kannte, sondern noch mehr
durch ein ganz und gar personliches Verstehen und Eindringen in das Geheim-

"*G. Festa, Misteri di scienza e luci di fede. Le stigmate del Padre Pio da Pietrelcina. Rom 21949,
273-279.

"4 Vgl. Alessandro da Ripabottoni, Padre Pio, 207-210.

'* Vgl. diesbeziiglich die um den Fall entstandene Polemik, die auch P. Pio ins Spiel brachte und
sogar in der internationalen Presse ein Echo ausléste, z. B. in The Month 7 (6/1952) 348-357, bes.
352-354.



Gianluigi Pasquale 104

nis Jesu. Die Wundmale waren fiir P. Pio der fiir ihn vom Geist des Auferstan-
denen vorgesehene ganz personliche Weg, um Christus auf jene Weise uad
durch jene Weise tiefer zu erkennen, d. h. in der Weise, wie Jesus von der Siin-
de der Welt durchbohrt wurde, und durch die Art, wie wir an den blutenden
Durchbohrungen teilhaben kénnen.

Theologisch wollen wir hier festhalten, und wir werden es gleich noch mehr
unterstreichen, dafl dieser Weg, anf dem P. Pio Christus begegnet ist und ihn er-
kannt hat (vgl. Lk 24,32), seinerseits mit dem Weg iiberein stimmt, auf dem er
Christus bekannt macht; dieser wird fiir thn Grund und Inhalt dessen, was er
lehrt und wie er Personen fiihrt. Insofern ist klar, daf} die kirchliche Seelsorge
P. Pios, wie jedes oder jeder anderen Stigmatisierten, in ihrer Unwiederholbar-
keit sein eigenes Charisma, sein Vorrecht bleibt, denn sie ist untrennbar ver-
bunden mit der empfangenen Gabe der Wundmale. In Schmerz und Siifie zu-
gleich hat er sie angenommen und so teilgenommen am Schmerz und Leiden
Jesu. Was er erfahren hat, offenbart etwas von den Geheimnissen der Schmer-
zen Jesu und bietet uns insofern eine Erkenntnis Christi des Gekreuzigten, zu
der wir aber nicht direkt Zugang haben; wir kénnen sie uns nur vorstellen und
ahnen.

I1. Christus, wie er ihn den Glinbigen weitergab

P. Pio machte seine ersten Schritte im christlichen Leben, indem er jenen Pfad
einschlug, den jeder Jiinger Jesu vor sich hat: die tigliche treue Ubung der
theologischen Tugenden, der Kardinaltugenden und der Ordenstugenden. Was
die ersten drei angeht, haben schon die Patres Melchior von Pobladura und
Alexander von Ripabottoni, die Herausgeber der Briefe P. Pios, die Grundlini-
en seiner Spiritualitdt erhoben. Sie ist breit gefdchert und weist auf weite
Strecken Elemente anf, die fiir jeden christlichen Stand gelten, wie man aus
folgendem Zitat ersehen kann:

Heben wir zwei besondere Aspekte hervor. Der erste bezieht sich auf die Entfaltung der
theologischen Tugenden; und dies nicht so sehr, weil P. Pio Prinzipien aufstellt, die
Gott klar im Zentrum seiner geistlichen Weisung erkennen lassen, als vielmehr, weil er
sich bemiiht, in der Seele, die er fiihrt, die Gnade und die drei theologischen Tugenden
zu entfalten: Glaube, Hoffnung, Liebe. Auf diese libernatiirlichen Kréifte hin orientiert
er jene, die sich ihm anvertrauen. Der zweite Aspekt ist der, dal nach dem Willen P.
Pios die Entfaltung der theologischen Tugenden in einer Atmosphire franziskanischer
Geistigkeit geschieht, die sich in einigen moralischen Tugenden konkretisiert, wie sie
fiir jeden Anhdnger des Poverello von Assisi typisch sind; thre Ausiibung wird jeweils
wirmstens empfohlen.'s

' Introduzione. Epist. 1, 49f.



Pater Pio — der Kapuziner mit den Wundmalen 105

Die Herausgeber stellen klar, da8 der Kapuziner Christus so, wie er ihn im
Glauben erkannte und in der Einprigung der Wundmale erfuhr, auch treu und
tibereinstimmend den Seelen weitergab, denen er direkt im Gesprich begegne-
te, oder die er indirekt durch seine Briefe leitete. Sechs Grundziige sind es, die
seine Spiritualitit pragen und als franziskanisch erweisen!”: 1. Jesus als Ideal
des christlichen Lebens; 2. Jesus als Modell, in dem alle sich widerspiegeln
miissen; 3. Jesus lebendig in seinen in der Liturgie gefeierten Geheimnissen; 4.
Jesus immer mit uns; 5. Das Gottliche Herz Jesu; 6. Jesus in der Eucharistie.'®
Wie man leicht erkennen wird, lassen sich diese Grundzlige im wesentlichen
auf zwei Nenner bringen: die betonte ,Gegenwart™ Jesu als gottliche Person,
die sich in die Geschichte irdischer und menschlicher Existenz tief eingelassen
hat, und seine ,,Beispiclhaftigkeit™, insofern er Modell und Spiegel fiir jeden
Christen ist.

Auf das bestidndige, ernsthafte Streben P. Pios antwortet Jesus Christus mit
einer personlichen Offenbarung; sie findet nicht in einem einzigen Augenblick
statt, sondern entfaltet sich in der Teilhabe an tiefen Freuden und mit dem Werk
fortschreitender Reinigung durch den Geist, so daf die Seele immer fahiger
wird, im Inneren die wesentliche Liebe Gottes zu vernehmen.'” In dem ein-
gangs erwihnten Brief, den P. Pio Ende 1918 von Pietrelcina aus an P. Benedikt
geschrieben hat, gibt es schon einen Hinweis auf die durch die Gegenwart des
Herrn verursachte SiiBigkeit. Pater Pio, der starke Schmerzen in der Brust
spiirt, findet grofle Trostung in Jesus, der ihm seine Leiden lindert und mit dem
er auf gleicher Wellenldnge ist:

O ja, mein Vater — so sagt Pio zu seinem Oberen — o ja, wie gut ist Jesus zu mir! O welch
kostbare Augenblicke sind das! Es ist ein Gliick fiir mich, von dem ich nicht weif3, mit
was ich es vergleichen soll; es ist ein Gliick, das der Herr mir fast nur in Triibsalen zu
verkosten gibt. In diesen Augenblicken langweilt mich mehr als sonst alles in der Welt
und lastet auf mir; nichts ersehne ich als lieben und leiden. Ja, mein Vater, auch inmit-
ten vieler Leiden bin ich gliicklich, denn es kommt mir vor, als schlage mein Herz im
Takt mit dem Herzen Jesu. Nun stelle man sich vor, welche Trostung in ein Herz
flieBen muB3, wenn man weif, da man fast mit Sicherheit Jesus besitzt.*¢

'7 Die franziskanischen Elemente der Spiritualitit Pios konzentrieren sich auf die Gleichformig-
keit mit Christus; die formale Ahnlichkeit mit der Kreuzigung ist nur sichtbarer Ausdruck eines
inneren Weges, der aut die Umformung in Christus gerichtet war. Wir stehen also vor einem Auf-
stieg schrittweiser Vervollkommnung und Angleichung, der seine Hohen erreicht in der Trans-
verberation (die unsichtbaren Stigmata 1911) und in der eigentlichen Stigmatisation (1918): vgl.
A. Ghinalo, Elementi francescani della spiritualita di P. Pio, in: AICS, 205f.

¥ M. da Pobladura, Alla scuola spirituale, 69-72.

' Der Kontext, in dem die Gegenwart Jesu, umleuchtet vom Licht des Engels Seraphin, erscheint,
ist immer trinitarischer Art, auch bei der Stigmatisation, wie zu Recht S. Cipriani betont: ,,[...] E*
I’esperienza viva e personalissima che passa soprattutto per Cristo che ci rivela il volto del Padre.
E* il Dio dell’ Amore, che Padre Pio ha scoperto e ricerca pazientemente™ (AICS, 41-52, hier 45¢1.).
* Epist. 1, 197f.



Gianluigi Pasquale 106

Die leidenschaftliche Gottsuche findet eine Antwort in dieser Gegenwart Jesu
Christi, die P. Pio gerade in den Momenten grofiten Kummers mit iiberstro-
mender Freude erfiillt. Der Kapuziner ist ganz und gar Realist; er sucht den
Herm in der Alltiglichkeit des Lebens, in all den ,,Kreuzigungen*, die das Le-
ben eines jeden kennzeichnen. Christus, der sich ihm offenbart, ist der Erzie-
her, der ihn zu leiden lehrt und ihm zum Weggefihrten wird in der irdischen
Pilgerschaft. Mit fiir uns kaum nachempfindbarer Siif3e zieht er ihn an sich und
wandelt sein Leben in eine ,,ekstatische Existenz*, oder besser, mit christlichen
Worten, in eine Existenz der Auferstehung; genau diese Lebensform ist es
dann, die er die ihm anvertrauten Seelen zu lehren weif.

a) In der Tradition wie in der franziskanischen Spiritualitdt heifit
geistliche Fiihrung: Beziehung leben

Es gibt etwas, was alle franziskanischen Heiligen verbindet und eint, angefan-
gen bei Franz von Assisi; es ist eine ,,gottselige*, eine frohe und frohliche Hei-
ligkeit, weder finster noch melancholisch, ganz im Gegenteil. Das ist der
Grund, warum die sogenannten ,gliicklichen Briider?', deren Namen in der
Herrlichkeit des Vaters erglidnzen, die Heilsgeschichte unter das Volk gebracht
haben; in ihnen leuchtet jene Hoffnung auf, welche die Christen seit jeher und
fiir immer begleitet.” Auch fiir P. Pio, wie iibrigens fiir alle, die ihm bisher vor-
ausgingen, war die tigliche Begegnung mit Jesus ein Fest und Grund zur Freu-
de. Fast in jedem Brief scheint seine nach Art der franziskanischen Tradition
gepriigte Beziehung mit Christus durch, sei es in Augenblicken der Freude, sei
es in Augenblicken miithsamer Gottsuche und des Schmerzes: Jesus gibt ihm
Sicherheit, nicht allein zu sein, die GewiB3heit seiner Gegenwart, immer. Diese
Verbindung mit Jesus war aber auch immer offen fiir den Nichsten. So iiber-
trug er die in Gott erfahrene Freude auf die Leidenden, die ihm begegneten.
Das macht seine unglaubliche Ausstrahlung aus.

In seinen Briefen spiirt man die personliche Erfahrung der Ekstase und der
Freude; sie wird fiir den Empfinger Verheilung, Beruhigung, Solidaritéit. Im
ersten Brief, den er Antonietta Rodote schreibt, versichert er ihr, dal Jesus ihr
im Kampf beistehen wird: ,,Er wird niemals erlauben, dafl Ihr unterliegt und

2! In der Hagiographie des Kapuzinerordens hat sich unter anderen eine Sammlung von Biografi-
en durchgesetzt, die unseres Erachiens genan diesen Zusammenhang herstellt und dentlich
macht. Was die franziskanische Heiligkeit unter den Kapuzinern ausmacht, kiindet schon der Ti-
tel an: Felici Fratelli. Hrsg. v. Zeno da Verona und Fernando Artuso. Perugia 21986; vgl. Rez. in
Coll. Franc. 57 (1987) 166.

2 Vgl. Redemptoris Missio 89, in: AAS 83 (1991) 335f.

2 Epist. 111, 49.



Pater Pio — der Kapuziner mit den Wundmalen 107

bezwungen werdet“.? Franziska von Foggia vertraut er an: ,,Jesus ist mit Euch
gewesen und hat Euch geliebt. Er wird auch weiterhin mit Euch sein und Euch
weiter lieben. Er muf} ja das in Euch begonnene Werk zur Vollendung brin-
gen“.*

Wie man leicht feststellen kann, ist die von P. Pio den Glaubigen vorge-
schlagene Grundhaltung von einer dreifachen Form von Demut gekennzeich-
net: die eigenen Grenzen annehmen®, die anderen hoher einschitzen als sich
selbst”® und vor allem den Plan Gottes in uns und mit uns anerkennen. Mit der
letzten Form von Demut verbunden ist, was er — wie schon die Kirchenlehrerin
der Mystik, die hl. Teresa von Avila — als Hindernis fiir die Freude angibt: daf§
ndmlich in den verborgensten Winkeln und Gingen unseres geistlichen Innen-
lebens die Einbildung nistet, wir kbnnten im geistlichen Leben allein voran-
kommen. Auch und gerade hier haben wir die Begleitung nétig. Im geistlichen
Leben, das jeder Christ hiiten und pflegen soll, spielen Ungeduld und An-
maBung die Rolle gefdhrlichen Gifts. Sie erlauben Gott nicht, dal er der Herr
ist, ,,Steuermann‘ (nocchiero, wie P. Pio sagt)?” auf dem eingeschlagenen Weg,
und daB Jesus selbst ,,das gottliche Modell der Demut*“*® darstellt, der ,,Proto-
typ“, das Urbild geistlichen Lebens.” Solche Ausdriicke kommen in der Kor-
respondenz von P. Pio so héufig vor, daBB man nicht anders kann als seine Spi-
ritualitét christozentrisch zu bezeichnen. Zwei Beispiele mégen zum Schlufy
geniigen: Er schreibt: ,Jesus stehe im Zentrum all deiner Wiinsche!“*® und:
,,Du muflt von Jesus bezwungen, von Jesus erobert werden*.3!

b) Die Beziehung zwischen Taufgnade und Ordensberufung
in der geistlichen Fiihrung

Nun erhebt sich gewif3 die Frage: was ist denn das Besondere in der Methode,
wie der Kapuziner aus Pietrelcina den im Glauben erkannten Christus an ande-
re weitergab? Zuallererst darf man nicht vergessen, daf3 die Durchbohrung sei-
ner Hénde, Fiifle und Seite fiir ihn die ganz perstnliche Méglichkeit war, jenen
Weg der Vollkommenbheit zu gehen*, zu dem jeder Getaufte berufen ist (vgl.
Mt 5,48; Lk 6,36), wie wir gesehen haben. Dennoch kann man sagen, dal das
Ordensleben, auf das P. Pio seine Profefl abgelegt hatte, indem er nach den
evangelischen Riten der Armut, Keuschheit und des Gehorsams zu leben ver-
sprach, fiir ihn der besondere Ort und die eigene Weise war, die Berufung zur
Vollkommenheit zu verwirklichen.

Die Antwort, die wir zum Abschlu$ als Prinzip formulieren k6nnen, lautet

* Epist. 111, 148. % Epist. 111, 174. Vgl. auch Epist. IV, 372f. % Epist. 111, 49. ¥ Epist. 11, 55.
* Epist. 111, 15. % Epist. 11, 243. % Epist. 1V, 561. %' Epist. 1V, 572.
2 Vgl. Vita Consecrata 40, in: AASS 88 (1996) 413f.



Gianluigi Pasquale 108

meines Erachtens so: das Ordensleben rechtfertigt sich und unterscheidet sich
von jenem der Taufe (oder auch von jenem des Didzesanpriesters) dadurch, daBl
es ohne Vermittlungen die bleibenden Werte der evangelischen Seligpreisun-
gen (Mt 5,1-12) in der Kirche vergegenwirtigt. Denn nur die Ordensleute
legen die drei Geliibde ab und versuchen so, der Lebensform Jesu nahe zu kom-
men. Die Laien tun dies indirekt, indem sie in der Welt das Evangeliom zu le-
ben versuchen. Pater Pio leitete die ihm Anvertranten ganz besonders in dieser
direkten Weise, unvermittelt, ohne Worte, einfach durch seine Gestalt: Wer ihn
sah, dachte an Jesus; er wurde durch die Wundmale P. Pios an die Lebens- und
Leidensform Jesu erinnert, ja von ihr beeindruckt. Hinzu kam Pios mystische
Erfahrung der Freude und des Leids, die ihn auch unter den Ordenslenten eine
besondere, einzigartige Stellung einnehmen 146t. Die Art, wie der Kapuziner
vom Gargano-Gebirge christliches Leiden und Sich-Freuen verkorperte und
mit den Zeichen seiner Wundmale veranschaulichte, kennzeichnet auch die
Art, wie er Christus mit diesen Zeichen anderen vermittelte. Es war die Kraft
eines Freude und Schmerz einenden Zeichens, wie die Ausschnitte aus den
Briefen gezeigt haben.

III. Christus — gefeiert im Glauben

Die erhaltenen Briefe sind kostbarer als alle anderen Reliquien von P. Pio. Sie
offenbaren eine wahrhaft einzigartige geistige GroBe, die sich hinter schlichten
Worten und einer ungekiinstelten Sprache verbirgt. Kommen wir nun zum drit-
ten Kriterium unserer Lektiire, wie wir es uns eingangs vorgenommen haben.
Es ist nicht iibertrieben zu behaupten, dal3 P. Pio nicht in erster Linie im eucha-
ristischen Opfer, wie immer wieder hervorgehoben wird®, sondern zuerst und
vor allem im Glauben an den Leiden des gekreuzigten Christus teilgenommen
hat, eben weil er von ihm im Fleisch durchbohrt wurde. In diesem Sinn also
scheint uns der Ausdruck richtig und treffend zu sein, der gew6hnlich auf P. Pio
angewandt wird: ,,Er war gerufen, mitzuerlosen®. Bildlich kommt das sehr
schon in dem neuen Kreuzweg in San Giovanni Rotondo zum Ausdruck, wo P.
Pio die Stelle des Simon von Cyrene einnimmt, der Jesus das Krenz tragen
hilft. Noch vor dem Brotbrechen in der MeBfeier als Zeichen des blutigen To-
des am Holz des Kreuzes, versucht der Kapuziner Pio sozusagen am eigenen
Leib die unauvssprechliche Erfahrung zu buchstabieren, was es heifit, an der
Passion im Glauben mit Anteil zu nehmen. Er spricht von einer gewissen inne-
ren Zweiteilong, einer unabwendbaren innerlichen Trennung, wie ans einem

¥ So in der offiziellen, erschopfenden und sorgfiltigen Biographie, hrsg. von der Postulation:
Fernando da Riese Pio X, Padre Pio da Pietrelcina crocifisso senza croce. Rom 1975, 235-253.



Pater Pio — der Kapuziner mit den Wundmalen 109

Brief vom 19. August 1912 an Pater Agostino von San Marco zu entnehmen ist,
den er mit ,.lhr* anredet:

Ich spiire, daB die Liebe mich schlieBlich besiegen wird; die Seele 1duft Gefahr, sich
vom Leib zu trennen, weil sie Jesus auf Erden nicht genug lieben kann. Ja, meine See-
le ist verwundet aus Liebe zu Jesus; ich bin krank vor Liebe; ich spiire unabléssig die
bittere Pein jenes Brandes, der brennt und doch nicht verbrennt. Schlagt mir doch,
wenn Thr kénnt, ein Mittel vor fiir meinen gegenwirtigen Seelenzustand. Um ein
schwaches Bild fiir das zu gebrauchen, was Jesus in mir wirkt: Wie ein FluB alles, was
er unterwegs trifft, mit sich reiit in die Tiefe des Meeres, so zieht meine Seele, die im
uferlosen Ozean der Liebe Jesu versunken ist, alle seine Schitze hinter sich her, ganz
ohne mein Verdienst und ohne mir dariiber Rechenschaft geben zu konnen.*

Wie sieht nun der enge Bezug aus, der zwischen der Feier Christi im Glauben
herrscht und der physischen und mystischen Erfahrung der Durchbohrung und
dann der Stigmatisation? Um darauf zu antworten, mul man zuerst anerken-
nen, wie P. Pio selbst von den Stigmata wegverwies, ja den Herrn bat, sie weg-
zunehmen und ihn nur im Geist die Schmerzen der Passion leiden zu lassen. So
suchte er die tibernatiirliche Ebene, das Geistige zu erreichen. Die Stigmata
waren fiir ithn wie sakramentale Zeichen, dhnlich den Ikonen, tiber die man zu
dem, was sie bezeichnen, aufsteigen oder hindurchdringen kann. P. Pio spricht
von der Notwendigkeit, Gott als Person, von Herz zu Herz, kennenzulernen
und nicht mehr nur durch die Zeichen seiner Gegenwart in der Schépfung.

In der Tat erscheint die Seele, die sich auf die Begegnung mit Gott im Glau-
ben vorbereitet, wie verwirrt und veréingstigt, da Gott — um sie auf einen inni-
geren Kontakt vorzubereiten — sich nicht mehr der gewohnlichen Bilder seiner
Gegenwart bedient; dies kann soweit gehen, daf sich das Geschopf wie verlas-
sen vorkommt oder gar isoliert und abgetrennt von seinem Ursprung, herumir-
rend in der Finsternis. Gott selbst sieht fiir die Seele den Ubergang von den riit-
selhaften Bildern zur Klarheit des Glaubens vor (Num 12,8), wenn er fordert,
dafB sie alles, was verginglich und kaum zufriedenstellend ist, iberwinde. Die-
ser Prozef ist natiirlich nicht leicht, handelt es sich doch um eine wahre Reini-
gung. Sie erlaubt es dem Glaubigen, sich von vergénglichen Dingen zu befrei-
en, um ,,das hochste Gut zu genieBen*, wie Franziskus sagt.*

Auf diesem Weg und Werk fortschreitender Vergeistigung, wie sie zu unse-
rer Berufung gehort, spielen unvermeidlich zwei Elemente eine Rolle: das er-

# Epist. 1, 297.

¥, Gott allein ist gut” (Lk 18,19) verwendet Franziskus oft in seinen Schriften; er meditiert die-
ses Wort und zieht daraus die Konsequenz, daf} alles Gute von Gott kommt und darum alles Gute
und alle Giiter (materielle wie geistige) ihm gehoren: Nicht bullierte Regel 17,17-18; Preisgebet
11; Ermahnung 7,4; 2. Brief an die Gldubigen 62; Erkldrung zum Vaterunser 2. Vgl. L. Hardick
- E. Grau (Hrsg.), Die Schriften des hl. Franziskus von Assisi. Werl 8. Aufl. 1984, 194, 161, 104,
65, 96.



Gianluigi Pasquale 110

ste ist, wie angedeutet, das Leiden; es nimmt in entschieden christlicher Sicht
einen hervorragend positiven Wert an. Das zweite ist das Wirken des Hauptak-
teurs, des Heiligen Geistes. Wie beides znsammenhingt, wird von P. Pio selber
hervorgehoben, wenn er schreibt: ,,.Der Heilige Geist erfiille euch mit seinen
heiligen Gaben; er heilige euch, er fiihre euch aof die Wege ewigen Heils und
starke euch in euren unzihligen Bedriangnissen®.

Es ist hilfreich fiir unser Leben als Christen, ob im Ordens- oder Laienstand,
denken zu diirfen — nicht nur als pure theoretische Uberlegung, sondern als Ge-
wiBheit aus Hoffnung (vgl. Rém 5,1-5) — dal die Gaben des Heiligen Geistes
auch dazu dienen, uns in Kummer und Bedridngnis zu trésten und zu stidrken.

Am SchluB unserer Untersuchung dridngt sich nun folgendes Gesamturteil
auf: Nach P. Pio, der wie kaum einer sonst im Leiden gepriift und gefestigt war,
wohnt dem Leiden ein positiver Sinn inne, wenigstens aus zwei Motiven: er-
stens, weil es von einer allzu sehr an die Sinne gebundenen Sicht Gottes befreit,
das heift von der Anhiinglichkeit an all jene mit den Sinnen erfahrbaren Dinge
oder an jene Zeichen, die, auch wenn sie Gnadengaben sind oder zu sein schei-
nen, doch nicht Gott sind, selbst wenn es die Wundmale wiren. Vergessen wir
nicht, da} die Stigmata unmittelbar vor dem Hinscheiden Pater Pios von sei-
nem Leib verschwanden, und daB er selbst ja den Herrn gebeten hatte, ihn von
diesen Zeichen zu befreien: ,,Wirst du mir wenigstens die Verwirrung, die Kon-
fusion nehmen, die ich um dieser duleren Zeichen willen empfinde?*’

Das zweite Motiv, warum das Leiden bei P. Pio einen positiven Sinn hat, ist
dies: im Leiden erkennt man, ob und wie erfolgreich das Wirken des Heiligen
Geistes ist, der uns ja heiligen will; biblisch und theologisch gesprochen: ob
wir es zulassen, fiir Gott allein dazusein, so da} er mit uns machen kann, was
er will. Ist es doch der Heilige Geist, der, wie der neue Selige sagt, ..soviel
Kraft gibt, alles ertragen und alles iiberwinden zu konnen®.*® Eben deswegen
nennt er die Priifungen des Lebens ,,die Juwelen des gottlichen Briutigams®.
Dieser Ausdruck begegnet in einem Brief an P. Paolino von Casacalenda, der in
San Giovanni Rotondo Guardian war, als P. Pio die Wundmale empfing. P. Pio
schrieb den Brief, als P. Paolino an einer schmerzlichen Krankheit litt. Horen
wir den ganzen Abschnitt, in dem das Bild von den Juwelen gebraucht wird,
um so die tiefe Menschlichkeit P. Pios zu vernehmen und gleichzeitig auch den
hohen Wert zu erkennen, den er dem Leiden zumift:

Ich kann dir nicht sagen, wie sehr ich leide, da ich dich in diesem Zustand weil. Was
mich zur Ruhe kommen ldBt, ist der Gedanke, daf} diese Leiden Juwelen des gottlichen
Briutigams sind. Sei du indes guten Mutes: eine Weile noch, und du wirst befreit sein.

% Epist. 11, 100.
7 Epist. 1, 1094,
* Epist. 11, 278.



Pater Pio — der Kapuziner mit den Wundmalen 111

Ich bin dir immer nahe, und immer mehr vereine ich mich im Denken und Sinnen mit
deinen Schmerzen, und freue mich, mit dir und fiir dich zu leiden, da ja auch du immer
mit mir Freuden und Leiden geteilt hast.™

IV. Riickblick

Um etwas Licht in das Phidnomen der Stigmatisierung P. Pios zu bringen, ha-
ben wir nach einer Thematik gesucht, die sich deutlich in seiner Briefsamm-
lung finden 146t; wir gingen dabei nach drei Kriterien vor: Christus erkannt im
Glauben, gelehrt den Glidubigen und gefeiert im Glauben. Dies hat eine Di-
mension ans Licht gebracht, die vor allem in der Theologie des heiligen Paulus
wiederkehrt. Schaut man auf das, was mit dem seligen Pius von Pietrelcina ge-
schehen ist, so darf man folgern: das Opfer Christi hat nicht nur einen Heils-
wert fiir das ewige Leben, sondern es schenkt dem Menschen, der glaubt, schon
hier und heute einen nenen Lebensentwurf; dieser griindet in Jesus, ganz Gott
und ganz Mensch. Er ist Konig der Schmerzen, vom Propheten Jesaja im vor-
aus bezeichnet als einer, der stellvertretend Leiden anf sich nimmt und deswe-
gen von Gott auserwihlt und bevorzugt wird (vgl. Jes 53,3-12). Als der Aunfer-
standene zeigt sich Christus wie in allen Zeiten, so anch heute den vom Vater
geliebten Seelen und bietet ihnen die Schitze, den Reichtum seines Leidens an.
Die ,,Juwelen des Brautigams* werden so zum glaubwiirdigsten Zeugnis dieser
besonderen und ganz personlichen Liebe; denn der menschliche Schmerz —
veredelt und geadelt vom Leiden des Sohnes — erméglicht, dafl der Vater im
Leidenden das Antlitz seines leidenden und sterbenden Sohnes erblickt.

Fiir P. Pio bedeutet Jesu Leiden vor allem Com-passio, Mit-Leiden; ihm
nachfolgen heifit darum, das Leben mit den Menschen teilen, vor allem mit de-
nen, die Leid tragen. P. Pio tut dies durch ein Wort der Barmherzigkeit und der
Ermutigung. Er trdgt am eigenen Leib und bis in den Seelengrund das Leiden
Christi mit — und mit ihm das Leid der Welt. Im Leidenden vernimmt und er-
spiirt er eine besondere Gegenwart Gottes, die den Leidenden in seinen Augen
sogar schon macht; sie verleiht ihm eben jene ,,Juwelen des gottlichen Bréuti-
gams*.40

Auf diesem Hintergrund sind auch die karitativen Werke des siiditalieni-
schen Kapuziners zu sehen, besonders das von ihm errichtete ,,Haus der Lin-
derung des Leids* (Casa sollievo della Sofferenza). Diesen Namen suchte er ei-
gens fiir das Krankenhaus aus, in dem jeder, auch wer nicht bezahlen kann,
auBBer der medizinischen Betreuung menschliche Fiirsorge und Wirme emp-

¥ Epist. IV, 175.
“Vgl. Epist. I11. 280.



Gianluigi Pasquale 112

tangen soll. Es zihlt heute zu den angesehensten Krankenhiusern Italiens, ja
Europas. In diesem ,,Haus der Linderung des Leids®, das er selber immer wie-
der aufsuchte, begegnete er Jesus, dessen Spuren er in den von vielfiltigem
Leid geprigten Gesichtern wiederfand.

Unter diesem Blickwinkel versteht man schliefllich auch, zwar nicht voll-
stindig, aber doch anndhernd, den Sinn der Stigmatisation: sie driickt als die ei-
ne Seite der Medaille seine ausgeprégte Liebe zu Christus aus: die andere Sei-
te ist seine tief empfundene Liebe zum Nichsten. Er kann den Menschen nicht
iibersehen, weil er Gott nicht iibersieht. Er kann dem von Krankheit oder Alter
entstellten Menschen Ansehen schenken, weil Gott ihn ansieht:

,,Gott halte ich immer fest im Sinn und eingeprdgt im Herzen. Nie verliere
ich thn aus dem Blick: seine Schonheit und sein Licheln bewundere ich, wo es
mich anriihrt in Menschen.*"!

U Epist. 1, 1247. — lch danke P. Leonhard Lehmann OFMCap fiir seine freundliche Mithiltfe bei
der deutschen Fassung dieses Vortrags.





