
Pater Pio - der Kapuziner mit den Wundmalen 
Gianluigi Pasquale, Rom 

Wer an P. Pio denkt oder über ihn spricht1, dem kommen fast immer gleich die 
Wundmale in den Sinn, die dieser Kapuziner über 50 Jahre lang an sich getra- 
gen und so das Interesse einer Öffentlichkeit geweckt hat, die sich modern, auf- 
geklärt und rational nennt. Wie soll man sich diesem Phänomen nähern? Kann 
man es überhaupt erklären? Tatsache ist, daß der •Fall P. Pio" zumindest in Ita- 
lien zu einem sozio-religiösen Phänomen geworden ist. Es verging in den letz- 
ten Wochen vor seiner Seligsprechung am 2. Mai 1999 kaum ein Tag, an dem 
nicht das Fernsehen oder die Tageszeitungen etwas von ihm berichteten. Und 
bekanntlich hat P. Pio auch in Deutschland seine Verehrer und Verehrerinnen. 

Am Anfang meiner Ausführungen gebe ich am besten P. Pio selber das Wort; 
denn auch er rang um den Sinn seiner Wundmale; auch er fragte, wie und war- 
um es zu einer solchen •Kreuzigung" gekommen ist. Hören wir, was er Ende 
1918 in einem Brief an seinen Provinzial und geistlichen Leiter, Pater Benedikt 
von San Marco in Lamis (1872-1942), schreibt: 

Was soll ich auf Eure Frage, wie es zu meiner Kreuzigung gekommen ist, antworten? 
Mein Gott, welche Verwirrung und Verdemütigung für mich, offenbaren zu müssen, 
was Du in dieser armseligen Kreatur gewirkt hast! Es war am Morgen des 20. Septem- 
ber [1918], als ich mich nach der Feier der heiligen Messe im Chor befand. Da wurde 
ich von einer großen Müdigkeit, ähnlich eines süßen Schlafs, übermannt. Alle meine 
äußeren und inneren Sinne und alle Seelenkräfte befanden sich in einer unbeschreibli- 
chen Ruhe. In all diesem war in mir und um mich vollkommene Stille. Sofort kam ein 
großer Friede über mich und eine Hingabebereitschaft bis zur letzten Entäußerung und 
ein Ruhen in der eigenen Vernichtung. Alles das geschah in einem Augenblick! Und 
gleichzeitig sah ich vor mir eine geheimnisvolle Gestalt, ähnlich jener, die ich am 
Abend des 5. August gesehen hatte. Sie unterschied sich von dieser einzig darin, daß 
aus den Händen, Füßen und aus der Seite Blut triefte. Ihr Anblick ließ mich erstarren! 
Was ich in jenem Augenblick empfand, wüßte ich Euch nicht zu sagen. Ich fühlte mich 
sterben und wäre gestorben, wenn der Herr mir nicht mein Herz gestärkt hätte, das mir 
aus der Brust springen wollte. Die Erscheinung der Persönlichkeit entschwand und ich 
bemerkte, daß meine Hände, Füße und Seite durchbohrt waren und Blut herausquoll. 
Stellt Euch den Schmerz vor, den ich zu ertragen hatte und den ich andauernd, fast täg- 
lich, ertrage! Die Herzwunde blutet in einem fort, besonders von Donnerstagabend bis 
zum Samstag. Mein Pater Benedikt, ich sterbe vor Schmerz an diesen Wunden und vor 

1 Diesem Artikel liegt ein Vortrag zugrunde, den der Verfasser, italienischer Kapuziner, am 23. 
April 1999 in der Kapuzinerpfarrei •Liebfrauen" in Frankfurt am Main gehalten hat. Der Rede- 
Stil wurde leicht verändert. 



Pater Pio - der Kapuziner mit den Wundmalen 99 

Verwirrung, die ich darüber im Innersten meiner Seele empfinde! Ich fürchte zu ver- 
bluten, wenn nicht der Herr das Flehen meines armen Herzens erhört und das Gesche- 
hene ungeschehen macht! Wird Jesus, der so gut ist, mir diese Gnade gewähren? Wird 
er wenigstens die Verwirrung von mir nehmen, die wegen dieser äußeren Zeichen über 
mich gekommen ist? Ganz laut werde ich zu ihm rufen, und ich werde nicht aufhören, 
ihn zu beschwören, seine Barmherzigkeit möge mir nicht die Qual, nicht den Schmerz 
nehmen; denn das sehe ich als unmöglich an und ich fühle, daß ich mich mit Leiden be- 
rauschen möchte, aber diese äußeren Zeichen, die mich verwirren und mir eine uner- 
trägliche und unbeschreibliche Verdemütigung sind! Die Persönlichkeit, über die ich 
sprechen wollte, ist keine andere als jene, von der ich berichtete in Anbetracht des 5. 
August. Sie führt ihr Werk ohne Unterbrechung fort zu meiner größten Seelenpein! Ich 
vernehme in meinem Innern ein ständiges Rauschen, ähnlich einem Wasserfall, der un- 
aufhörlich Blut führt. Mein Gott, Deine Strafe ist gerecht, und recht Dein Urteil, aber 
laß mich Deine Barmherzigkeit erfahren! Herr, mit Deinem Propheten werde ich im- 
mer sprechen: •Domine, ne in furore tuo arguas nie, in ira tua corripias me\"2 

Was P. Pio3 in diesem Brief über das Ereignis der Stigmatisierung schreibt, ist 
gewiß die beste Einführung in jene mystische und geistliche Erfahrung, die 
ihm als dem ersten Kapuziner, aber auch als dem ersten Priester in der Ge- 
schichte zuteil geworden ist. In der franziskanischen Familie waren es vor ihm 
Franziskus selbst (1181/82-1226), dem im September 1224 die Erfahrung der 
mystischen Kreuzigung zuteil wurde4, ferner die selige gute Beth von Reute 
(Elisabeth Achler, 1386-1420)5 und die Nonne Veronika Giuliani (1660-1727) 
aus Mercatello, die 50 Jahre als Klarisse-Kapuzinerin in Cittä di Castello lebte 
und litt und 1697 die Wundmale empfing, also 30 Jahre lang stigmatisiert war.6 

2 Padre Pio da Pietrelcina, Brief 510: Padre Pio a Padre Benedetto, in: Epistolario I-IV. Hrsg. v. 
Gerardo Di Flumeri. San Giovanni Rotondo 31987, hier I, 1093-95 [fortan zit. als Epist.]. 
1 Der heute überall einfach als •Pater Pio" bekannte Kapuziner hieß in der Welt Francesco For- 
gione. Er wurde als Sohn von Grazio und Maria Giuseppa Di Nunzio am 25. Mai 1887 in Pie- 
trelcina in der Provinz Benevento in Süditalien geboren und am folgenden Tag in der Pfarrkirche 
getauft. Am 22. Januar 1903 nahm er das Kleid der Kapuziner im Noviziat von Morcone und er- 
hielt den Namen Pius. Am 22. Januar 1904 wurde er zur einfachen Profeß zugelassen, und vier 
Jahre später, entsprechend den damaligen juristischen Normen, legte er die feierlichen Gelübde 
ab. Nachdem er seine theologischen Studien wegen seines schwachen Gesundheitszustandes im- 
mer wieder unterbrechen mußte, wird er am 10. August 1910 im Dom von Benevento zum Prie- 
ster geweiht. Nach einigen Aufenthalten in verschiedenen Konventen wird er nach San Giovan- 
ni Rotondo bei Foggia versetzt, wo er ununterbrochen 52 Jahre bleibt, bis zu seinem seligen 
Heimgang am 23. September 1968. 
4 Vgl. O. Schmucki, Stigmatisation, in LThKlX., Freiburg 21964, 1081f, ders., The Stigmata of 
St. Francis ofAssisi: a critical investigation, St. Bonaventure, New York 1991; ders., Le stim- 
mate di san Francesco d'Assisi e le stimmate di Padre Pio: convergenze e divergenze, in: Atti del 
convegno di studio sulle stimmate del servo di Dio Padre Pio da Pietrelcina, a cura di G. Di Flu- 
meri. San Giovanni Rotondo 1988, 135-168. 
5 Vgl. B. Rieger, Die selige gute Betha von Reute. Reute 1974; P. Link, Die Gute Beth, Passions- 
blume Oberschwabens. Ostfildern 1992. 
6 Vgl. L. Lehmann, •Wer die Liebe will, liebe das Leiden ". Zur Passionsmystik der hl. Veronika 
Giuliani 300 Jahre nach ihrer Stigmatisation. Münster 1997. 



Gianluigi Pasquale 100 

Um zu erfahren, welch umfassende und tiefgreifende Auswirkung die 
Wundmale auf das ganze Leben P. Pios hatten, befragt man am besten seine 
Briefe, das heißt jene Sammlung von Briefen, die der Selige während eines 
Zeitraumes von zwölf Jahren Personen verschiedenen Standes schickte.7 Aus 
dem, was gleichsam als Echo der Stigmatisierung aus ihnen zu vernehmen ist, 
läßt sich das Phänomen angemessen interpretieren, ohne dem Kapuziner etwas 
zu unterstellen, was nicht seiner Erfahrung und Ansicht entspricht. Wir suchen 
ein Kriterium, mit dem man an jenes Phänomen herangehen und es womöglich 
auch für unser Verständnis zugänglich machen kann, das einigen Christen - ge- 
zeichnet von der Feuertaufe und vom Geist Christi (vgl. Mk 1,7-8; Mt 3,11; Lk 
3,16; Joh 1,26-27) - zuteil wurde: die Wundmale. Nach unserer Ansicht be- 
steht für P. Pio ein solches Kriterium, wenn man fragt, welche Beziehung hat- 
te er zu Christus, und zwar zu Christus, wie er ihn im Glauben erkannt, den ihm 
anvertrauten Seelen vermittelt und im Glauben gefeiert hat. 

I. Der im Glauben erkannte Christus 

P. Pio war weder Professor der Theologie noch hatte er je die Absicht, Theolo- 
gie zu treiben. Dennoch erkennt man an dem eingangs zitierten Text, der das 
Phänomen der Stigmatisierung zu beschreiben versucht, wie P. Pio selber sich 
nicht einfach auf das mystische Faktum als solches zurückzieht und es als un- 
aussprechliche Erfahrung bezeichnet, die man nicht erklären kann, sondern 
sich um theologische Grunddaten müht, die er sich gewiß während seiner Aus- 
bildung zum Priestertum und danach in persönlicher Vertiefung erworben hat- 
te. Wenn auch mit gewisser Zurückhaltung, so spricht er doch von zwei Daten: 
vom 5.-7. August 1918 und vom berühmten 20. September desselben Jahres. 

Für die Tage im August erzählt er das mystische Phänomen, das man 
•Durchbohrung {Transverberation) des Herzens" nennt8, Vorspiel, wenn man 

7 Eine Zeitlang war Pio jede Korrespondenz verboten. Leider liegt auf Deutsch noch keine Ge- 
samtausgabe des reichen Epistolario vor, das fast alle Briefe enthält, die P. Pio an seine Brief- 
partner und -Partnerinnen richtete. Man weiß, daß diese einige Antwortbriefe Pios vernichtet ha- 
ben, •da sie zu persönlich und gleichsam geschriebene Beichten waren": vgl. die gute historisch- 
theologische Introduzione all'Epistolario, I, 5-165, bes. 52. Einen guten Einblick in die Spiritu- 
alität des neuen Seligen geben ferner die beiden Monographien von Melchior de Pobladura, Alia 
scuola spirituale di padre Pio da Pietrelcina. San Giovanni Rotondo (FG)21997, und Proble- 
matica della direzione spirituale neli'Epistolario di padre Pio, ebd. 1980. 
8 Die Transverberation, von einigen Mystikern auch •Liebeswunde" oder •Überfall des Sera- 
phin" (Joh. vom Kreuz) genannt, kann theologisch als heiligmachende Gnade verstanden wer- 
den. Nach der klassischen Lehre des Johannes vom Kreuz wird •die von der Liebe Gottes ent- 
brannte Seele innerlich von einem Seraphin überfallen", der sie wie im Brand •bis in den Grund 
mit einem Feuerpfeil durchbohrt", in einer Weise, daß diese wie von einem Verkosten köstlich- 
ster Süßigkeit durchdrungen ist. Kennzeichen von Schmerz und Süße, Qual und unbeschreib- 



Pater Pio -der Kapuziner mit den Wundmalen 101 

so sagen kann, zum Wunder der Wundmale, das dann etwas mehr als einen Mo- 
nat später eintrat, wie bei Franziskus genau in jener Zeit, während der die Li- 
turgie das Fest der Kreuzerhöhung feiert (14. September). Dennoch, bei der 
Stigmatisierung Pater Pios kann man von zwei Perioden sprechen: zunächst die 
Zeit der Vorbereitung, die acht Jahre dauerte, von September 1910 bis Septem- 
ber 1918; dann folgt nach Empfang der Wundmale im September 1918 die Zeit 
des Tragens und Ertragens der Wunden bis September 1968, als sie bei der 
Feier der letzten Heiligen Messe P. Pios verschwanden. Nach seinem Tod wa- 
ren nicht einmal mehr Narben zu sehen. 

Während der ersten Periode, Zeit der •unsichtbaren Wundmale" genannt, 
empfand P. Pio die Zeichen der Passion Christi zeitweise an seinem Körper. 
Zwar traten auf sein inständiges Bitten hin die Zeichen nicht nach außen in Er- 
scheinung, es blieben aber die Schmerzen, die •bei verschiedenen Gelegenhei- 
ten und an bestimmten Tagen"9 besonders zu spüren waren. Während der zwei- 
ten Periode waren die Wundmale von Freitag, dem 20. September 1918, bis 
kurz vor seinem Tod im September 1968 ständig sichtbar.10 Anfangs waren es 
kleine Wunden, aber nach einigen Monaten vergrößerten sie sich und nahmen 
jene runde Form von etwa zwei cm Durchmesser an, die sie bis zum Ende sei- 
nes Lebens beibehielten. 

Was nun die Herzgegend angeht, müssen wir auf das Phänomen zu sprechen 
kommen, das man in der Fachwelt •Transverberation" nennt. Wie sie sich phy- 
sisch herausbildet und gestaltet, ist nicht leicht zu beschreiben, auch wenn das 
Phänomen im Fleisch sichtbar wird, denn es handelt sich ja gewöhnlich nicht 
um etwas, das der direkten Beobachtung unterworfen, sondern innerer Natur 
ist. Umso wertvoller ist darum das handschriftliche Zeugnis von P. Paolino von 
Casacalenda, einem Mitbruder von P. Pio, der die Gelegenheit hatte, im Mai 
1919 wiederholt die Wunden zu beobachten: 

In meiner Eigenschaft als Chronist muß ich sagen, daß mich bei der Betrachtung der 
Wundmale der Anblick der Seitenwunde am meisten betroffen macht: sie befindet sich 
genau auf der Herzseite und nicht, wie ich von vielen sagen hörte, auf der anderen 
Brustseite. Sie hat ungefähr die Form eines Kreuzes, woraus man schließen kann, daß 
es zwei Wunden sind. Und das deckt sich mit der Tatsache, die ich erfuhr, aber wegen 
Mangel an sicheren Dokumenten nicht beweisen kann: nämlich, daß P. Pio lange Zeit 

licher Friede sind einander ergänzende polare Bezeichnungen, die - in fast regelmäßiger Wie- 
derkehr - alle bisher in der Kirchengeschichte angetroffenen Phänomene der Transverberation 
begleiten. Vgl. Alessandro da Ripabottoni, Padre Pio da Pietrelcina. II Cireneo per tutti. Foggia 
1974, 192; Introduzione in Epist. I, 13; G. Di Flumeri, La transverberazione di Padre Pio. San 
Giovanni Rotondo 1985; R. Moretti, La transverberazione di P. Pio, in: Atti del convegno (wie 
Anm. 4), 279-318. P. Adnes, Transverberation, in; Diet, de Spirit. XV. Paris 1991,1174-84 (mit 
Hinweisen auf P. Pio) 
9 Epist. I, 266.669. 
w Epist. 1,1093. 



Gianluigi Pasquale 102 

vorher, ehe er die Wundmale empfing, von der Lanze eines Engels im Herzen verwun- 
det worden ist. Noch etwas anderes beeindruckte mich sehr: diese Wunde hat das Aus- 
sehen einer starken Verbrennung, die nicht nur an der Oberfläche bleibt, sondern in die 
Tiefe greift." 

So stellen sich also auch bei P. Pio Transverberation und Stigmatisation als 
zwei voneinander zu unterscheidende Tatsachen dar, die zeitlich hintereinan- 
der liegen, obwohl sie zu demselben Ereignis des Empfangs der Wundmale 
gehören, durch das Pio dem Leiden und der Kreuzigung Jesu Christi ähnlich 
wurde. Als spektakuläre Nachricht nahm der Vorfall schnell seinen Lauf um 
die Welt. Und in der Folge kamen viele - aus ganz unterschiedlichen Motiven 
- nach San Giovanni Rotondo, darunter auch einige Spezialisten, die im Auf- 
trag kirchlicher Autoritäten die Wundmale unter wissenschaftlichem Aspekt 
untersuchten. Die erste medizinische Untersuchung wurde in den Monaten 
Mai und Juli 1919 von Prof. Luigi Romanelli, Primarius des staatlichen Kran- 
kenhauses von Barletta, durchgeführt. Im Juli desselben Jahres folgte noch die 
Untersuchung durch Prof. Amico Bignami, Ordinarius für medizinische Pa- 
thologie an der Universität Rom12, und im Oktober schließlich jene von Dr. Gi- 
orgio Festa. 

Um das Phänomen auch in seiner körperlichen Dimension besser zu verste- 
hen, ist es nützlich, noch einmal den medizinisch-diagnostischen Befund zu le- 
sen, den Dr. Romanelli erstellte, der seine Untersuchung zusammen mit Dr. 
Festa im Juli 1920 wiederholte, also noch vor dem entscheidenden Datum des 
20. September. In ihrem Bericht über die •Verletzungen" P. Pios, wie sie sie •an 
verschiedenen Tagen und Stunden beobachtet haben, ohne je eine Veränderung 
festzustellen", bieten sie eine summarische Beschreibung mit •bescheidenen 
Bemerkungen", wie sie sagen: 

In beiden Handflächen, genauer: auf der Höhe des letzten Drittels der Mittelhand war 
bei der einfachen Untersuchung eine weinrote Pigmentbildung der Haut festzustellen; 
sie überzog auf der rechten Hand die Oberfläche von der Größe etwa eines 5-Pfennig- 
Stückes und auf der linken eines 2-Pfennig-Stückes; die Umrisse waren leicht einge- 
kerbt, von einer fast runden Form. Wenn man genau hinschaut, bemerkt man an jener 
Stelle anstatt der Haut ein Epithel oder besser: eine glänzende Membran, die sich in der 
Mitte etwas erhöht und so etwas wie ein Knöpfchen bildet; von ihm gehen subtile 
dunklere, fast zum Schwarzen neigende Streifen aus. Diese ganze Zone hebt sich vom 
sie umgebenden Gewebe ab, das unverändert und normal ist. Beim vorsichtigen Beta- 
sten spürt man darunter weder Knochen noch Muskeln, vielmehr zeigt sich die Mem- 
bran als ausgesprochen elastisch; es ist auch keine Öffnung da oder ein Ausfließen von 
Flüssigkeit [...] Auf beiden Fußrücken ist eine kreisrunde Zone zu bemerken von der 

1' Paolino da Casacalenda, Le mie memorie intorno al padre Pio da Pietrelcina, ms ff. 131-133, 
zit. von G. Di Flumeri, Zu Ehren von Pater Pio. San Giovanni Rotondo (FG) 1982, 35. 
12 Alessandro da Ripabottoni, Padre Pio, 198f. 



Pater Pio - der Kapuziner mit den Wundmalen 103 

Größe etwa eines 5-Pfennig-Stückes; auch sie ist bedeckt mit einer Membran weinro- 
ter Färbung, glänzt und setzt sich von der Umgebung genau und deutlich ab. Das sie 
umgebende Gewebe ist völlig normal. [...] An der linken Brustseite, genauer: zwischen 
der Linie der Brustwarze und jener der vorderen Achselhöhle, auf dem sechsten Rip- 
penzwischenraum ist eine geradlinige, in Richtung der Rippen verlaufende Rißwunde 
festzustellen, 6 cm lang, mit klaren Rändern, die etwas gekräuselt erscheinen; bemer- 
kenswert die weichen Gewebe. Laut Untersuchung schien die Wunde von unten nach 
oben gerichtet und etwas von außen nach innen mit Ausfluß von etwas arteriellem Blut. 
Wie bei allen Brustverletzungen konnte man keine Untersuchung mit der Sonde durch- 
führen. Darum ist es schwer zu sagen, bis wohin die Wunde reicht und welche Rich- 
tung sie in der Tiefe nimmt. Sie hat alle Anzeichen, wie sie für eine Schnittwunde cha- 
rakteristisch sind.13 

In der Zeit nach diesem Befund folgten in mehr oder weniger regelmäßigen 
Abständen weitere ärztliche Untersuchungen. Ihnen gegenüber legte der Stig- 
matisierte zuweilen ein spürbares Widerstreben an den Tag; denn in seiner Re- 
serviertheit und seinem Wunsch nach Schweigen mußten sie ihm als Quelle der 
Demütigung, wenn nicht gar der Abtötung erscheinen14; dies umso mehr, als 
kurz zuvor der bekannte Arzt und Franziskaner, Pater Agostino Gemelli, die 
Stigmatisierung P. Pios als Simulation eingestuft hatte, ein Verdacht, der sich 
später schlichtweg als null und nichtig erwies.15 

Abgesehen von den äußeren physischen Examen und medizinischen Diag- 
nosen, muß man doch in Erwägung ziehen, daß der erste Beobachter dieses 
Wunders - und in diesem Fall gilt das Wort in seiner tiefsten Bedeutung - der 
demütige Kapuziner selber war. Aus der Sicht seiner Existenz, die von Anfang 
an geprägt war vom Glauben an Gott und folglich die Maßstäbe der Wissen- 
schaft, die nicht alles erklären kann, überstieg, ist es an sich nicht schwierig zu 
folgern, daß das Phänomen der Wundmale für den neuen Seligen aus Apulien 
Ausgangspunkt und Anlaß war, seine Beziehung zu Christus zu vertiefen, 
gleichzeitig aber auch schon eine Art übernatürliche Bestätigung für seine er- 
fahrungs- und erkenntnismäßige Beziehung zu Jesus Christus, dem Gekreu- 
zigten und Auferstandenen. Von diesem •Aufgang aus der Höhe" (Lk 1,78), 
von dieser Gabe von oben her (vgl. Joh 1,17), die so einschneidend war für sei- 
nen persönlichen Weg, kann man die Hypothese formulieren, daß er Christus 
nicht nur durch das Studium der Heiligen Schrift kannte, sondern noch mehr 
durch ein ganz und gar persönliches Verstehen und Eindringen in das Geheim- 

1' G. Festa, Misteri di scienza e lud difede. Le sägmate del Padre Pio da Pietrelcina. Rom21949, 
273-279. 
14 Vgl. Alessandro da Ripabottoni, Padre Pio, 207-210. 
15 Vgl. diesbezüglich die um den Fall entstandene Polemik, die auch P. Pio ins Spiel brachte und 
sogar in der internationalen Presse ein Echo auslöste, z. B. in The Month 7 (6/1952) 348-357, bes. 
352-354. 



Gianluigi Pasquale 104 

nis Jesu. Die Wundmale waren für P. Pio der für ihn vom Geist des Auferstan- 
denen vorgesehene ganz persönliche Weg, um Christus aw/jene Weise und 
durch jene Weise tiefer zu erkennen, d. h. in der Weise, wie Jesus von der Sün- 
de der Welt durchbohrt wurde, und durch die Art, wie wir an den blutenden 
Durchbohrungen teilhaben können. 

Theologisch wollen wir hier festhalten, und wir werden es gleich noch mehr 
unterstreichen, daß dieser Weg, auf dem P. Pio Christus begegnet ist und ihn er- 
kannt hat (vgl. Lk 24,32), seinerseits mit dem Weg überein stimmt, auf dem er 
Christus bekannt macht; dieser wird für ihn Grund und Inhalt dessen, was er 
lehrt und wie er Personen führt. Insofern ist klar, daß die kirchliche Seelsorge 
P. Pios, wie jedes oder jeder anderen Stigmatisierten, in ihrer Unwiederholbar- 
keit sein eigenes Charisma, sein Vorrecht bleibt, denn sie ist untrennbar ver- 
bunden mit der empfangenen Gabe der Wundmale. In Schmerz und Süße zu- 
gleich hat er sie angenommen und so teilgenommen am Schmerz und Leiden 
Jesu. Was er erfahren hat, offenbart etwas von den Geheimnissen der Schmer- 
zen Jesu und bietet uns insofern eine Erkenntnis Christi des Gekreuzigten, zu 
der wir aber nicht direkt Zugang haben; wir können sie uns nur vorstellen und 
ahnen. 

II. Christus, wie er ihn den Gläubigen weitergab 

P. Pio machte seine ersten Schritte im christlichen Leben, indem er jenen Pfad 
einschlug, den jeder Jünger Jesu vor sich hat: die tägliche treue Übung der 
theologischen Tugenden, der Kardinaltugenden und der Ordenstugenden. Was 
die ersten drei angeht, haben schon die Patres Melchior von Pobladura und 
Alexander von Ripabottoni, die Herausgeber der Briefe P. Pios, die Grundlini- 
en seiner Spiritualität erhoben. Sie ist breit gefächert und weist auf weite 
Strecken Elemente auf, die für jeden christlichen Stand gelten, wie man aus 
folgendem Zitat ersehen kann: 

Heben wir zwei besondere Aspekte hervor. Der erste bezieht sich auf die Entfaltung der 
theologischen Tugenden; und dies nicht so sehr, weil P. Pio Prinzipien aufstellt, die 
Gott klar im Zentrum seiner geistlichen Weisung erkennen lassen, als vielmehr, weil er 
sich bemüht, in der Seele, die er führt, die Gnade und die drei theologischen Tugenden 
zu entfalten: Glaube, Hoffnung, Liebe. Auf diese übernatürlichen Kräfte hin orientiert 
er jene, die sich ihm anvertrauen. Der zweite Aspekt ist der, daß nach dem Willen P. 
Pios die Entfaltung der theologischen Tugenden in einer Atmosphäre franziskanischer 
Geistigkeit geschieht, die sich in einigen moralischen Tugenden konkretisiert, wie sie 
für jeden Anhänger des Poverello von Assisi typisch sind; ihre Ausübung wird jeweils 
wärmstens empfohlen.16 

1 lntroduzione. Epist. I, 49f. 



Pater Pio - der Kapuziner mit den Wundmalen 105 

Die Herausgeber stellen klar, daß der Kapuziner Christus so, wie er ihn im 
Glauben erkannte und in der Einprägung der Wundmale erfuhr, auch treu und 
übereinstimmend den Seelen weitergab, denen er direkt im Gespräch begegne- 
te, oder die er indirekt durch seine Briefe leitete. Sechs Grundzüge sind es, die 
seine Spiritualität prägen und als franziskanisch erweisen17: 1. Jesus als Ideal 
des christlichen Lebens; 2. Jesus als Modell, in dem alle sich widerspiegeln 
müssen; 3. Jesus lebendig in seinen in der Liturgie gefeierten Geheimnissen; 4. 
Jesus immer mit uns; 5. Das Göttliche Herz Jesu; 6. Jesus in der Eucharistie.18 

Wie man leicht erkennen wird, lassen sich diese Grundzüge im wesentlichen 
auf zwei Nenner bringen: die betonte •Gegenwart" Jesu als göttliche Person, 
die sich in die Geschichte irdischer und menschlicher Existenz tief eingelassen 
hat, und seine •Beispielhaftigkeit", insofern er Modell und Spiegel für jeden 
Christen ist. 

Auf das beständige, ernsthafte Streben P. Pios antwortet Jesus Christus mit 
einer persönlichen Offenbarung; sie findet nicht in einem einzigen Augenblick 
statt, sondern entfaltet sich in der Teilhabe an tiefen Freuden und mit dem Werk 
fortschreitender Reinigung durch den Geist, so daß die Seele immer fähiger 
wird, im Inneren die wesentliche Liebe Gottes zu vernehmen.19 In dem ein- 
gangs erwähnten Brief, den P. Pio Ende 1918 von Pietrelcina aus an P. Benedikt 
geschrieben hat, gibt es schon einen Hinweis auf die durch die Gegenwart des 
Herrn verursachte Süßigkeit. Pater Pio, der starke Schmerzen in der Brust 
spürt, findet große Tröstung in Jesus, der ihm seine Leiden lindert und mit dem 
er auf gleicher Wellenlänge ist: 

O ja, mein Vater - so sagt Pio zu seinem Oberen - o ja, wie gut ist Jesus zu mir! O welch 
kostbare Augenblicke sind das! Es ist ein Glück für mich, von dem ich nicht weiß, mit 
was ich es vergleichen soll; es ist ein Glück, das der Herr mir fast nur in Trübsalen zu 
verkosten gibt. In diesen Augenblicken langweilt mich mehr als sonst alles in der Welt 
und lastet auf mir; nichts ersehne ich als lieben und leiden. Ja, mein Vater, auch inmit- 
ten vieler Leiden bin ich glücklich, denn es kommt mir vor, als schlage mein Herz im 
Takt mit dem Herzen Jesu. Nun stelle man sich vor, welche Tröstung in ein Herz 
fließen muß, wenn man weiß, daß man fast mit Sicherheit Jesus besitzt.20 

17 Die franziskanischen Elemente der Spiritualität Pios konzentrieren sich auf die Gleich/önmg- 
keit mit Christus; die formale Ähnlichkeit mit der Kreuzigung ist nur sichtbarer Ausdruck eines 
inneren Weges, der auf die Umformung in Christus gerichtet war. Wir stehen also vor einem Auf- 
stieg schrittweiser Vervollkommnung und Angleichung, der seine Höhen erreicht in der Trans- 
verberation (die unsichtbaren Stigmata 1911) und in der eigentlichen Stigmatisation (1918): vgl. 
A. Ghinato, Elementi francescani della spiritualitä di P. Pio, in: AICS, 205f. 
18 M. da Pobladura, Alia scuola spirituale, 69-72. 
19 Der Kontext, in dem die Gegenwart Jesu, umleuchtet vom Licht des Engels Seraphin, erscheint, 
ist immer trinitarischer Art, auch bei der Stigmatisation, wie zu Recht S. Cipriani betont: •[...] E' 
l'esperienza viva e personalissima ehe passa soprattutto per Cristo ehe ci rivela il volto del Padre. 
E' il Dio deH'Amore, ehe Padre Pio ha scoperto e ricerca pazientemente" (AICS, 41-52, hier 45f.). 
2"Epist. I, 197f. 



Gianluigi Pasquale 106 

Die leidenschaftliche Gottsuche findet eine Antwort in dieser Gegenwart Jesu 
Christi, die P. Pio gerade in den Momenten größten Kummers mit überströ- 
mender Freude erfüllt. Der Kapuziner ist ganz und gar Realist; er sucht den 
Herrn in der Alltäglichkeit des Lebens, in all den •Kreuzigungen", die das Le- 
ben eines jeden kennzeichnen. Christus, der sich ihm offenbart, ist der Erzie- 
her, der ihn zu leiden lehrt und ihm zum Weggefährten wird in der irdischen 
Pilgerschaft. Mit für uns kaum nachempfindbarer Süße zieht er ihn an sich und 
wandelt sein Leben in eine •ekstatische Existenz", oder besser, mit christlichen 
Worten, in eine Existenz der Auferstehung; genau diese Lebensform ist es 
dann, die er die ihm anvertrauten Seelen zu lehren weiß. 

a) In der Tradition wie in der franziskanischen Spiritualität heißt 
geistliche Führung: Beziehung leben 

Es gibt etwas, was alle franziskanischen Heiligen verbindet und eint, angefan- 
gen bei Franz von Assisi; es ist eine •gottselige", eine frohe und fröhliche Hei- 
ligkeit, weder finster noch melancholisch, ganz im Gegenteil. Das ist der 
Grund, warum die sogenannten •glücklichen Brüder"21, deren Namen in der 
Herrlichkeit des Vaters erglänzen, die Heilsgeschichte unter das Volk gebracht 
haben; in ihnen leuchtet jene Hoffnung auf, welche die Christen seit jeher und 
für immer begleitet.22 Auch für P. Pio, wie übrigens für alle, die ihm bisher vor- 
ausgingen, war die tägliche Begegnung mit Jesus ein Fest und Grund zur Freu- 
de. Fast in jedem Brief scheint seine nach Art der franziskanischen Tradition 
geprägte Beziehung mit Christus durch, sei es in Augenblicken der Freude, sei 
es in Augenblicken mühsamer Gottsuche und des Schmerzes: Jesus gibt ihm 
Sicherheit, nicht allein zu sein, die Gewißheit seiner Gegenwart, immer. Diese 
Verbindung mit Jesus war aber auch immer offen für den Nächsten. So über- 
trug er die in Gott erfahrene Freude auf die Leidenden, die ihm begegneten. 
Das macht seine unglaubliche Ausstrahlung aus. 

In seinen Briefen spürt man die persönliche Erfahrung der Ekstase und der 
Freude; sie wird für den Empfänger Verheißung, Beruhigung, Solidarität. Im 
ersten Brief, den er Antonietta Rodote schreibt, versichert er ihr, daß Jesus ihr 
im Kampf beistehen wird: •Er wird niemals erlauben, daß Ihr unterliegt und 

21 In der Hagiographie des Kapuzinerordens hat sich unter anderen eine Sammlung von Biografi- 
en durchgesetzt, die unseres Erachtens genau diesen Zusammenhang herstellt und deutlich 
macht. Was die franziskanische Heiligkeit unter den Kapuzinern ausmacht, kündet schon der Ti- 
tel an: Felici Fratelli. Hrsg. v. Zeno da Verona und Fernando Artuso. Perugia 21986; vgl. Rez. in 
Coll. Franc. 57(1987)166. 
22 Vgl. Redemptoris Missio 89, in: AAS 83 (1991) 335f. 
23 Epist. III, 49. 



Pater Pio - der Kapuziner mit den Wundmalen 107 

bezwungen werdet".23 Franziska von Foggia vertraut er an: •Jesus ist mit Euch 
gewesen und hat Euch geliebt. Er wird auch weiterhin mit Euch sein und Euch 
weiter lieben. Er muß ja das in Euch begonnene Werk zur Vollendung brin- 
gen".24 

Wie man leicht feststellen kann, ist die von P. Pio den Gläubigen vorge- 
schlagene Grundhaltung von einer dreifachen Form von Demut gekennzeich- 
net: die eigenen Grenzen annehmen25, die anderen höher einschätzen als sich 
selbst26 und vor allem den Plan Gottes in uns und mit uns anerkennen. Mit der 
letzten Form von Demut verbunden ist, was er - wie schon die Kirchenlehrerin 
der Mystik, die hl. Teresa von Avila - als Hindernis für die Freude angibt: daß 
nämlich in den verborgensten Winkeln und Gängen unseres geistlichen Innen- 
lebens die Einbildung nistet, wir könnten im geistlichen Leben allein voran- 
kommen. Auch und gerade hier haben wir die Begleitung nötig. Im geistlichen 
Leben, das jeder Christ hüten und pflegen soll, spielen Ungeduld und An- 
maßung die Rolle gefährlichen Gifts. Sie erlauben Gott nicht, daß er der Herr 
ist, •Steuermann" (nocchiero, wie P. Pio sagt)27 auf dem eingeschlagenen Weg, 
und daß Jesus selbst •das göttliche Modell der Demut"28 darstellt, der •Proto- 
typ", das Urbild geistlichen Lebens.29 Solche Ausdrücke kommen in der Kor- 
respondenz von P. Pio so häufig vor, daß man nicht anders kann als seine Spi- 
ritualität christozentrisch zu bezeichnen. Zwei Beispiele mögen zum Schluß 
genügen: Er schreibt: •Jesus stehe im Zentrum all deiner Wünsche!"30 und: 
•Du mußt von Jesus bezwungen, von Jesus erobert werden".31 

b) Die Beziehung zwischen Tauf gnade und Ordensberufung 
in der geistlichen Führung 

Nun erhebt sich gewiß die Frage: was ist denn das Besondere in der Methode, 
wie der Kapuziner aus Pietrelcina den im Glauben erkannten Christus an ande- 
re weitergab? Zuallererst darf man nicht vergessen, daß die Durchbohrung sei- 
ner Hände, Füße und Seite für ihn die ganz persönliche Möglichkeit war, jenen 
Weg der Vollkommenheit zu gehen32, zu dem jeder Getaufte berufen ist (vgl. 
Mt 5,48; Lk 6,36), wie wir gesehen haben. Dennoch kann man sagen, daß das 
Ordensleben, auf das P. Pio seine Profeß abgelegt hatte, indem er nach den 
evangelischen Räten der Armut, Keuschheit und des Gehorsams zu leben ver- 
sprach, für ihn der besondere Ort und die eigene Weise war, die Berufung zur 
Vollkommenheit zu verwirklichen. 

Die Antwort, die wir zum Abschluß als Prinzip formulieren können, lautet 

24 Epist. III, 148.25 Epist. III, 174. Vgl. auch Epist. IV, 372f.26 Epist. III, 49. " Epist. III, 55. 
28 Epist. III, 15.2" Epist. III, 243.,0 Epist. IV, 561. " Epist. IV, 572. 
32 Vgl. Vita Consecrata 40, in: AASS 88 (1996) 413f. 



Gianluigi Pasquale 108 

meines Erachtens so: das Ordensleben rechtfertigt sich und unterscheidet sich 
von jenem der Taufe (oder auch von jenem des Diözesanpriesters) dadurch, daß 
es ohne Vermittlungen die bleibenden Werte der evangelischen Seligpreisun- 
gen (Mt 5,1-12) in der Kirche vergegenwärtigt. Denn nur die Ordensleute 
legen die drei Gelübde ab und versuchen so, der Lebensform Jesu nahe zu kom- 
men. Die Laien tun dies indirekt, indem sie in der Welt das Evangelium zu le- 
ben versuchen. Pater Pio leitete die ihm Anvertrauten ganz besonders in dieser 
direkten Weise, unvermittelt, ohne Worte, einfach durch seine Gestalt: Wer ihn 
sah, dachte an Jesus; er wurde durch die Wundmale P. Pios an die Lebens- und 
Leidensform Jesu erinnert, ja von ihr beeindruckt. Hinzu kam Pios mystische 
Erfahrung der Freude und des Leids, die ihn auch unter den Ordensleuten eine 
besondere, einzigartige Stellung einnehmen läßt. Die Art, wie der Kapuziner 
vom Gargano-Gebirge christliches Leiden und Sich-Freuen verkörperte und 
mit den Zeichen seiner Wundmale veranschaulichte, kennzeichnet auch die 
Art, wie er Christus mit diesen Zeichen anderen vermittelte. Es war die Kraft 
eines Freude und Schmerz einenden Zeichens, wie die Ausschnitte aus den 
Briefen gezeigt haben. 

III. Christus - gefeiert im Glauben 

Die erhaltenen Briefe sind kostbarer als alle anderen Reliquien von P. Pio. Sie 
offenbaren eine wahrhaft einzigartige geistige Größe, die sich hinter schlichten 
Worten und einer ungekünstelten Sprache verbirgt. Kommen wir nun zum drit- 
ten Kriterium unserer Lektüre, wie wir es uns eingangs vorgenommen haben. 
Es ist nicht übertrieben zu behaupten, daß P. Pio nicht in erster Linie im eucha- 
ristischen Opfer, wie immer wieder hervorgehoben wird33, sondern zuerst und 
vor allem im Glauben an den Leiden des gekreuzigten Christus teilgenommen 
hat, eben weil er von ihm im Fleisch durchbohrt wurde. In diesem Sinn also 
scheint uns der Ausdruck richtig und treffend zu sein, der gewöhnlich auf P. Pio 
angewandt wird: •Er war gerufen, mitzuerlösen". Bildlich kommt das sehr 
schön in dem neuen Kreuzweg in San Giovanni Rotondo zum Ausdruck, wo P. 
Pio die Stelle des Simon von Cyrene einnimmt, der Jesus das Kreuz tragen 
hilft. Noch vor dem Brotbrechen in der Meßfeier als Zeichen des blutigen To- 
des am Holz des Kreuzes, versucht der Kapuziner Pio sozusagen am eigenen 
Leib die unaussprechliche Erfahrung zu buchstabieren, was es heißt, an der 
Passion im Glauben mit Anteil zu nehmen. Er spricht von einer gewissen inne- 
ren Zweiteilung, einer unabwendbaren innerlichen Trennung, wie aus einem 

13 So in der offiziellen, erschöpfenden und sorgfältigen Biographie, hrsg. von der Postulation: 
Fernando da Riese Pio X, Padre Pio da Pietrelcina crocifisso senza croce. Rom 1975, 235-253. 



Pater Pio - der Kapuziner mit den Wundmalen 109 

Brief vom 19. August 1912 an Pater Agostino von San Marco zu entnehmen ist, 
den er mit •Ihr" anredet: 

Ich spüre, daß die Liebe mich schließlich besiegen wird; die Seele läuft Gefahr, sich 
vom Leib zu trennen, weil sie Jesus auf Erden nicht genug lieben kann. Ja, meine See- 
le ist verwundet aus Liebe zu Jesus; ich bin krank vor Liebe; ich spüre unablässig die 
bittere Pein jenes Brandes, der brennt und doch nicht verbrennt. Schlagt mir doch, 
wenn Ihr könnt, ein Mittel vor für meinen gegenwärtigen Seelenzustand. Um ein 
schwaches Bild für das zu gebrauchen, was Jesus in mir wirkt: Wie ein Fluß alles, was 
er unterwegs trifft, mit sich reißt in die Tiefe des Meeres, so zieht meine Seele, die im 
uferlosen Ozean der Liebe Jesu versunken ist, alle seine Schätze hinter sich her, ganz 
ohne mein Verdienst und ohne mir darüber Rechenschaft geben zu können.34 

Wie sieht nun der enge Bezug aus, der zwischen der Feier Christi im Glauben 
herrscht und der physischen und mystischen Erfahrung der Durchbohrung und 
dann der Stigmatisation? Um darauf zu antworten, muß man zuerst anerken- 
nen, wie P. Pio selbst von den Stigmata wegverwies, ja den Herrn bat, sie weg- 
zunehmen und ihn nur im Geist die Schmerzen der Passion leiden zu lassen. So 
suchte er die übernatürliche Ebene, das Geistige zu erreichen. Die Stigmata 
waren für ihn wie sakramentale Zeichen, ähnlich den Ikonen, über die man zu 
dem, was sie bezeichnen, aufsteigen oder hindurchdringen kann. P. Pio spricht 
von der Notwendigkeit, Gott als Person, von Herz zu Herz, kennenzulernen 
und nicht mehr nur durch die Zeichen seiner Gegenwart in der Schöpfung. 

In der Tat erscheint die Seele, die sich auf die Begegnung mit Gott im Glau- 
ben vorbereitet, wie verwirrt und verängstigt, da Gott - um sie auf einen inni- 
geren Kontakt vorzubereiten - sich nicht mehr der gewöhnlichen Bilder seiner 
Gegenwart bedient; dies kann soweit gehen, daß sich das Geschöpf wie verlas- 
sen vorkommt oder gar isoliert und abgetrennt von seinem Ursprung, herumir- 
rend in der Finsternis. Gott selbst sieht für die Seele den Übergang von den rät- 
selhaften Bildern zur Klarheit des Glaubens vor (Num 12,8), wenn er fordert, 
daß sie alles, was vergänglich und kaum zufriedenstellend ist, überwinde. Die- 
ser Prozeß ist natürlich nicht leicht, handelt es sich doch um eine wahre Reini- 
gung. Sie erlaubt es dem Gläubigen, sich von vergänglichen Dingen zu befrei- 
en, um •das höchste Gut zu genießen", wie Franziskus sagt.35 

Auf diesem Weg und Werk fortschreitender Vergeistigung, wie sie zu unse- 
rer Berufung gehört, spielen unvermeidlich zwei Elemente eine Rolle: das er- 

34 Epist. I, 297. 
15 •Gott allein ist gut" (Lk 18,19) verwendet Franziskus oft in seinen Schriften; er meditiert die- 
ses Wort und zieht daraus die Konsequenz, daß alles Gute von Gott kommt und darum alles Gute 
und alle Güter (materielle wie geistige) ihm gehören: Nicht bullierte Regel 17,17-18; Preisgebet 
11; Ermahnung 7,4; 2. Brief an die Gläubigen 62; Erklärung zum Vaterunser 2. Vgl. L. Hardick 
- E.Grau (Hrsg.), Die Schriften des hl. Franziskus von Assist Werl 8. Aufl. 1984, 194, 161, 104, 
65, 96. 



Gianluigi Pasquale 110 

ste ist, wie angedeutet, das Leiden; es nimmt in entschieden christlicher Sicht 
einen hervorragend positiven Wert an. Das zweite ist das Wirken des Hauptak- 
teurs, des Heiligen Geistes. Wie beides zusammenhängt, wird von P. Pio selber 
hervorgehoben, wenn er schreibt: •Der Heilige Geist erfülle euch mit seinen 
heiligen Gaben; er heilige euch, er führe euch auf die Wege ewigen Heils und 
stärke euch in euren unzähligen Bedrängnissen".36 

Es ist hilfreich für unser Leben als Christen, ob im Ordens- oder Laienstand, 
denken zu dürfen - nicht nur als pure theoretische Überlegung, sondern als Ge- 
wißheit aus Hoffnung (vgl. Rom 5,1-5) - daß die Gaben des Heiligen Geistes 
auch dazu dienen, uns in Kummer und Bedrängnis zu trösten und zu stärken. 

Am Schluß unserer Untersuchung drängt sich nun folgendes Gesamturteil 
auf: Nach P. Pio, der wie kaum einer sonst im Leiden geprüft und gefestigt war, 
wohnt dem Leiden ein positiver Sinn inne, wenigstens aus zwei Motiven: er- 
stens, weil es von einer allzu sehr an die Sinne gebundenen Sicht Gottes befreit, 
das heißt von der Anhänglichkeit an all jene mit den Sinnen erfahrbaren Dinge 
oder an jene Zeichen, die, auch wenn sie Gnadengaben sind oder zu sein schei- 
nen, doch nicht Gott sind, selbst wenn es die Wundmale wären. Vergessen wir 
nicht, daß die Stigmata unmittelbar vor dem Hinscheiden Pater Pios von sei- 
nem Leib verschwanden, und daß er selbst ja den Herrn gebeten hatte, ihn von 
diesen Zeichen zu befreien: •Wirst du mir wenigstens die Verwirrung, die Kon- 
fusion nehmen, die ich um dieser äußeren Zeichen willen empfinde?"37 

Das zweite Motiv, warum das Leiden bei P. Pio einen positiven Sinn hat, ist 
dies: im Leiden erkennt man, ob und wie erfolgreich das Wirken des Heiligen 
Geistes ist, der uns ja heiligen will; biblisch und theologisch gesprochen: ob 
wir es zulassen, für Gott allein dazusein, so daß er mit uns machen kann, was 
er will. Ist es doch der Heilige Geist, der, wie der neue Selige sagt, •soviel 
Kraft gibt, alles ertragen und alles überwinden zu können".38 Eben deswegen 
nennt er die Prüfungen des Lebens •die Juwelen des göttlichen Bräutigams". 
Dieser Ausdruck begegnet in einem Brief an P. Paolino von Casacalenda, der in 
San Giovanni Rotondo Guardian war, als P. Pio die Wundmale empfing. P. Pio 
schrieb den Brief, als P. Paolino an einer schmerzlichen Krankheit litt. Hören 
wir den ganzen Abschnitt, in dem das Bild von den Juwelen gebraucht wird, 
um so die tiefe Menschlichkeit P. Pios zu vernehmen und gleichzeitig auch den 
hohen Wert zu erkennen, den er dem Leiden zumißt: 

Ich kann dir nicht sagen, wie sehr ich leide, da ich dich in diesem Zustand weiß. Was 
mich zur Ruhe kommen läßt, ist der Gedanke, daß diese Leiden Juwelen des göttlichen 
Bräutigams sind. Sei du indes guten Mutes: eine Weile noch, und du wirst befreit sein. 

*Epist.\\, 100. 
" Epist. I, 1094. 
18 Epist. II, 278. 



Pater Pio - der Kapuziner mit den Wundmalen 111 

Ich bin dir immer nahe, und immer mehr vereine ich mich im Denken und Sinnen mit 
deinen Schmerzen, und freue mich, mit dir und für dich zu leiden, da ja auch du immer 
mit mir Freuden und Leiden geteilt hast.39 

IV. Rückblick 

Um etwas Licht in das Phänomen der Stigmatisierung P. Pios zu bringen, ha- 
ben wir nach einer Thematik gesucht, die sich deutlich in seiner Briefsamm- 
lung finden läßt; wir gingen dabei nach drei Kriterien vor: Christus erkannt im 
Glauben, gelehrt den Gläubigen und gefeiert im Glauben. Dies hat eine Di- 
mension ans Licht gebracht, die vor allem in der Theologie des heiligen Paulus 
wiederkehrt. Schaut man auf das, was mit dem seligen Pius von Pietrelcina ge- 
schehen ist, so darf man folgern: das Opfer Christi hat nicht nur einen Heils- 
wert für das ewige Leben, sondern es schenkt dem Menschen, der glaubt, schon 
hier und heute einen neuen Lebensentwurf; dieser gründet in Jesus, ganz Gott 
und ganz Mensch. Er ist König der Schmerzen, vom Propheten Jesaja im vor- 
aus bezeichnet als einer, der stellvertretend Leiden auf sich nimmt und deswe- 
gen von Gott auserwählt und bevorzugt wird (vgl. Jes 53,3-12). Als der Aufer- 
standene zeigt sich Christus wie in allen Zeiten, so auch heute den vom Vater 
geliebten Seelen und bietet ihnen die Schätze, den Reichtum seines Leidens an. 
Die •Juwelen des Bräutigams" werden so zum glaubwürdigsten Zeugnis dieser 
besonderen und ganz persönlichen Liebe; denn der menschliche Schmerz - 
veredelt und geadelt vom Leiden des Sohnes - ermöglicht, daß der Vater im 
Leidenden das Antlitz seines leidenden und sterbenden Sohnes erblickt. 

Für P. Pio bedeutet Jesu Leiden vor allem Com-passio, Mit-Leiden; ihm 
nachfolgen heißt darum, das Leben mit den Menschen teilen, vor allem mit de- 
nen, die Leid tragen. P. Pio tut dies durch ein Wort der Barmherzigkeit und der 
Ermutigung. Er trägt am eigenen Leib und bis in den Seelengrund das Leiden 
Christi mit - und mit ihm das Leid der Welt. Im Leidenden vernimmt und er- 
spürt er eine besondere Gegenwart Gottes, die den Leidenden in seinen Augen 
sogar schön macht; sie verleiht ihm eben jene •Juwelen des göttlichen Bräuti- 
gams".40 

Auf diesem Hintergrund sind auch die karitativen Werke des süditalieni- 
schen Kapuziners zu sehen, besonders das von ihm errichtete •Haus der Lin- 
derung des Leids" (Casa sollievo della Sofferenzä). Diesen Namen suchte er ei- 
gens für das Krankenhaus aus, in dem jeder, auch wer nicht bezahlen kann, 
außer der medizinischen Betreuung menschliche Fürsorge und Wärme emp- 

i9Epist.\V, 175. 
40 Vgl. Epist. III, 280. 



Gianluigi Pasquale 112 

fangen soll. Es zählt heute zu den angesehensten Krankenhäusern Italiens, ja 
Europas. In diesem •Haus der Linderung des Leids", das er selber immer wie- 
der aufsuchte, begegnete er Jesus, dessen Spuren er in den von vielfältigem 
Leid geprägten Gesichtern wiederfand. 

Unter diesem Blickwinkel versteht man schließlich auch, zwar nicht voll- 
ständig, aber doch annähernd, den Sinn der Stigmatisation: sie drückt als die ei- 
ne Seite der Medaille seine ausgeprägte Liebe zu Christus aus; die andere Sei- 
te ist seine tief empfundene Liebe zum Nächsten. Er kann den Menschen nicht 
übersehen, weil er Gott nicht übersieht. Er kann dem von Krankheit oder Alter 
entstellten Menschen Ansehen schenken, weil Gott ihn ansieht: 

•Gott halte ich immer fest im Sinn und eingeprägt im Herzen. Nie verliere 
ich ihn aus dem Blick: seine Schönheit und sein Lächeln bewundere ich, wo es 
mich anrührt in Menschen."41 

41 Epist. I, 1247. - Ich danke P. Leonhard Lehmann OFMCap für seine freundliche Mithilfe bei 
der deutschen Fassung dieses Vortrags. 




