EINUBUNG UND WEISUNG

Der dreieine Gott und die Gemeinschaft
der Menschen*

Was ist Gemeinschaft und wie kann sie lebendig erhalten werden? Das ist eine Frage,
die viele Zeitgenossen bewegt. Wie konnen verschiedene Menschen mit unter-
schiedlichem Charakter so zusammenleben, daf} jeder sich mit seiner Gabe entfalten
kann, daB} keiner unterdriickt wird, und doch die Einheit untereinander entsteht, nach
der wir uns sehnen? Die Frage hat auch globale Dimensionen: Wie kiunn die groBe und
bunte Volkergemeinschaft der Welt zusammenfinden zu einer Genicinsamkeit, in der
alle mit ihrer besonderen Gabe Raum haben, um das Ganze zu bereichern und ihm zu
dienen?

Als christliche Kirche diirfen wir bei dem Urbild von Gemeinschaft lernen, nimlich
bei dem dreieinigen Gott selbst, so wie er sich seinen Aposteln geschichtlich erfahrbar
gemacht hat. Wir beginnen aber auf der Erde. Wir beginnen damit, wie Gott in Jesus
den Aposteln begegnet ist, und fragen dann zuriick, was das fiir unser Gottesbild be-
deutet. Von dort her fragen wir weiter, welches Menschenbild das beinhaltet und wel-
che Ausblicke auf menschliche Gemeinschaft sich von daher erschlieen.

Gott war in Christus

,.Gott war in Christus und verschnte die Welt mit sich selber®, schreibt der hl. Paunlus
(2 Kor 5,19), und wir fragen: Wie kann denn das sein? Das hiele ja, dafl der Unbe-
grenzte in die Endlichkeit eingeht und damit begrenzt wird, so daf der Apostel Johan-
nes schreiben kann, er habe das ewige Wort des Lebens, das von Anfang an ist, mit sei-
nen Ohren gehort, mit seinen Augen gesehen und mit seinen Handen betastet (1 Joh
1,1)! Es bedeutete, daB der Ewige und Unvergédngliche in die Zeit eingeht und damit
verginglich wird. DaB Gott, der Geist ist (Joh 4,24), Fleisch wird. DaB der Allmichtige
machtlos wird. DaB der Unsterbliche stirbt. Wie weit kann sich Gott von Gott entfernen
und in das Gegenteil seiner selbst eingehen, ohne seine Gottheit zu verlieren? Bis ins
Fleisch? Bis ins Grab? Bis in die Unterwelt?

Ja, offenbar bis in die Unterwelt! Denn Gott war in Christus. Wie aber ist das mog-
lich? Die biblische Antwort lautet: Weil Gott Liebe ist (1 Joh 4,8.16).

* Das Folgende stellt die iiberarbeitete Fassung eines Vortrags von 1995 vor den Geschwistern
der Jesus-Bruderschaft Gnadenthal dar, welcher ich angehdre. Es verdankt sich einerseits ganz
dem Denken Hans Urs v. Balthasars, auch da, wo dies nicht ausdriicklich angemerkt ist. Ande-
rerseits ist unsere Spiritualitit von den Anfingen an zutiefst vom Blick auf den dreieinen Gott ge-
prigt. Insofern sind die folgenden Seiten zugleich Zeugnis unseres geistlichen Lebens als Kom-
munitét.



Einiibung und Weisung 133

., Gott ist Liebe “

Fassen kénnen wir das nicht. Die Fiille der Heilsereignisse, der Fakten, der Gescheh-
nisse, der Taten Gottes, die durch und in Jesus iiber uns hereingebrochen sind, kénnen
wir nur glaubig aufnehmen und nach und nach zu verstehen suchen. Wir kénnen die
Offenbarung nie v6llig ergriinden, nie als Wissende dariiber stehen, aber doch tastend
und hineinhorchend versuchen zu begreifen, was das denn ist, das da ,,offenbar* wird.
Was fiir ein Gott ist denn das, von dem verkiindet wird, er sei in Gestalt eines sterbli-
chen Menschen erschienen? Was fiir ein Gott ist denn das, der als das Leben sterben
kann? Der sich auf diese Weise in das Gegenteil seiner selbst verlieren kann, ohne auf-
zuhoren, Gott zu sein? Was fiir ein Gott ist denn das, der diese Widerspriichlichkeit in
sich aushalt und austrégt, ja sie iiberhaupt erst schafft?

,,Gott ist Liebe*. Das heifit nicht: Gott hat Liebe, und auch nicht: Gott liebt. Es heift
das auch. Aber ,,Gott ist Liebe* — das ist mehr. Es ist eine Wesensaussage. Das kann nur
heiflen: Gott ist Liebe mit und ohne seine Schépfung, mit und ohne Welt, mit und ohne
Menschen. Gott ist Liebe ganz abgesehen von allem, was wir kennen und was um uns
herum ist und auch ganz abgesehen von uns selbst: Gott ist Liebe schon immer, fiir im-
mer, vor der Zeit und in Ewigkeit. Gott an und fiir sich, Gott allein, ist Liebe.

Gott allein? Kann einer fiir sich allein Liebe sein? Existiert Liebe solo? Haben wir
das von Gott gelerut? Liebe verschenkt sich, gibt sich hin in das andere ihrer selbst hin-
ein, in den anderen. Liebe sucht das Gegeniiber. Sie sucht darin das Gemeinsame, sie
sucht aber auch die Andersartigkeit, das Spannende in der Begegnung zweier freier
Wesen.

Und Liebe ist immer Geschenk. Immer ist sie frei. Nie ist sie einzufordern. Auf die
Frage: ,,Warum liebst Du gerade mich?* gibt es keine Antwort. Alle Vorziige, die ich
fiir mich selbst ins Feld fiihren konnte, rechtfertigen nicht das Wunder, daf jemand
mich liebt — nicht meine Vorziige, sondern mich.

Im volligen Sich-Schenken ist Gott Gott

Gott ist Liebe von Anfang an. Wie und wen liebt er? Tastend nur kdnnen wir es erah-
nen, was das heifit, wenn Jesus von Gott als seinem Vater spricht, wenn er ihn im Ge-
bet mit ,,Abba‘ anredet, wenn er von sich als dem ,,Sohn* spricht, wenn er gar sagt:
»Ehe Abraham war, bin ich!* — , Da hoben sie Steine auf* (Joh 8,58f) ... So anstoBig
und skandalts war diese Aussage!

,,Ehe Abraham war, bin ich™ — das heifit doch, daB} es in Gott selbst ein ewiges Du
gibt. DaB es da sozusagen zwei Pole gibt, die einander gegeniiberstehen, so daf} der ei-
ne sich auf den andern hin verschenken kann. Wir kénnen die Offenbarung nicht anders
verstehen, als so — und doch, wie unbegreiflich ist das! Wenn wir es aber annehmen,
ahnen wir, daB Jesus eine Wesensaussage liber sich selbst macht, wenn er sich ,,Sohn*
nennt. Der Sohn, das ist er in Ewigkeit.

In Gott selbst geschieht es, dafl Gott sich ausgieBSt in das Gegeniiber, den ihm
Gegeniiberstehenden. Der Sohn empfingt sich ganz und gar vom Vater. Denn der Va-
ter schenkt sich ganz und gar dem Sohn. Er schenkt nicht einen Teil von sich. Er
schenkt sich ganz. ,, Denn wie der Vater das Leben hat in sich selber, so hat er auch dem



Einiibung und Weisung 134

Sohn gegeben, das Leben zu haben in sich selber* (Joh 5,26), wird er spiter sagen, und:
,.Alles, was der Vater hat, das ist mein* (Joh 16,15). Alles. Da bleibt kein Rest. Der Va-
ter schenkt nicht nur etwas, das er selbst dann entbehrte, weil er es hergegeben hat, son-
dern er schenkt sich selbst und sich ganz, und hort doch nicht auf, Gott zu sein. Er ist
Gott in diesem Sich-Schenken. In dieser Gebdrde des volligen Weggebens ist Gott
Gott. Denu Gott ist Liebe.

So wie der Vater sich schenkt, so empfangt sich der Sohn. Er empféngt sich selbst.
Er ist in diesem Empfangen. Alles, was er hat und ist, hat und ist er vom Vater. Darum
gibt es keine Vermischung der Personen. Denn der Vater ist die Quelle, ist immer der
Schenkende, der Urgrund von allem; der Sohn ist immer der Empfangende. Doch
schon in Ewigkeit ,,hilt er es nicht fiir einen Raub, wie Gott zu sein* (Phil 2,6), sondemn
er verdankt sich dem Vater, er ver-dankt sich zum Vater hin, indem er sich selbst ganz
und restlos ihm wieder schenkt. Nichts behilt er fiir sich zuriick. In diesem Sich-Schen-
ken ist er ganz Gott, und genau darin ist er eines Wesens mit dem Vater. Denn Gott ist
Liebe.

DaB aber diese Liebe nicht im Selbstgenufl zu zweit endet, sondern sich 6ffnen und
gerade das Gliick des Sich-Schenkens und Sich-Beschenken-Lassens teilen und mittei-
len will, erkennen wir daran, da3 Vater uud Sohn ihre Liebe dem Heiligen Geist schen-
ken, der sie auch seinerseits erwidert im volligen Hinschenken seiner selbst. Denn
wenn wir die Worte Jesu und der Apostel Giber den Geist ernst nehmen, dann bleibt uns
nichts {ibrig als zu bekennen: Nicht nur zwei, sondern drei Pole muB es da geben (fast
versagt das Bild den Dienst!), die von Ewigkeit her und in Ewigkeit sich aneinander
verschenken und ein Spanuungsfeld, nein, einen ,,.Spannungs-Raum® der Liebe auf-
bauen. Denn Gottist Liebe. Und auch der Geist ist in dieser Gebarde der Selbsthingabe
ganz Gott, eines Wesens mit Vater und Sohn.

Die ,, Positivitit des Andern*

Diese Einsicht hat weitreichende Konsequenzen. Zunichst: Wir konnen die Einheit der
Gottheit nicht anders als in der Dreiheit der Personen von Vater, Sohn und Heiligem
Geist bekennen. Das eine gottliche Wesen kann nicht als ein Viertes ,,hinter* den gottli-
chen Persouen gesucht werden, vielmehr existierte es ,,nie anders als je vaterhaft, sohn-
haft und geisthaft*’. ,,Die Dreieinigkeit Gottes ist kein Zweitletztes, wohinter sich ¢in
aller Kreatur unzugingliches, abgriindiges ,Wesen’ verbirgt'?. Die eine Gottheit exi-
stiert nicht abgesehen von, sondern in personaler Konkretion nur je in Vater, Sohn und
Heiligem Geist.

H. U. v. Balthasar nennt dies das ,,Axiom von der Positivitit des Andern.*? Damit
soll gesagt sein, daB Vielfalt und Andersartigkeit keine Seinsminderung, erst recht kei-
nen Fluch bedeuten, der im Streben nach einer ,,dariiber und ,,dahinter* liegenden Ein-
heit iiberwunden werden miifite, sondern daB sie positiv von Gott gemeint und gesetzt

"H. U. v. Balthasar, Theologik II. Wahrheit Gottes. Einsiedeln 1985, 127.

*A.a.0. 137f.

¥ A.a.0. 138; ausfiihrlicher dazu Ch. Joest, Eine ,, Theologie der Welt“ bei Hans Urs von Baltha-
sar, in: ThBeitr 26 (1995) 265-278, hier: 267-270.



Einiibung und Weisung 135

sind, da er in sich selbst, ,,weil er wesentlich Liebe ist(,)... den Einen, den Andern und
ihre Einheit voraussetzt*,

Die Liebe wird reicher

Nun kommt aber die Liebe in der Erwiderung nicht leer zuriick. Schon die Liebe, die
wir einander schenken, ist in ihrer Erwiderung nicht mehr dieselbe. Sie ist angereichert
durch das Leben und Wesen des andern, durch seine Person. Da bekommt die Liebe ei-
ne neue Einfirbung, das macht sie reich und voller Uberraschungen. Da gehen neue
Erfahrungen in sie ein. Die andere Person driickt sich in ihr ganz original aus und
schenkt sich damit an den anderen zuriick.

Es muB wohl so auch in Gott sein, wenn Gott wirklich Liebe ist. Die Liebe zwischen
Vater, Sohn und Geist ist so gro3 und so reich, ihr Gegeniiber aber andererseits so weit,
daB eine ganze Welt dazwischen Platz hat. Da entsteht aus der Liebe des Vaters, der
dem Sohn restlos alles in die Hande gibt, durch die Hinde des Sohnes im Heiligen
Geist eine Schopfung, ein Kosmos als Abbild Gottes, ein Werk, das im Sohn geschaf-
fen ist, wie der Kolosserbrief bezeugt (Kol 1,15-20), das in ihm seinen Bestand hat, in
dem er die Mitte und das Haupt ist und das auf ihn hin geordnet ist und nur so lebt.

Und nun geht die Liebe des Sohnes durch die Welt dem Vater entgegen, so wie er die
Moglichkeit, eine Welt zu schaffen, aus der Liebe des Vaters empfangen hat. Jetzt be-
ginnen wir zu ahnen, warum in dieser Welt der Mensch von voruherein in der Mehrzahl
erschaffen wurde, und wir verstehen, warum die Menschen von Anfang an nicht als se-
rienmiBige Kopien ihrer seibst entstehen konnten, sondemn in der spannungsreichen
Verschiedenheit von Mann und Frau geschaffen sind und nur so Mensch sein kénnen.
SchieBlich begreifen wir, wie allein diese Vielfalt zusammengehalten und ausgelebt
werden kann, wie sich also Gott das Miteinander der Menschen untereinander und mit
ihm gedacht hat. Sie sollen ja miteinander Bild Gottes sein, und Gott ist Liebe. Insbe-
sondere sind sie im Sohn geschaffen und tragen sein Bild, sind also Wesen, die sich
empfangen und zu ihrem Schopfer hin verdanken, nnd so auch untereinander. In dieser
frei geschenkten, frei empfangenen und frei erwiderten Hingabe ihrer selbst aneinan-
der und an Gott sind sie Bild Gottes im Sohn.

So lduft die Liebe des Sohnes durch die Welt hindurch auf den Vater zu. Und so wird
er am Ende der Zeit, wenn alles vollendet ist, die ganze Welt und all seine Herrschaft
in ihr an den Vater zuriickgeben, damit Gott sei alles in allem (1 Kor 15,28). Aber da-
zwischen liegt das ganze Drama von Fall und Erlosung, die ganze Unheils- und Heils-
geschichte der Welt.

“H. U. v. Balthasar, Versuch eines Durchblicks durch mein Denken, in: IKZ 18 (1989) 289-293,
hier: 292f. Vgl. auch ders., Das unterscheidend Christliche der Gotteserfahrung, in: Pneuma und
Institution. Skizzen zur Theologie IV. Einsiedeln 1974, 26-37, hier: 34; ders., Eschatologie im
Umrif3, a.a.0. 410455, hier: 417f.



Einiibung und Weisung 136

Das Drama von Fall und Erlosung

,,Gott war in Christus und versohnte die Welt mit sich selber.” Wir ahnen (wir konnen
nicht mehr als nur ahnen), was es bedeutet, da3 der Sohn selbst aufkommt fiir den Mif3-
brauch der Freiheit seiner Geschopfe. Aber wir erkennen: In diesem Weg der volligen
Hingabe seiner selbst ist er ganz Gott. So gibt er sich nicht nur an seinen Vater, so gibt
er sich auch an sein Geschopf. Ja, er kann sich hineinentleeren in die Knechtsgestalt,
wie es Phil 2,7 heifit. Er kann am Kreuz und im Tod als Gott in die duflerste Gottesfer-
ne gehen, in die duBerste Zerspannung dieses Gegeniiberstehens von Vater und Sohn,
bis hin zu dem Schrei der Verlassenheit, verbunden mit dem Vater allein dorch den
Heiligen Geist, der die Hingabe des Vaters im Sohn und des Sohnes an den Vater trigt.
Immanente und 6konomische Trinitdt sind hier untrennbar miteinander verkniipft.
Denn am Kreuz schenkt sich der Sohn dem Vater in der duflersten Preisgabe seiner
selbst und bleibt gerade so ganz Gott, weil er die ewige Gebirde des volligen und rest-
losen Sich-Schenkens im Fleisch wiederholt.

Unendlich bereichert kehrt diese Liebe zum Vater zuriick, der sie ewig ermoglicht.
Darum sind die Wundmale auch noch am Auferstandenen zu sehen. Darum trégt sie
noch das Lamm vor dem Thron (Offb 5,6). Sie bleiben in Ewigkeit als die Zeichen der
Liebe, die sich soweit verschenken konnte und kann. Wenn der Sohn am Ende die Welt
dem Vater zuriickschenken wird, dann als durchlittene und erloste, und gerade darin
sich selbst und sich ganz.

. Ich bin unter euch wie der Dienende

Wir ahnen nun, da3 die FuBwaschung (Joh 13) eine Gottesoffenbarung ist. Das inner-
ste Wesen Gottes kommt darin zum Ausdruck, daf} Jesus seinen Jiingern von unten ins
Gesicht schaut (H. Spaemann), denn so miissen wir uns wohl den Dialog Jesu mit Pe-
trus vorstellen. Wir ahnen, da3 die Worte Jesu: ,,Der Menschensohn ist nicht gekom-
men, um sich dienen zu lassen, sondern um zu dienen* nicht nur eine voriibergehende
Verstellung bezeichnen, eiue Haltung, die kurzfristig zum Zweck der Erldsung ange-
bracht ist, aber spiter dann aufgegeben werden kdnnte, wenn alles vollbracht ist, son-
dern daB dieses Dienen das Wesen Gottes ist; daf3 der Sohn gerade darin ganz Gott ist,
daB er sich verschenke, sich hingibt, ,,sein Leben gibt zor Erlosung fiir die vielen™ (Mt
20, 28). Wir ahnen, daB er im Abendmahlssaal, wenn er die Jiinger fragt, wer grofer
sei, der zu Tisch Sitzende oder der Dienende, ihnen Einblick in sein innerstes ewiges
Wesen gewihrt. ,Ich bin unter euch wie der Dienende® — 6 draxovdv (Lk 22,27) — das
ist er, und das ist Gottesoffenbarung.

Wie leben wir Gemeinschaft?

Und nun fragen wir uns: Wie leben wir Gemeinschaft? Man kann die Frage so jetzt
kaum noch stellen. Bleiben wir bei dem zuletzt erwéhnten Text aus Lukas 22: Die Jiin-
ger streiten sich wieder einmal, wer von ihnen als der Grofite zu gelten habe. Wer hat
den Vorrang? Wer hat das Vorrecht? Das heifit ganz praktisch: Wer sitzt obenan? Wer



Einiibung und Weisung 137

hat das Sagen? Wer mufl wem gehorchen? Wer muB die andern bedienen, wer hat das
Recht, sich bedienen zu lassen? Wer kann befehlen? Und wer hat den Mund zu halten?
Wer setzt sich durch? Fragen, die die Weit bis heute bewegen. Das weif} Jesus auch.
Und er sagt zu den Jiingern: ,,Die Konige herrschen iiber ihre Volker, und ihre Macht-
haber lassen sich Wohltiter nennen. Thr aber nicht so!“ (Lk 22,25f)

Dieses ,,Ihr aber nicht so!** ist ein Schliisselvers. Es geht hier um den Charakter des
Gottesvolkes. Und wie 143t sich dieser bezeichnen? ,,.Der Grofite unter euch soll sein
wie der Jiingste, und der Vornehmste wie ein Diener* (Lk 22,26). Denn das ist das We-
sen Jesu selbst. Das ist ER. Ein Diener, der sich schenkt, der sich ganz verschenkt.

Das neue Gebot

,Ein Beispiel habe ich euch gegeben®, sagt er bei der FuBwaschung, ,,damit auch ihr
tut, wie ich euch getan habe. ... Wenn ihr dies willt, selig seid ihr, wenn ihr es tut!“ (Joh
13,15.17) Das ist das neue Gebot, wodurch sich das neue Gottesvolk von aller Welt un-
terscheidet: ,, ... daB ihr euch untereinander liebt, wie ich euch geliebt habe. Denn dar-
an wird die Welt ,,erkennen, daBl ihr meine Jiinger seid, wenn ihr Liebe untereinander
habt*“ (Joh 13, 34f).

Und nun ahnen wir auch, was das heifit, wenn Jesus im hohepriesterlichen Gebet Jo-
hannes 17 sagt: ,,Damit sie alle eins seien. Wie du, Vater in mir bist und ich in dir, so
sollen auch sie in uns sein‘“? Wir lesen meist: ,,.So sollen auch sie in uns eins sein®, aber
das steht nicht da. ,,In uns sein‘ — das geniigt, das umfafit ailes. Wenn das unser Platz
ist: mitten zwischen dem sich ganz schenkenden Vater und dem sich ganz zu-
riickschenkenden Sohn, dann kénnen wir gar nicht anders, als ebenso zu leben. In Gott
sein, das heiBt in schenkender Liebe leben. ,,Damit die Welt glaube, daB du mich ge-
sandt hast“ (Joh 17,21). Denn das ist Gottesoffenbarung, nicht mehr und nicht weniger.

Wie leben wir Gemeinschaft? Wer miifSte nicht bekennen, dafy er immer wieder weit
hinter dem Vorbild und Beispiel Jesu zuriickbleibt? Aber der Charakter des Gottes-
volkes ist deutlich geworden, weil der Charakter Gottes deutlich wurde. ,,Gott war in
Christus und versohnte die Welt mit sich selber* — das ist die Grundstruktur ewiger Lie-
be. An ihr diirfen wir Anteil haben im Heiligen Geist. Dazu ist er uns gegeben worden.
Um eine Grundhaltung geht es, um eine Gesinnung, um ein inneres Ausgerichtetsein
des Herzens. Es geht um den Charakter der sich ewig schenkenden Liebe in volliger
und restloser Ubergabe des einen an den andern. Das bedeutet es, wenn ,die Liebe
Gottes ansgegossen ist in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist*
(Rom 5,5). Das bedeutet es, wenn die verschiedenen Geistesgaben siamtlich zum
Dienst gegeben sind, zam Nutzen aller (1 Kor 12,7), und daB sie nichts niitzen, wenn
die Liebe fehlt (1 Kor 13,1-2). Darin liegt eingeschlossen, da der andere, der Anders-
artige in seiner Andersartigkeit gelten darf, angenommen und als Bereicherung will-
kommen geheilen ist.

Christoph Joest, Gnadenthal





