
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der dreieine Gott und die Gemeinschaft 
der Menschen* 

Was ist Gemeinschaft und wie kann sie lebendig erhalten werden? Das ist eine Frage, 
die viele Zeitgenossen bewegt. Wie können verschiedene Menschen mit unter- 
schiedlichem Charakter so zusammenleben, daß jeder sich mit seiner Gabe entfalten 
kann, daß keiner unterdrückt wird, und doch die Einheit untereinander entsteht, nach 
der wir uns sehnen? Die Frage hat auch globale Dimensionen: Wie kann die große und 
bunte Völkergemeinschaft der Welt zusammenfinden zu einer Gemeinsamkeit, in der 
alle mit ihrer besonderen Gabe Raum haben, um das Ganze zu bereichern und ihm zu 
dienen? 

Als christliche Kirche dürfen wir bei dem Urbild von Gemeinschaft lernen, nämlich 
bei dem dreieinigen Gott selbst, so wie er sich seinen Aposteln geschichtlich erfahrbar 
gemacht hat. Wir beginnen aber auf der Erde. Wir beginnen damit, wie Gott in Jesus 
den Aposteln begegnet ist, und fragen dann zurück, was das für unser Gottesbild be- 
deutet. Von dort her fragen wir weiter, welches Menschenbild das beinhaltet und wel- 
che Ausblicke auf menschliche Gemeinschaft sich von daher erschließen. 

Gott war in Christus 

•Gott war in Christus und versöhnte die Welt mit sich selber", schreibt der hl. Paulus 
(2 Kor 5,19), und wir fragen: Wie kann denn das sein? Das hieße ja, daß der Unbe- 
grenzte in die Endlichkeit eingeht und damit begrenzt wird, so daß der Apostel Johan- 
nes schreiben kann, er habe das ewige Wort des Lebens, das von Anfang an ist, mit sei- 
nen Ohren gehört, mit seinen Augen gesehen und mit seinen Händen betastet (1 Joh 
1,1)! Es bedeutete, daß der Ewige und Unvergängliche in die Zeit eingeht und damit 
vergänglich wird. Daß Gott, der Geist ist (Joh 4,24), Fleisch wird. Daß der Allmächtige 
machtlos wird. Daß der Unsterbliche stirbt. Wie weit kann sich Gott von Gott entfernen 
und in das Gegenteil seiner selbst eingehen, ohne seine Gottheit zu verlieren? Bis ins 
Fleisch? Bis ins Grab? Bis in die Unterwelt? 

Ja, offenbar bis in die Unterwelt! Denn Gott war in Christus. Wie aber ist das mög- 
lich? Die biblische Antwort lautet: Weil Gott Liebe ist (1 Joh 4,8.16). 

* Das Folgende stellt die überarbeitete Fassung eines Vortrags von 1995 vor den Geschwistern 
der Jesus-Bruderschaft Gnadenthal dar, welcher ich angehöre. Es verdankt sich einerseits ganz 
dem Denken Hans Urs v. Balthasars, auch da, wo dies nicht ausdrücklich angemerkt ist. Ande- 
rerseits ist unsere Spiritualität von den Anfängen an zutiefst vom Blick auf den dreieinen Gott ge- 
prägt. Insofern sind die folgenden Seiten zugleich Zeugnis unseres geistlichen Lebens als Kom- 
munität. 



Einübung und Weisung 133 

• Gott ist Liebe " 

Fassen können wir das nicht. Die Fülle der Heilsereignisse, der Fakten, der Gescheh- 
nisse, der Taten Gottes, die durch und in Jesus über uns hereingebrochen sind, können 
wir nur gläubig aufnehmen und nach und nach zu verstehen suchen. Wir können die 
Offenbarung nie völlig ergründen, nie als Wissende darüber stehen, aber doch tastend 
und hineinhorchend versuchen zu begreifen, was das denn ist, das da •offenbar" wird. 
Was für ein Gott ist denn das, von dem verkündet wird, er sei in Gestalt eines sterbli- 
chen Menschen erschienen? Was für ein Gott ist denn das, der als das Leben sterben 
kann? Der sich auf diese Weise in das Gegenteil seiner selbst verlieren kann, ohne auf- 
zuhören, Gott zu sein? Was für ein Gott ist denn das, der diese Widersprüchlichkeit in 
sich aushält und austrägt, ja sie überhaupt erst schafft? 

•Gott ist Liebe". Das heißt nicht: Gott hat Liebe, und auch nicht: Gott liebt. Es heißt 
das auch. Aber •Gott ist Liebe" - das ist mehr. Es ist eine Wesensaussage. Das kann nur 
heißen: Gott ist Liebe mit und ohne seine Schöpfung, mit und ohne Welt, mit und ohne 
Menschen. Gott ist Liebe ganz abgesehen von allem, was wir kennen und was um uns 
herum ist und auch ganz abgesehen von uns selbst: Gott ist Liebe schon immer, für im- 
mer, vor der Zeit und in Ewigkeit. Gott an und für sich, Gott allein, ist Liebe. 

Gott allein? Kann einer für sich allein Liebe sein? Existiert Liebe solo? Haben wir 
das von Gott gelernt? Liebe verschenkt sich, gibt sich hin in das andere ihrer selbst hin- 
ein, in den anderen. Liebe sucht das Gegenüber. Sie sucht darin das Gemeinsame, sie 
sucht aber auch die Andersartigkeit, das Spannende in der Begegnung zweier freier 
Wesen. 

Und Liebe ist immer Geschenk. Immer ist sie frei. Nie ist sie einzufordern. Auf die 
Frage: •Warum liebst Du gerade mich?' gibt es keine Antwort. Alle Vorzüge, die ich 
für mich selbst ins Feld führen könnte, rechtfertigen nicht das Wunder, daß jemand 
mich liebt - nicht meine Vorzüge, sondern mich. 

Im völligen Sich-Schenken ist Gott Gott 

Gott ist Liebe von Anfang an. Wie und wen liebt er? Tastend nur können wir es erah- 
nen, was das heißt, wenn Jesus von Gott als seinem Vater spricht, wenn er ihn im Ge- 
bet mit •Abba" anredet, wenn er von sich als dem •Sohn" spricht, wenn er gar sagt: 
•Ehe Abraham war, bin ich!" - •Da hoben sie Steine auf (Joh 8,58f) ... So anstößig 
und skandalös war diese Aussage! 

•Ehe Abraham war, bin ich" - das heißt doch, daß es in Gott selbst ein ewiges Du 
gibt. Daß es da sozusagen zwei Pole gibt, die einander gegenüberstehen, so daß der ei- 
ne sich auf den andern hin verschenken kann. Wir können die Offenbarung nicht anders 
verstehen, als so - und doch, wie unbegreiflich ist das! Wenn wir es aber annehmen, 
ahnen wir, daß Jesus eine Wesensaussage über sich selbst macht, wenn er sich •Sohn" 
nennt. Der Sohn, das ist er in Ewigkeit. 

In Gott selbst geschieht es, daß Gott sich ausgießt in das Gegenüber, den ihm 
Gegenüberstehenden. Der Sohn empfängt sich ganz und gar vom Vater. Denn der Va- 
ter schenkt sich ganz und gar dem Sohn. Er schenkt nicht einen Teil von sich. Er 
schenkt sich ganz. •Denn wie der Vater das Leben hat in sich selber, so hat er auch dem 



Einübung und Weisung 134 

Sohn gegeben, das Leben zu haben in sich selber" (Joh 5,26), wird er später sagen, und: 
•Alles, was der Vater hat, das ist mein" (Joh 16,15). Alles. Da bleibt kein Rest. Der Va- 
ter schenkt nicht nur etwas, das er selbst dann entbehrte, weil er es hergegeben hat, son- 
dern er schenkt sich selbst und sich ganz, und hört doch nicht auf, Gott zu sein. Er ist 
Gott in diesem Sich-Schenken. In dieser Gebärde des völligen Weggebens ist Gott 
Gott. Denn Gott ist Liebe. 

So wie der Vater sich schenkt, so empfängt sich der Sohn. Er empfängt sich selbst. 
Er ist in diesem Empfangen. Alles, was er hat und ist, hat und ist er vom Vater. Darum 
gibt es keine Vermischung der Personen. Denn der Vater ist die Quelle, ist immer der 
Schenkende, der Urgrund von allem; der Sohn ist immer der Empfangende. Doch 
schon in Ewigkeit •hält er es nicht für einen Raub, wie Gott zu sein" (Phil 2,6), sondern 
er verdankt sich dem Vater, er ver-dankt sich zum Vater hin, indem er sich selbst ganz 
und restlos ihm wieder schenkt. Nichts behält er für sich zurück. In diesem Sich-Schen- 
ken ist er ganz Gott, und genau darin ist er eines Wesens mit dem Vater. Denn Gott ist 
Liebe. 

Daß aber diese Liebe nicht im Selbstgenuß zu zweit endet, sondern sich öffnen und 
gerade das Glück des Sich-Schenkens und Sich-Beschenken-Lassens teilen und mittei- 
len will, erkennen wir daran, daß Vater und Sohn ihre Liebe dem Heiligen Geist schen- 
ken, der sie auch seinerseits erwidert im völligen Hinschenken seiner selbst. Denn 
wenn wir die Worte Jesu und der Apostel über den Geist ernst nehmen, dann bleibt uns 
nichts übrig als zu bekennen: Nicht nur zwei, sondern drei Pole muß es da geben (fast 
versagt das Bild den Dienst!), die von Ewigkeit her und in Ewigkeit sich aneinander 
verschenken und ein Spannungsfeld, nein, einen •Spannungs-Raum" der Liebe auf- 
bauen. Denn Gott ist Liebe. Und auch der Geist ist in dieser Gebärde der Selbsthingabe 
ganz Gott, eines Wesens mit Vater und Sohn. 

Die •Positivität des Andern" 

Diese Einsicht hat weitreichende Konsequenzen. Zunächst: Wir können die Einheit der 
Gottheit nicht anders als in der Dreiheit der Personen von Vater, Sohn und Heiligem 
Geist bekennen. Das eine göttliche Wesen kann nicht als ein Viertes •hinter" den göttli- 
chen Personen gesucht werden, vielmehr existierte es •nie anders als je vaterhaft, sohn- 
haft und geisthaft"1. •Die Dreieinigkeit Gottes ist kein Zweitletztes, wohinter sich ein 
aller Kreatur unzugängliches, abgründiges ,Wesen' verbirgt"2. Die eine Gottheit exi- 
stiert nicht abgesehen von, sondern in personaler Konkretion nur je in Vater, Sohn und 
Heiligem Geist. 

H. U. v. Balthasar nennt dies das •Axiom von der Positivität des Andern."3 Damit 
soll gesagt sein, daß Vielfalt und Andersartigkeit keine Seinsminderung, erst recht kei- 
nen Fluch bedeuten, der im Streben nach einer •darüber" und •dahinter" liegenden Ein- 
heit überwunden werden müßte, sondern daß sie positiv von Gott gemeint und gesetzt 

1 H. U. v. Balthasar, Theologik II. Wahrheit Gottes. Einsiedeln 1985, 127. 
2 A.a.O. 137f. 
3 A.a.O. 138; ausführlicher dazu Ch. Joest, Eine • Theologie der Welt" bei Hans Urs von Baltha- 
sar, in: ThBeitr 26 (1995) 265-278, hier: 267-270. 



Einübung und Weisung 135 

sind, da er in sich selbst, •weil er wesentlich Liebe ist(,)... den Einen, den Andern und 
ihre Einheit voraussetzt"4. 

Die Liebe wird reicher 

Nun kommt aber die Liebe in der Erwiderung nicht leer zurück. Schon die Liebe, die 
wir einander schenken, ist in ihrer Erwiderung nicht mehr dieselbe. Sie ist angereichert 
durch das Leben und Wesen des andern, durch seine Person. Da bekommt die Liebe ei- 
ne neue Einfärbung, das macht sie reich und voller Überraschungen. Da gehen neue 
Erfahrungen in sie ein. Die andere Person drückt sich in ihr ganz original aus und 
schenkt sich damit an den anderen zurück. 

Es muß wohl so auch in Gott sein, wenn Gott wirklich Liebe ist. Die Liebe zwischen 
Vater, Sohn und Geist ist so groß und so reich, ihr Gegenüber aber andererseits so weit, 
daß eine ganze Welt dazwischen Platz hat. Da entsteht aus der Liebe des Vaters, der 
dem Sohn restlos alles in die Hände gibt, durch die Hände des Sohnes im Heiligen 
Geist eine Schöpfung, ein Kosmos als Abbild Gottes, ein Werk, das im Sohn geschaf- 
fen ist, wie der Kolosserbrief bezeugt (Kol 1,15-20), das in ihm seinen Bestand hat, in 
dem er die Mitte und das Haupt ist und das auf ihn hin geordnet ist und nur so lebt. 

Und nun geht die Liebe des Sohnes durch die Welt dem Vater entgegen, so wie er die 
Möglichkeit, eine Welt zu schaffen, aus der Liebe des Vaters empfangen hat. Jetzt be- 
ginnen wir zu ahnen, warum in dieser Welt der Mensch von vornherein in der Mehrzahl 
erschaffen wurde, und wir verstehen, warum die Menschen von Anfang an nicht als se- 
rienmäßige Kopien ihrer selbst entstehen konnten, sondern in der spannungsreichen 
Verschiedenheit von Mann und Frau geschaffen sind und nur so Mensch sein können. 
Schießlich begreifen wir, wie allein diese Vielfalt zusammengehalten und ausgelebt 
werden kann, wie sich also Gott das Miteinander der Menschen untereinander und mit 
ihm gedacht hat. Sie sollen ja miteinander Bild Gottes sein, und Gott ist Liebe. Insbe- 
sondere sind sie im Sohn geschaffen und tragen sein Bild, sind also Wesen, die sich 
empfangen und zu ihrem Schöpfer hin verdanken, und so auch untereinander. In dieser 
frei geschenkten, frei empfangenen und frei erwiderten Hingabe ihrer selbst aneinan- 
der und an Gott sind sie Bild Gottes im Sohn. 

So läuft die Liebe des Sohnes durch die Welt hindurch auf den Vater zu. Und so wird 
er am Ende der Zeit, wenn alles vollendet ist, die ganze Welt und all seine Herrschaft 
in ihr an den Vater zurückgeben, damit Gott sei alles in allem (1 Kor 15,28). Aber da- 
zwischen liegt das ganze Drama von Fall und Erlösung, die ganze Unheils- und Heils- 
geschichte der Welt. 

4 H. U. v. Balthasar, Versuch eines Durchblicks durch mein Denken, in: IKZ 18 (1989) 289-293, 
hier: 292f. Vgl. auch ders., Das unterscheidend Christliche der Gotteserfahrung, in: Pneuma und 
Institution. Skizzen zur Theologie IV. Einsiedeln 1974, 26-37, hier: 34; ders., Eschatologie im 
Umriß, a.a.O. 410-455, hier: 417f. 



Einübung und Weisung 136 

Das Drama von Fall und Erlösung 

•Gott war in Christus und versöhnte die Welt mit sich selber." Wir ahnen (wir können 
nicht mehr als nur ahnen), was es bedeutet, daß der Sohn selbst aufkommt für den Miß- 
brauch der Freiheit seiner Geschöpfe. Aber wir erkennen: In diesem Weg der völligen 
Hingabe seiner selbst ist er ganz Gott. So gibt er sich nicht nur an seinen Vater, so gibt 
er sich auch an sein Geschöpf. Ja, er kann sich hineinentleeren in die Knechtsgestalt, 
wie es Phil 2,7 heißt. Er kann am Kreuz und im Tod als Gott in die äußerste Gottesfer- 
ne gehen, in die äußerste Zerspannung dieses Gegenüberstehens von Vater und Sohn, 
bis hin zu dem Schrei der Verlassenheit, verbunden mit dem Vater allein durch den 
Heiligen Geist, der die Hingabe des Vaters im Sohn und des Sohnes an den Vater trägt. 
Immanente und ökonomische Trinität sind hier untrennbar miteinander verknüpft. 
Denn am Kreuz schenkt sich der Sohn dem Vater in der äußersten Preisgabe seiner 
selbst und bleibt gerade so ganz Gott, weil er die ewige Gebärde des völligen und rest- 
losen Sich-Schenkens im Fleisch wiederholt. 

Unendlich bereichert kehrt diese Liebe zum Vater zurück, der sie ewig ermöglicht. 
Darum sind die Wundmale auch noch am Auferstandenen zu sehen. Darum trägt sie 
noch das Lamm vor dem Thron (Offb 5,6). Sie bleiben in Ewigkeit als die Zeichen der 
Liebe, die sich soweit verschenken konnte und kann. Wenn der Sohn am Ende die Welt 
dem Vater zurückschenken wird, dann als durchlittene und erlöste, und gerade darin 
sich selbst und sich ganz. 

•Ich bin unter euch wie der Dienende" 

Wir ahnen nun, daß die Fußwaschung (Joh 13) eine Gottesoffenbarung ist. Das inner- 
ste Wesen Gottes kommt darin zum Ausdruck, daß Jesus seinen Jüngern von unten ins 
Gesicht schaut (H. Spaemann), denn so müssen wir uns wohl den Dialog Jesu mit Pe- 
trus vorstellen. Wir ahnen, daß die Worte Jesu: •Der Menschensohn ist nicht gekom- 
men, um sich dienen zu lassen, sondern um zu dienen" nicht nur eine vorübergehende 
Verstellung bezeichnen, eine Haltung, die kurzfristig zum Zweck der Erlösung ange- 
bracht ist, aber später dann aufgegeben werden könnte, wenn alles vollbracht ist, son- 
dern daß dieses Dienen das Wesen Gottes ist; daß der Sohn gerade darin ganz Gott ist, 
daß er sich verschenkt, sich hingibt, •sein Leben gibt zur Erlösung für die vielen" (Mt 
20, 28). Wir ahnen, daß er im Abendmahlssaal, wenn er die Jünger fragt, wer größer 
sei, der zu Tisch Sitzende oder der Dienende, ihnen Einblick in sein innerstes ewiges 
Wesen gewährt. •Ich bin unter euch wie der Dienende" - 6 öiccKovräv (Lk 22,27) - das 
ist er, und das ist Gottesoffenbarung. 

Wie leben wir Gemeinschaft? 

Und nun fragen wir uns: Wie leben wir Gemeinschaft? Man kann die Frage so jetzt 
kaum noch stellen. Bleiben wir bei dem zuletzt erwähnten Text aus Lukas 22: Die Jün- 
ger streiten sich wieder einmal, wer von ihnen als der Größte zu gelten habe. Wer hat 
den Vorrang? Wer hat das Vorrecht? Das heißt ganz praktisch: Wer sitzt obenan? Wer 



Einübung und Weisung 137 

hat das Sagen? Wer muß wem gehorchen? Wer muß die andern bedienen, wer hat das 
Recht, sich bedienen zu lassen? Wer kann befehlen? Und wer hat den Mund zu halten? 
Wer setzt sich durch? Fragen, die die Welt bis heute bewegen. Das weiß Jesus auch. 
Und er sagt zu den Jüngern: •Die Könige herrschen über ihre Völker, und ihre Macht- 
haber lassen sich Wohltäter nennen. Ihr aber nicht so!" (Lk 22,25f) 

Dieses •Ihr aber nicht so!" ist ein Schlüsselvers. Es geht hier um den Charakter des 
Gottesvolkes. Und wie läßt sich dieser bezeichnen? •Der Größte unter euch soll sein 
wie der Jüngste, und der Vornehmste wie ein Diener" (Lk 22,26). Denn das ist das We- 
sen Jesu selbst. Das ist ER. Ein Diener, der sich schenkt, der sich ganz verschenkt. 

Das neue Gebot 

•Ein Beispiel habe ich euch gegeben", sagt er bei der Fußwaschung, •damit auch ihr 
tut, wie ich euch getan habe.... Wenn ihr dies wißt, selig seid ihr, wenn ihr es tut!" (Joh 
13,15.17) Das ist das neue Gebot, wodurch sich das neue Gottesvolk von aller Welt un- 
terscheidet: •... daß ihr euch untereinander liebt, wie ich euch geliebt habe." Denn dar- 
an wird die Welt •erkennen, daß ihr meine Jünger seid, wenn ihr Liebe untereinander 
habt" (Johl 3, 34f). 

Und nun ahnen wir auch, was das heißt, wenn Jesus im hohepriesterlichen Gebet Jo- 
hannes 17 sagt: •Damit sie alle eins seien. Wie du, Vater in mir bist und ich in dir, so 
sollen auch sie in uns sein"? Wir lesen meist: •So sollen auch sie in uns eins sein", aber 
das steht nicht da. •In uns sein" - das genügt, das umfaßt alles. Wenn das unser Platz 
ist: mitten zwischen dem sich ganz schenkenden Vater und dem sich ganz zu- 
rückschenkenden Sohn, dann können wir gar nicht anders, als ebenso zu leben. In Gott 
sein, das heißt in schenkender Liebe leben. •Damit die Welt glaube, daß du mich ge- 
sandt hast" (Joh 17,21). Denn das ist Gottesoffenbarung, nicht mehr und nicht weniger. 

Wie leben wir Gemeinschaft? Wer müßte nicht bekennen, daß er immer wieder weit 
hinter dem Vorbild und Beispiel Jesu zurückbleibt? Aber der Charakter des Gottes- 
volkes ist deutlich geworden, weil der Charakter Gottes deutlich wurde. •Gott war in 
Christus und versöhnte die Welt mit sich selber" - das ist die Grundstruktur ewiger Lie- 
be. An ihr dürfen wir Anteil haben im Heiligen Geist. Dazu ist er uns gegeben worden. 
Um eine Grundhaltung geht es, um eine Gesinnung, um ein inneres Ausgerichtetsein 
des Herzens. Es geht um den Charakter der sich ewig schenkenden Liebe in völliger 
und restloser Übergabe des einen an den andern. Das bedeutet es, wenn •die Liebe 
Gottes ausgegossen ist in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist" 
(Rom 5,5). Das bedeutet es, wenn die verschiedenen Geistesgaben sämtlich zum 
Dienst gegeben sind, zum Nutzen aller (1 Kor 12,7), und daß sie nichts nützen, wenn 
die Liebe fehlt (1 Kor 13,1-2). Darin liegt eingeschlossen, daß der andere, der Anders- 
artige in seiner Andersartigkeit gelten darf, angenommen und als Bereicherung will- 
kommen geheißen ist. 

Christoph Joest, Gnadenthal 




