
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Gibt es eine evangelische Spiritualität?1 

Spiritualität in Praxis und Theorie ist dem Pastoralkolleg als ein Schwerpunktthema im 
Lauf der Jahre zugewachsen. Im Gespräch darüber wird immer wieder die Frage ge- 
stellt: Gibt es eigentlich eine spezifisch evangelische Spiritualität? Es dürfte sich loh- 
nen, dieser Frage etwas näher nachzugehen. Evangelische Spiritualität - was ist damit 
gemeint? Ich frage im einzelnen nach ihrem Material, ihrem Vollzug und ihrer Ab- 
grenzung. 

Das Material 

Was die Frage nach dem Material, dem Stoff für evangelische Spiritualität angeht, so 
ist sie einigermaßen befriedigend zu beantworten. Vor neun Jahren wurde ein Pastoral- 
kolleg2 angeboten unter Leitung von Christian Zippert, dem jetzigen Bischof von Kur- 
hessen-Waldeck. Thema war: Das Gebet im Gottesdienst und im Kämmerlein. Da ha- 
ben wir uns beschäftigt mit Martin Luthers •Eine einfältige Weise zu beten" und Wil- 
helm Löhes (1808-1872) •Samenkörnern", mit den Herrnhuter Losungen, Jörg Zinks 
•Womit wir leben können" und Zipperts eigenem Gottesdienstbuch, besonders aber 
mit dem evangelischen Choral. Man könnte hinzufügen den Neukirchener und andere 
christliche Abreißkalender, kürzere und ausführlichere Andachtsbücher wie neuer- 
dings das treffliche Rummelsberger Brevier3. Vollständigkeit ist weder möglich noch 
nötig. 

Eine eigene Erwähnung verdient freilich das inzwischen erschienene Evangelische 
Gesangbuch, speziell die Ausgabe für Thüringen/Bayern.4 Darin hat eine kostbare 
Sammlung, Sichtung und Ordnung des christlichen Liedgutes stattgefunden, vom alt- 
kirchlichen Hymnus bis zum modernen Singruf. Daneben finden sich in einem eigenen 

1 Unter dem Titel •Spiritualität ist Spiritualität. Wider die konfessionelle Isolierung" ur- 
sprünglich veröffentlicht in: Korrespondenzblatt Nr. 4 (April) 1999. Herausgegeben vom Pfarre- 
rinnen- und Pfarrerverein in der Evang.-Luth. Kirche in Bayern. 
2 So werden auch die einzelnen Veranstaltungen des nach dem Zweiten Weltkrieg gegründeten 
Pastoralkollegs der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern genannt. Im September 1995 
stellte im Festakt zur 50-Jahr-Feier des Pastoralkollegs in Neuendettelsau der Landesbischof 
Hermann von Loewenich dieses als einen bewährten •Ort von Spiritualität, Koinonia, Parrhesia 
und Diakonia" hin, der gerade in einer schnellebigen Zeit nichts an Aktualität eingebüßt, ja viel- 
leicht hinzugewonnen habe. S. a. die Anmerkung im Beitrag Exerzitien im Pastoralkolleg, in: 
GuL 68 (1995) 308. 
3 Helmut Millauer, Rummelsberger Brevier. Du bist mir täglich nahe. 4 Bände. Neuendettelsau 
1992. 

4 Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern (Hrsg.), Antwort finden in alten und neuen Liedern, 
in Worten zum Nachdenken und Beten - Evangelisches Gesangbuch. Ausgabe für die Evange- 
lisch-Lutherischen Kirchen in Bayern und Thüringen. Evangelischer Presseverband für Bayern 
e.V. München 1993-1996. 



Aus dem Leben der Kirche 139 

Teil umfangreiche liturgische Stücke, Gebete für vielerlei Anlässe, Bekenntnisse und 
Lehrzeugnisse der evangelischen Kirche. Nicht zu vergessen die etwa sechzig 
Schwarzweißbilder, die sich der Betrachtung anbieten, sowie die mir besonders lieb 
gewordenen Zwischentexte zur Besinnung, die unter die Lieder eingestreut sind. Das 
alles unter dem Titel Evangelisches Gesangbuch - im Augenblick nach meiner Ein- 
schätzung der bemerkenswerteste Beitrag zu unserer Frage nach dem Stoff für evange- 
lische Spiritualität. 

•Evangelisch" ist dabei freilich allenfalls schwerpunktmäßig zu verstehen, als Re- 
gel, die durch eine erhebliche Anzahl von Ausnahmen bestätigt wird. Unter diese 
wären die vorreformatorischen, zum Teil bis in die Alte Kirche zurückreichenden Ge- 
sänge zu zählen, die Gemeingut aller Kirchen sind. Darunter auch die Lieder katholi- 
scher Autoren, etwa des Konvertiten Angelus Silesius oder in unserem Jahrhundert die 
Dichtungen der beiden Thurmaiers, die sich in den Gemeinden eingebürgert haben. 
Der Katholik Max Reger ist es gewesen, der in unserem Jahrhundert den protestanti- 
schen Choral zu höchster Blüte gebracht hat. Nicht genuin evangelisch ist auch der li- 
turgische Teil mit den jüdischen Psalmen, die meistens nach katholischem Vorbild 
zum Singen eingerichtet sind, vor allem aber die Stücke der •Deutschen Messe". Voll- 
ends nehmen die Ausnahmen Überhand bei den •Worten zum Nachdenken" zwischen 
den Liedern. Natürlich steht, wie es sich gehört, von der Anzahl der Beiträge her Lu- 
ther an erster Stelle - an zweiter übrigens Bonhoeffer. Dann aber finden sich die Ka- 
tholiken Stefan Andres, Helder Camara, Ernesto Cardenal, Theresia Hauser, Jan Twar- 
dowski. Elie Wiesel und Nelly Sachs sind jüdisch, Gandhi und Tagore Hindus. Und 
wie steht es mit Bert Brecht und Beuys, Adorno und Ringelnatz? Was schließlich die 
Bilder anlangt, so habe ich beim Durchblättern der Künstlerbiographien keinen einzi- 
gen Hinweis auf deren Konfession finden können. 

Evangelisches Material für Spiritualität? Jawohl, aber durchaus in einem offenen, 
weitherzigen und alles andere als exklusiven Sinn. Die Anleihe bei anderen Religionen, 
Konfessionen und Weltanschauungen wird offenbar nicht als Gefährdung oder Bedro- 
hung empfunden, der Verzicht auf solches Gut vielmehr als Einengung und Verarmung. 

Die Praxis 

Nach evangelischer Spiritualität fragen hieße zweitens: ermitteln, ob und inwieweit sie 
im Raum der evangelischen Kirche praktiziert wird. Anders gefragt: Findet das über- 
reich angebotene Material auch Verwendung, wird nach den vielfältigen Rezepten 
auch wirklich gekocht und gegessen? 

Dazu läßt sich statistisch einiges beibringen. Jedes Pfarramt muß zum Jahresende ei- 
ne Erhebung machen über die Anzahl der Gottesdienste, Abendmahlsfeiern, Andach- 
ten, Bibelstunden. Wie oft hat dergleichen stattgefunden, wie viele Besucher gab es, 
steigt oder fällt die Teilnehmerkurve? Man kann auch bei den Verlagen den Absatz von 
geistlichem Schrifttum abrufen: Wieviele (in der Regel übrigens ökumenisch gestalte- 
te) Faltblätter für die häusliche Advents- und Passionsandacht wurden bestellt, wievie- 
le Losungshefte, Kinderbibeln, •Worte für den Tag" sind verkauft worden - alles unter 
der Voraussetzung, daß dergleichen nicht nur erworben, sondern auch verwendet wird. 
Dann kann man sich die Programme entsprechender Erwachsenenbildungs-Einrich- 
tungen vornehmen: Was wird da als Hilfe zur Spiritualität angeboten? Welche Kurse 
sind gut besucht, welche weniger, welche müssen etwa ausfallen? Schließlich läßt sich 
bis zu einem gewissen Grad auch über die Seelsorge statistisch etwas erheben. Seit ei- 



Aus dem Leben der Kirche 140 

nigen Jahren wird in unserer Landeskirche eine Liste der männlichen und weiblichen 
Beraterpfarrer veröffentlicht. Ohne das Seelsorgegeheimnis zu verletzen, wäre von 
diesen einmal zu hören, in welchem Umfang sie in Anspruch genommen werden. 

Freilich, gerade mit diesem letzten Beispiel wird die Grenze einer quantitativen Er- 
mittlung deutlich. Sie liegt dort, wo Spiritualität nicht mehr gemeinschaftlich-öffent- 
lich geübt, sondern individuell, allein, unter vier Augen oder auch in informellen 
Kleingruppen. Und es ist deutlich, daß in diesem nicht mehr faßbaren Bereich der Kern 
der Spiritualität zu finden ist. Hier geschieht oder geschieht vielleicht auch nicht das 
Wesentliche: die Begegnung mit Gott im •Kämmerlein". Insofern bleibt die Frage 
nach dem Vollzug evangelischer Spiritualität ein erhebliches Stück weit offen - muß 
sie offen bleiben. 

Denn Diskretion und Verschwiegenheit sind ein nicht hoch genug zu schätzendes 
und nicht sorgfältig genug zu schützendes Gut. Wo treu und regelmäßig gebetet, die 
Bibel gelesen und meditiert wird, da ist das zuerst und zuletzt ein sehr persönlicher 
Vorgang, der die publicity nicht verträgt, sondern im Verborgenen zu gesehen hat 
(Matth. 6). Ein Hinaustragen wirkt hier allzuleicht störend oder verfälschend. Auch 
wer im Seelsorgegespräch sich öffnet, muß sich der unbedingten Verschwiegenheit ab- 
solut sicher sein und im Pastoralkolleg wird zu gegebener Zeit darauf hingewiesen, daß 
die Voraussetzung für ein offenes, angstfreies, vertrauensvolles Klima nur dadurch ge- 
geben ist, daß keine Äußerung über das Haus der Stille hinausdringt. 

Allerdings ist dies nur die eine Seite. Denn es kann ja dahin kommen, daß hinter der 
schützenden Fassade der Verschwiegenheit und Diskretion allmählich gar nichts mehr 
geschieht. Je intimer geistliches Leben ist, desto stärker ist es gefährdet durch Verstum- 
men, Veröden, Versanden. Korrektur, Austausch, Ermunterung, Kommunikation ist 
unerläßlich. Sonst kann ich gute Vorsätze nicht durchhalten, bleibe in verheißungsvol- 
len Anfängen stecken, werde überdrüssig und lustlos. Scham und Ärger, Reue und 
Schuldgefühle stellen sich ein, und davon spricht man nicht gern. Die Verschwiegenheit 
in sich ist ambivalent; sie kann umkippen aus einer schützenden in eine die Leere ka- 
schierende Verschwiegenheit. In eine Diskretion, die nur mehr die Fehlanzeige hütet. 

Was wäre dagegen zu tun? Es empfiehlt sich, regelmäßig, im kleinen Kreis, zu 
zweit, behutsam über die eigene persönliche Spiritualität zu reden. Die Herrnhuter Lo- 
sungen waren übrigens ihrem Ursprung nach als Thema für einen zehnminütigen geist- 
lichen Austausch gedacht. Daß man sich gegenseitig Erfahrungen erzählt, erlebte Freu- 
den, Schmerzen, Durststrecken, Enttäuschungen, aber auch unvermutete Hilfen. Daß 
man sich untereinander tröstet, weiterhilft, auf Gefahren aufmerksam macht und för- 
dert. Geschieht in der evangelischen Kirche diesbezüglich genug? Gibt es dafür eine 
geeignete Sprache? Oder sind Schamhaftigkeit, Scheu und Sprachlosigkeit vorherr- 
schend? Man kann nicht mehr als freundlich und zurückhaltend fragen - eine statisti- 
sche Antwort ist unmöglich und muß unmöglich bleiben. 

Die Abgrenzung 

Mit den bisherigen Überlegungen haben wir uns der Ausgangsfrage einigermaßen an- 
genähert; zum Kern freilich sind wir noch nicht vorgedrungen. Dieser müßte etwa so 
formuliert werden: Gibt es evangelische Spiritualität, mit der wir einer anderen (na- 
mentlich der katholischen) gegenüber auf eigenen Füßen stehen können? Ohne auf An- 
leihen bei dieser angewiesen zu sein? Durch die wir als Evangelische unsere Identität 
erkennen und nach außen hin zeigen können? 



Aus dem Leben der Kirche 141 

Ich gestehe, daß mich diese letzte Ausformung unserer Frage in Verlegenheit bringt, 
ratlos macht. Verrät sie doch, offen oder verhüllt, eine Abgrenzungs- und Selbstver- 
sorgungsmentalität, die mir immer mehr abhanden gekommen ist, je länger ich mit 
Ökumene befaßt bin. Entspringt nicht solches Beharren auf dem Eigenen, das wir hät- 
ten und andere nicht, einer tiefen Unsicherheit? Ich meine: Nein, eine evangelische 
Spiritualität von dieser Art gibt es nicht! Im Bereich der Diakonie und Liturgie, der 
Lehre und der Exegese ist die konfessionelle Isolierung längst Vergangenheit; im Be- 
reich der Spiritualität muß sie doppelt abgetan sein. Auch hier kann sich sinnvoller 
Weise zwischen uns und der katholischen Seite nur ein gegenseitiges Geben und Neh- 
men vollziehen. Das wird freilich in diesem besonderen Fall sehr ungleichgewichtig 
sein. Wir Evangelischen können von unseren katholischen Partnern viel mehr nehmen, 
als wir je selbst zu geben in der Lage sind. Und das hat seine Gründe. 

Sie liegen darin, daß der Protestantismus von seinem Ursprung her im Vergleich 
zum Katholizismus ein wesentlich gebrocheneres Verhältnis zur kirchlichen Überlie- 
ferung hat. Das geht auf Luther selbst zurück, der mit der Tradition des Mönchtums ra- 
dikal gebrochen hat (was sogar in Artikel 27 des Augsburgischen Bekenntnisses seinen 
Niederschlag fand). Zugleich war ihn die mönchische Frömmigkeit so in Fleisch und 
Blut übergegangen, daß er sie selbst selbstverständlich weiterhin praktizierte, seiner 
neuen Lebensform angepaßt. Das hatte unmittelbar nach Luthers Tod eine Krise der 
Spiritualität zur Folge. Frömmigkeit erschien mit Recht unverzichtbar; zugleich konn- 
ten Luthers Epigonen, denen die klösterliche Tradition unbekannt war, dafür nichts Ei- 
genes vorweisen. Deshalb griff man einerseits auf Luthers Gebete selbst zurück, an- 
dererseits auf das vorreformatorische Frömmigkeitsgut. Johann Arndt (1555-1621) 
hat zwei Generationen später einen eindrucksvollen spirituellen Entwurf geliefert, der 
aber nicht in die Breite und auf längere Sicht gewirkt hat. Zur Blüte kam allerdings der 
evangelische Choral, für den um diese Zeit Philipp Nicolai (1556-1608) und Paul Ger- 
hardt (1607-1676) zu nennen sind. 

Die stärkere Distanz zur Tradition ist später dann auch zu erkennen, wo geistesge- 
schichtliche Strömungen beide Kirchen betroffen haben. Freilich: den Katholizismus 
scheinen sie jeweils nur leicht gestreift zu haben, während im Protestantismus eine tie- 
fe Erosion zu beobachten ist. Aus der Zeit der Aufklärung wähle ich als Beispiel den 
ersten Nürnberger Dekan Johann Gottfried Junge, einen verantwortungsvollen und 
überaus tätigen Mann, der für seine Kirche das Beste wollte. Aus diesem Drang setzte 
er sich vor 200 Jahren für ein seichtes Aufklärungsgesangbuch ein: Luther und Paul 
Gerhardt mußten darin neueren Poeten weichen, deren Erzeugnisse heute nicht selten 
mit unfreiwilliger Komik wirken. Junge selbst hat in ähnlichem Geist veröffentlicht: 
gedruckte Andachten, als Ersatz für den Kleinen Katechismus eine Kinderfibel und - 
nach umfassenden liturgischen Studien - eine seiner Zeit gemäße Gottesdienstordnung, 
die allerdings ein halbes Jahrhundert später von der Generalsynode der bayerischen 
Landeskirche verboten wurde. Man kann sicher darüber streiten, wie weit und wie tief 
solche Strömungen gegangen sind - ohne Spur sind sie jedenfalls nicht geblieben. 

Zu gleicher Zeit, als Nürnberg den Status der freien Reichsstadt verlor und nach 
Bayern eingegliedert wurde, kam dort die evangelische Einzelbeichte außer Gebrauch. 
Sicher, sie war entartet; sie erschöpfte sich weitgehend darin, daß man starre Formen 
aufsagte und Gebühren bezahlen mußte. An diesem Beispiel läßt sich ein Unterschied 
zwischen den Konfessionen illustrieren. Spiritualität ist hüben und drüben stets ge- 
fährdet: durch Erstarrung, Formalisierung, Gedankenlosigkeit, Verwahrlosung. Dies 
wird nach einiger Zeit meistens erkannt, aber mit durchaus verschiedener Wirkung. Im 
Protestantismus schafft man das problematische Phänomen kurzerhand ab; dadurch 



Aus dem Leben der Kirche 142 

verschwindet mit dem abusus zugleich der usus. Der Katholizismus dagegen sucht den 
abusus zu beseitigen und den rechten usus zu pflegen. In dieser Fähigkeit zur geduldi- 
gen, korrigierenden und liebevollen Pflege der Spiritualität ist er uns voraus. 

Aus unserem Jahrhundert erwähne ich zwei Erscheinungen: die historisch-kritische 
Forschung und die •Achtundsechziger". Wer einen neueren biblischen Kommentar 
aufschlägt, stellt unschwer fest, daß auch in der katholischen Exegese die historisch- 
kritische Forschung Eingang gefunden hat. Aber sie ist dort nicht die einzige Art der 
Beschäftigung mit der Bibel, sondern deren liturgischer und spiritueller Gebrauch steht 
gleichgewichtig daneben. Nun wäre das Verhältnis der historisch-kritischen For- 
schung zur Spiritualität eine eigene Studie wert. Ich selber habe die Erfahrung, daß die 
historisch-kritische Erschließung eines biblischen Textes zu einer spirituellen Begeg- 
nung weiterführen kann. Aber selbstverständlich ist dieser zweite Schritt nicht, er ge- 
schieht nicht automatisch, sondern muß eigens getan werden. Sowohl historisch wie 
kritisch sind Distanzbegriffe; insofern ist stets eine innere Annäherung aus der Distanz 
erforderlich. Zur historischen Kritik wurde im Protestantismus während der letzten 
Jahrzehnte ausführlich angeleitet, zum zweiten Schritt weit weniger. 

Und schließlich 1968 - eine geschichtlich notwendige geistig-gesellschaftliche Re- 
volution. Nur: Meine Andacht ist die morgendliche Dusche und mein Gottesdienst ist 
das politische Engagement - das konnte so dezidiert nur im protestantischen Raum 
geäußert werden. Und auch so etwas hinterläßt seine Spuren. 

Inzwischen ist in unserer Kirche ein neues Fragen aufgebrochen nach Spiritualität 
und Frömmigkeit, nach Meditation und geistlichem Leben. Das ist nicht genug zu be- 
grüßen und zu fördern. Es wäre aber ein großer Schaden, wenn solches Fragen in ir- 
gend einer Weise bei konfessionalistischer Verengung und Selbstgerechtigkeit landen 
würde. Die würde allenfalls deutlich machen, wie armselig und kümmerlich wir dran 
wären, müßten wir allein auf uns selbst gestellt sein. Als sich unsere Landessynode im 
Jahr 1994 mit dem Thema Spiritualität befaßte, war sie gut beraten, neben Manfred 
Seitz als Hauptreferenten den Exkatholiken Steffensky und die Benediktinerin Hin- 
tersberger einzuladen. Im Katholizismus ist eine kontinuierliche spirituelle Erfahrung 
vorhanden, die in einer ständigen Tradition wurzelt und zugleich auf den neuesten an- 
thropologischen Stand gebracht ist. Hier gibt es auch für uns, wenn wir darum bitten, 
kundige Hilfe und weise Anleitung von gut ausgebildeten Frauen und Männern. Evan- 
gelische Spiritualität? Ja, aber nur im lebendigen, welchselseitigen Austausch mit un- 
seren katholischen Brüdern und Schwestern. 

Wolfgang Dietzfelbinger, Neuendettelsau 




