Der Glaube ist ein Blindenstock

Kirche im Tastschritt

Innehalten — oder: Verschwiegene Andacht

In einer der Aachener Innenstadtkirchen werden tiglich Hunderte von Opferkerzen an-
geziindet. An den vier dafiir vorgesehenen Bildern und Statuen brennen hier gleichsam
die Anliegen — ununterbrochen von morgens bis abends. Verschwiegen. Und fast im-
mer ist jemand da — oder mehrere —, der in der Kirche verweilt: Stehend. Knieend. Um-
hergehend. Betend. Verweilend. Rastlos.

Seitich das zum ersten Mal bewuflt wahrgenommen habe, beeindruckt mich das im-
mer mehr. Es sind Touristen, Ortsansissige, Fremde, Einkdufer, Junge, Alte ... Was sie
verbindet: Sie sind unterwegs, Voriibergehende. Aber: Hier halten sie inne; hier steht
jede Kerze fiir einen Wunsch, fiir eine Bitte, fiir einen Dank, fiir ein personliches An-
liegen. Damit Gott sehe. Und manche beten sich im Schutz der Kirchenmauern néher
heran an den fremden Gott. Vielfach betretene Kirche: Und niemand nétigt zom Amen-
Sagen.

Der Philosoph Peter Sloterdijk hat einmal formuliert: , Kirche heute, so scheintes, ist
ein Unternehmen zur Selbstverwaltung der Melancholie iiber die Unmoglichkeit der
Kirche.

Ich bin geneigt, ihm zuzustimmen; jedenfalls dann, wenn man die géngige Kritik an
der Kirche von innen und von auflen als Mafstab nimmt. Der Staub des Selbstzweifels
und der schleichenden Resignation hat sich in vielen Ritzen des Bauwerkes ,,Kirche*
abgesetzt. Aber die vielen Kerzen, die brennenden Anliegen erheben Einspruch. Sie
sprechen eine andere Sprache. Sie sind namenlose Gegen-Griinde. Schweigsam, aber
wabhr. Sie rufen Gott auf den Plan.

Wen soll man sonst anrufen im Disneyland der Selbsterloser? Zu wem sonst gehen
im Labyrinth der Lebensparzellierer? Manche Gespriche iiber die Gestalt und Zukunft
der Kirche vergessen oder unterschlagen leicht eine fundamentale Dimension: In ihrem
entscheidenden und sie prigenden Kern ,,hat” die Kirche sich nicht selbst. Sie ist nicht
vorrangig . fiir sich” da. Kirche ist wesentlich Ek-klesia, Herausgerufene und Heraus-
zurufende.

Herkunft und Zukunft: Nicht du trdgst die Wurzel

Die Kirchenlehrerin und Karmelitin Teresa von Avila (1515-1582) schreibt in ihrer
Selbstbiographie: ,,Wir konnen dem Brunnen kein Wasser geben, wenn seine Quelle
versiegt ist. Hat er aber Wasser, dann diirfen wir nicht versdumen, daraus zu schopfen.*?

' P. Sloterdijk (Hrsg.), Mystische Zeugnisse aller Zeiten und Vélker. Gesammelt von M. Buber
(Erstausgabe 1909 unter dem Titel Ekstatische Konfessionen). Miinchen 21993, 26.

2 Sdmtliche Schriften von Theresia von Jesu. Bd. It Das Leben der Heiligen Theresia von Jesu.
Ubers. von A. Alkofer. Miinchen, Kempten 1994, 115.



Aus dem Leben der Kirche 144

Wenn man sich selbst als ,,die Quelle” begreift und letztlich der Effektivitiit der
eigenen Krifte und Pldne allein alles zutraut, dann gerit die abhingige Herkunft der
Kirche in Vergessenheit. Gespriche und Dialoge iiber die notwendigen Reformen der
Kirche miissen in sich Raum haben und freihalten, in dem etwas Unvorhergesehenes
passieren kann. Die Lebendigkeit von ,Ruach” — schopferische Wirkmacht, Geistin
Gottes — ist nicht konzeptionell zu erzwingen. Der Geist weht, wo er will, man weil}
nicht, woher er kommt und wohin er geht (vgl. Joh 3,8).

Der Winter in der (deutschen) Kirche und die Marginalisierung des kirchlich einge-
fafiten Glaubens in weiten Teilen der Gesellschaft mdgen zu mancher Unduldsamkeit
oder Mentalititsverhirtung verleiten. Aber mitten in dem unumginglichen Wand-
lungsprozefl wire das BewuBtsein dafiir wachzuhalten, daB wir uns nicht mit dem
Wein eigener Pline berauschen sollen, sondern dafiir empfinglich bleiben, vom Heili-
gen Geist erfiillt und belebt zu werden (vgl. Eph 5,18).

Eine tiefgreifende Re-Formation vom Ursprung her begéinne damit, sich dem {iber-
raschenden, von uns selbst nicht einkalkulierbaren Wirken des Geistes zu 6ffnen und
es nicht durch die eigenen Kontrollwiinsche zu behindern. Eine solche Haltung wire
getragen von der Zuversicht: ,,Komm, Heilger Geist, der Leben schafft /erfiille uns mit
DEINER Kraft“ (vgl. Gotteslob 241, 1). Es wire auch die Einwilligung darin, da8 sich
die Kirche wesentlich als abhidngig versteht. Das betrifft ihre Herkunft. Ein solches
Selbstverstindnis ist aber auch bestimmend fiir ihre Gestalt in der Zukunft.

Das paulinische Wort ,,Nicht du tréigst die Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich*
(Rom 11,18) hat in diesem Zusammenhang auch einen geistlichen Tiefensinn, der um
das eigene Nicht-in-der-Hand-Haben, um die angenommene eigene Armut weif3. In der
Zuversicht Edith Steins (1891-1942) ausgedriickt: ,,Ich denke, auf alle Fille ist es ein
sehr sicherer Weg, von sich aus alles zu tun, um ein leeres Gefa8 fiir die gottliche Gna-
de zu werden.*

Diese personliche Einsicht hat auch grundsitzliche Bedeutung im Prozef3 der Um-
gestaltung und des Wachstums der Kirche.

Selbstriicknahme: ... und muf3 nicht beten

Das Anziinden einer Opferkerze fiir ein personliches Anliegen 146t als Symbolhand-
lung einen weiten Spielraum fiir ganz unterschiedliche Haltungen, in denen das ge-
schieht. Der Dank hat ebenso Platz wie die Not. Das schweigende Verweilen vor Gott
ist ebenso moglich wie ein Stogebet oder auch ein ginzlich unbenennbares Innehal-
teu. Man wird nicht genotigt zu einer Ausrichtung der eigenen inneren Befindlichkeit,
man ,,muf3“ nicht beten. Reiner Kunze hat in einem Gedicht* einmal geschrieben:

3 Edith Steins Werke. Bd. IX: Selbstbildnis in Briefen. Zweiter Teil 1934—1942. Druten, Freiburg
1977, L 16.

4R. Kunze, gesprdch mit der amsel. friihe gedichte — sensible wege ~ zimmerlautstirke.
Frankfurt 1984, [77.



Aus dem Leben der Kirche 145

PFARRHAUS
(fiir Pfarrer W.)

Wer da bedriingt ist findet
maueru, ein
dach und

muf3 nicht beten

Was hier fiir das ,,Pfarrhaus* geltend gemacht und erhofft wird, zeigt auch eine Per-
spektive fiir die Kirche insgesamt auf im ProzeB des Ubergangs: Die Tiir 6ffnen fiir
Passanten, Voriibergehende, Zufluchtsuchende; das Weggeleit nicht erzwingen wol-
len; sich iiber ein Wiederkommen freuen, es aber nicht fixierend einkalkulieren; Raum
geben; frei lassen.

Im Ambiente der Freiheit der Kinder Gottes (vgl. Rom 8,21) lassen sich Kommen
und Gehen ernst nehmen. ,,Kirche* braucht man nicht mehr zuerst als einen Ort zu be-
greifen, den es gegeniiber anderen zu verteidigen oder mit Platzanspruch durchzuset-
zen gilt. Gemeinsam mit anderen ist neu zu entdecken, worin das Vitale, Verlockende
oder Herausfordernde dessen besteht, wofiir die Kirche einstehen méochte:

,Ich — der Herr, dein Gott — werde fiir Israel dasein wie der Tau, damit es aufbliiht
wie eine Lilie und Wurzeln schldgt wie der Libanon. ... seine Pracht soll der Pracht des
Olbaums gleichen ... (Hos 14,6.7).

Gott ist unaufdringlich. ,,Wie der Tau® ist er da. In seiner Gegenwart sollen alle
wachsen und aufblithen kénnen. Entsprechend geht es darum, echte Begegnungen zu
suchen, deren weitere Entwicklong wirklich offen, weil unverfiigbar ist. Kirchliche
und pastorale Konzepte, die ,.etwas Bestimmtes* von anderen wollen, stehen leicht in
der Gefahr, zuletzt nur sich selbst bestitigen zu wollen, weil sie ,,den Anderen®, ,,das
Fremde*, das selbst gerade noch nicht Gewufite oft nicht wahrnehmen oder zulassen.
Wenn man sich hingegen Einspriiche oder Widerspriiche der lebendigen Wirklichkeit
gegeniiber dem eigenen Konzept zu erlauben vermag, dann wagt man eine immer wie-
der gefihrdete Form, in der Liebe zu bleiben. Es wire eine Liebe, die auf Ver-
zweckungen (,,weil", ,.damit) und Bestimmungsanspriiche (,,ihr miifit eigentlich®)
verzichten kann. Eine solche Liebe ist zerbrechlich und bedroht. Denn sie , hat* im ei-
gentlichen Sinn keine Position mehr, die sie erkliren, verteidigen oder durchsetzen
konnte; sie ist von ihrem Wesen her arm, d.h. angewiesen. Sie bleibt empfinglich fiir
den jeweils gegebenen Augenblick oder die zugemutete geschichtliche Stunde. Die-
trich Bonhoeffer (1906-1945) hat einmal formuliert:

,In der Liebe bleiben heift, offene Augen bekommen, etwas zu sehen bekommen,
was nur wenige sehen, nimlich die ausgestreckten bittenden Hinde der anderen, die
am Weg sind. ... Entscheidend ist, dafl man sich dort, wo es ist, jederzeit von Gott un-
terbrechen lassen kann. Aber in der Liebe bleiben kann man nur unwissend.* >

5 Dietrich Bonhoeffer Werke. Bd. | |: Okumene, Universitit, Pfarramt 1931-1932. Hrsg. von E.
Amelung u. C. Strohm. Giitersloh 1994, 425.



Aus dem Leben der Kirche 146

Wenn die Augen wirklich geoéffnet sind, dann behindern keine Sichtblenden (der nur
eigenen Vorstellung oder Option) mehr den Blick. In dieser Weite erschlief3t sich ein
Raum voraussetzungsloser Begegnung und Anerkennung, in dem die Andersheit des
Anderen (vgl. E. Levinas, ].B. Metz), die Fremdheit des Fremden gesucht wird, beste-
hen bleiben kann und gerade nicht ,,stort*. In einem solchen Raum kann man atmen,
man kann darin frei leben und ,,muf} nicht beten” — und muB auch keine andere Ein-
trittsbedingung erfiillen.

Zuwendung: ,,Welches Leiden qudlt dich?“

Eine Kirche, die sich wesentlich als ,,unterwegs* versteht und ihr eigenes Handeln auns
dem Bild der ,,Pilgerschaft entwickelt, wird sich auch fiir die Frende und Angst, die
Trauver und die Hoffnung derer interessieren, die mit auf dem Weg sind. Das ernstge-
nommene Bild von der ,,Peregrinatio” (,,Pilgerschaft”; vgl. 1 Petr 2,11; Ps 39,13) weist
alle fundamental als Suchende, als Menschen auf dem Weg, als Passanten aus und
iiberwindet die voreilige Einteilung in Wissende und Nichtwissende, in Lehrende und
Belehrte, in richtige und falsche Gehweisen. Mit diesem Selbstbild kann man nun — auf
gleicher Ebene — neu hellhérig werden fiir das, was auf dem Wege auch belastet, wo
Ziele aus den Augen verloren gehen und Hoffnungen zerbrechen.

Die Frage nach der wirklichen Not ist der Ernstfall fiir das behauptete Interesse am
Anderen. Sie ist eine Geste absichtsloser Zuwendung. Simone Weil (1909-1943) hat
die wesentliche Dimension aller Zuwendung zum Anderen einmal auf die Formel ge-
bracht: ,,Die Fiille der Nichstenliebe besteht einfach in der Fahigkeit, den Nichsten
fragen zu kénnen: ,Welches Leiden quilt dich?*

Das ist nicht so einfach, wie es zunéchst den Anschein hat. Es geht ja darum, all die
eigenen Interessen, den beurteilenden Blickwinkel, den Habitus wissender Uberlegen-
heit und die Prisentation unangemessener Losungsschablonen lassen, loslassen zu
konnen. Insofern wird die Frage ,,Wie geht es dir (wirklich)?* durchans schwer oder
verhalten iiber die Lippen kommen. So betont Simone Weil ausdriicklich, daf} es sich
bei solcher Aufmerksamkeit um eine seltene Fihigkeit handelt; ,,sie ist beinahe ein
Wunder; sie ist ein Wunder.*” Im innerkirchlichen Dialog bedeutet dies, daB bei dem
Ringen um eine zukunftsfdhige Gestalt der Kirche auch die personliche, pastorale oder
theologische Not des Anderen ihr Recht hat. Sie muB eine ausdriickliche oder stille Ge-
stalt annehmen konnen, die anders ist als die eigene.

Vermutete Befindlichkeitszuweisungen ausschlieBlich nach Amtern und Rollen,
Gruppierungen, Kategorien und Optionen fiihren schnell zu einer Gespriachslihmung
oder zu einem Lobbyverhalten, bei dem in erster Linie die eigene Position durchzuset-
zen ist. Die Rede von der Not, der Sorge oder dem Leiden ,,der* Basis, ,,des* Amtes,
,der Laien, ,,der Frauen, ,,der* Priester usw. wird leicht zu einer Form der Verschan-
zung, hinter der das wirklich Gemeinte oft kaum mehr erkennbar wird. An die Stelle

8 S. Weil, Aufmerksamkeit fiir das Alltiigliche. Ausgewdhlte Texte zu Fragen der Zeit. Hrsg. u. erl.
von Q. Betz. Miinchen 1987, 65 f.
"ebd.. 65.



Aus dem Leben der Kirche 147

eines echten, offenen und weiterfithrenden Dialogs tritt dann der Kampf um die Durch-
setzung von Positionen. Es wird dann nar zu oft ibersehen, daBl sich manche Noéte, Fra-
gen und Ohnmichte ,,quer* zu den gewéhlten Einteilongen verhalten; daB sie ndmlich
hier und da vorkommen; dal diese u nd jene davon beunruhigt sind.

Das Leiden beim Anderen in der Tiefe wahrnehmen kann nur, wer seine eigene Not
ond seine eigene Angewiesenheit auf Erbarmen erfahren hat. Wer die tiefste Schwach-
heit bei sich selbst kennt, kann der Not des Anderen ohne Angst um sich selbst und oh-
ne den Zwang, sie beheben zu miissen, Raum geben. Es ist ein freies, empfingliches
Anblicken, das fragt: ,,Welches Leiden quilt dich?*

,.Dieser Blick ist vor allem ein aufmerksamer Blick, wobei die Seele sich jedes eige-
nen Inhalts entleert, um das Wesen, das sie betrachtet, so wie es ist, in seiner ganzen
Wabhrheit, in sich aufzunehmen.“® Wenn wir es lernen, innerkirchlich in dieser Weise
nach der Not des Anderen zu fragen, dann kann sich anch die Féhigkeit nev entwickeln,
heutiges Leiden der Menschen in ihrer Lebensgeschichte wie in ihrer gesellschaftli-
chen Wirklichkeit ohne vorschnell urteilenden oder besserwissenden Blick zu erken-
nen.

Grundhaltung: Das eigene Leben Gott hinhalten

Das Innewerden der eigenen geistlichen Armut bedeutet die Anerkenntnis angewiesen
zu sein; auf Gott angewiesen zu sein. Es ist die personliche und kirchliche Einwilligung
in die gottliche Zusage, daB SEINE Gnade ausreicht und an den Schwachstellen und
Ohnmachtspunkten wirklich da ist und wirksam wird. In solcher Armut und Ver-
wiesenheit wird man ein betender Mensch. Wer betet, weiBl um die Verdanktheit seiner
Existenz. Wer betet, hilt das Leben in allen seinen Facetten Gott hin. Schon der Psal-
mist ermutigt dazn: ,,Schiittet ener Herz vor IHM aus! Denn Gott ist unsere Zuflucht*
(Ps 62,9).

Es ist dabei nebensichlich, ob dieses tiefe Innewerden schweigend oder in Worten
geschicht, ob es in dem Bruchteil einer Sekunde Raum bekommt oder in einer eigens
geschiitzten Zeit, ob es mitten in Hektik und StreB plotzlich d a ist oder sich in einem
allmahlichen ProzeB erst entwickelt.

Wer betet, glaubt, daB er sich die leeren Hinde nicht selbst fiillen muB. Eine beten-
de, sich 6ffnende Grundhaltung ist in einem ganz urspriinglichen Sinn frei; frei fiir die
unbekannte und ungeahnte Wirkmoglichkeit des Heiligen Geistes:

,.Komm, o du gliickselig Licht, / fiille Herz und Angesicht, / dring bis auf der Seele
Grund. / Ohne dein lebendig Wehn / kann im Menschen nichts bestehn, / kann nichts
heil sein noch gesund* (Gotteslob 244, 5.6).

Das BewuBtsein, vor dem Angesicht des lebendigen Gottes zu stehen, schlieB3t die
Bereitschaft ein, ein Horender zu werden und sich etwas sagen zu lassen, was nicht
ich® ist; es macht ,,DU*“-bereit. Wenn Jesus sich an einen einsamen Ort begibt und be-
tet (vgl. Mk 1,35; Mt 14,23 u.6.), dann geht es aach bei ihm um den existentiellen Voll-

8 ebd., 66.



Aus dem Leben der Kirche 148

zug einer solchen Grundhaltung: vor Gott leer werden; sich von 1HM her, der das Le-
ben ist, erfiillen zu lassen.

Ob die Kirche ,.ein Unternehmen zur Selbstverwaltung der Melancholie tiber die
Unméglichkeit von Kirche® (Peter Sloterdijk, s.o.) ist, hdngt nicht zuletzt davon ab, ob
sie sich auf ihre ureigenen Quellkrifte besinnt, indem sie jene Offenheit und Leere, in
die hinein Neues wachsen kann, riskiert. Wo alles voll und alles bedacht ist, da hat Un-
vorhergesehenes keinen Platz mehr. Wer auf die vielfiltigen Krisenphdnomene und
Umbruchssymptome in der Kirche hauptsichlich durch Optimierungskonzepte perso-
neller oder inhaltlicher Art reagiert, konnte sich selbst leicht dem Wandlungsprozef3
entziehen. So ist aus gutem Grund an die paulinische Mahnung zu erinnern, daB3 ,,der
Buchstabe totet, der Geist aber lebendig macht* (2 Kor 3,6).

Eine Kirche, die es wagte, von ihirer Mitte her auf eine ungewohnte Weise arm, leer,
angewiesen zu werden, konnte manches Liebgewordene loslassen. Sie wire einer all-
zu dngstlichen Selbstsorge entledigt. Ihr Bemithen um Zukunftsfahigkeit wére mit Ge-
lassenheit gepaart. Das ist durchaus schwer: ,,Wie einer, der den Karren bergaufwiirts
schiebt, so ist zu Gott unterwegs, wer seine Sorgen nicht abschiittelt und sein Streben
nicht méBigt.*” Eine betende Grundhaltung ist zuallererst das bewuBte Hinhalten des
Lebens, des personlichen wie des kirchlichen, vor Gott. Sie ist auch eine Form der
Empfinglichkeit fiir das Unbekannte und Uberraschende.

Zuversicht: Unterwegs mit der Heiterkeit des Herzens

Wenn die Tonristen, Passanten und Eink4ufer eine Weile in der Kirche verbracht ha-
ben — um zum Ausgangspunkt der Uberlegungen zuriickzukehren —, gehen sie weiter.
Die angeziindeten Kerzen widersprechen einer moglichen kirchlichen Melancholie.
Sie stehen fiir tiefe Wiinsche, fiir kleine und groBe Anliegen und fiir Note von Men-
schen, die nnterwegs sind: in der Stadt und in ihrem Leben. Die Flammen der Kerzen
flackern verschwiegen zum Adressaten Gott empor. Er moge sehen und horen. Er-
horen.

Kann die Kirche in ihrem tiefsten und leidenschaftlichsten Grundvollzug wirklich
,~mehr* tun als in diesem Symbol des Anziindens einer Opferkerzen zum Ausdruck
kommt? Das Leben Gott hinhalten. lhm gleichsam entgegenbrennen mit allen Noten
und Hoffnungen, mit allen Angsten und Freuden.

Wir werden in der Kirche noch manches aufgeben miissen, bis wir wieder nah an der
Quelle sind, aus der wir glaubend leben, tiber deren Strom wir aber nicht verfiigen. Die-
ser Prozel} des Lassens hat die schmerzhafte Seite des Abschieds. Viele Umbriiche und
Wandlungen stehen noch aus. Es wire schon viel, die Ubergiinge ohne Hiime und oh-
ne Resignation mitgehen zu konnen: ,,Man wird sich ihnen [den Wandlungen und
Ubergiingen] ergeben, immer wieder neu nahen, eigene Meinungen und Standpunkte
aufgeben, je neu zuhdren und zusehen miissen, damit sie fiir uns wahr werden. Und nur

9 Johannes vom Kreuz, Worte von Licht und Liebe. Briefe und kleinere Schriften. Vollstindige
Neuiibertragung. Hrsg., iibers. u.. eingel. von U. Dobhan, E. Hense u. E. Peeters. (Sdmiliche Wer-
ke Bd. II) Freiburg 1996, 117.



Aus dem Leben der Kirche 149

im Opfer, im Sich-begeben der eigenen Sicherheit, darin dem Geheimnis des Pascha
Gottes nachfolgend (hilasterion), wird auch die hilaritas, jene héhere Heiterkeit, Weite
nnd Weisheit des Herzens geschenkt, die nur dem Wissen um das Groflere des Ge-
heimnisses entspringen kann: hilarem datorem diligit Deus [Gott liebt den heiteren Ge-
ber; vgl. 2 Kor 9,7]%1¢

Die Uberschrift zu diesen Ausfiihrungen ist an einen Gedichtvers von Reiner Kunze
angelehnt: ,Das gedicht/ ist der blindenstock des dichters*."

Das vertrauensvolle, auch unsichere Tasten nach dem zukiinftigen Weg fiir die Kir-
che mag nicht ohne Innehalten und auch nicht ohne Umwege vonstatten gehen. Auch
vor dem Stolpern oder vor dem Hinfallen ist niemand gefeit. Das Nach-Vorne-Tasten
ist eine suchende Gangart. Aber die Verheiung gilt: ,,ER leitet sie voll Erbarmen und
fiihrt sie zu sprudelnden Quellen* (Jes 49,10). In solcher Zuversicht wandeln — und sich
wandeln lassen. Sie ist wie ein Leitstern durch die Nacht, wie ein Licht, das den unbe-
gangenen Pfad erhellt.

Werner Kallen, Aachen

E. Salmann, Der geteilte Logos. Zum offenen Prozef3 von neuzeitlichem Denken und Theologie.
Rom 1992, 502.
1 R. Kunze, ein tag auf dieser erde. gedichte. Frankfurt am Main 1998, 81.





