
Der Glaube ist ein Blindenstock 

Kirche im Tastschritt 

Innehalten - oder: Verschwiegene Andacht 

In einer der Aachener Innenstadtkirchen werden täglich Hunderte von Opferkerzen an- 
gezündet. An den vier dafür vorgesehenen Bildern und Statuen brennen hier gleichsam 
die Anliegen - ununterbrochen von morgens bis abends. Verschwiegen. Und fast im- 
mer ist jemand da - oder mehrere -, der in der Kirche verweilt: Stehend. Knieend. Um- 
hergehend. Betend. Verweilend. Rastlos. 

Seit ich das zum ersten Mal bewußt wahrgenommen habe, beeindruckt mich das im- 
mer mehr. Es sind Touristen, Ortsansässige, Fremde, Einkäufer, Junge, Alte ... Was sie 
verbindet: Sie sind unterwegs, Vorübergehende. Aber: Hier halten sie inne; hier steht 
jede Kerze für einen Wunsch, für eine Bitte, für einen Dank, für ein persönliches An- 
liegen. Damit Gott sehe. Und manche beten sich im Schutz der Kirchenmauern näher 
heran an den fremden Gott. Vielfach betretene Kirche: Und niemand nötigt zum Amen- 
Sagen. 

Der Philosoph Peter Sloterdijk hat einmal formuliert: •Kirche heute, so scheint es, ist 
ein Unternehmen zur Selbstverwaltung der Melancholie über die Unmöglichkeit der 
Kirche."1 

Ich bin geneigt, ihm zuzustimmen; jedenfalls dann, wenn man die gängige Kritik an 
der Kirche von innen und von außen als Maßstab nimmt. Der Staub des Selbstzweifels 
und der schleichenden Resignation hat sich in vielen Ritzen des Bauwerkes •Kirche" 
abgesetzt. Aber die vielen Kerzen, die brennenden Anliegen erheben Einspruch. Sie 
sprechen eine andere Sprache. Sie sind namenlose Gegen-Gründe. Schweigsam, aber 
wahr. Sie rufen Gott auf den Plan. 

Wen soll man sonst anrufen im Disneyland der Selbsterlöser? Zu wem sonst gehen 
im Labyrinth der Lebensparzellierer? Manche Gespräche über die Gestalt und Zukunft 
der Kirche vergessen oder unterschlagen leicht eine fundamentale Dimension: In ihrem 
entscheidenden und sie prägenden Kern •hat" die Kirche sich nicht selbst. Sie ist nicht 
vorrangig •für sich" da. Kirche ist wesentlich Ek-klesia, Herausgerufene und Heraus- 
zurufende. 

Herkunft und Zukunft: Nicht du trägst die Wurzel 

Die Kirchenlehrerin und Karmelitin Teresa von Avila (1515-1582) schreibt in ihrer 
Selbstbiographie: •Wir können dem Brunnen kein Wasser geben, wenn seine Quelle 
versiegt ist. Hat er aber Wasser, dann dürfen wir nicht versäumen, daraus zu schöpfen."2 

1 P. Sloterdijk (Hrsg.), Mystische Zeugnisse aller Zeiten und Völker. Gesammelt von M. Buber 
(Erstausgabe 1909 unter dem Titel Ekstatische Konfessionen). München 21993, 26. 
2 Sämtliche Schriften von Theresia von Jesu. Bd. I: Das Leben der Heiligen Theresia von Jesu. 
Übers, von A. Alkofer. München, Kempten 81994, 115. 



Aus dem Leben der Kirche 144 

Wenn man sich selbst als •die Quelle" begreift und letztlich der Effektivität der 
eigenen Kräfte und Pläne allein alles zutraut, dann gerät die abhängige Herkunft der 
Kirche in Vergessenheit. Gespräche und Dialoge über die notwendigen Reformen der 
Kirche müssen in sich Raum haben und freihalten, in dem etwas Unvorhergesehenes 
passieren kann. Die Lebendigkeit von •Ruach" - schöpferische Wirkmacht, Geistin 
Gottes - ist nicht konzeptionell zu erzwingen. Der Geist weht, wo er will, man weiß 
nicht, woher er kommt und wohin er geht (vgl. Joh 3,8). 

Der Winter in der (deutschen) Kirche und die Marginalisierung des kirchlich einge- 
faßten Glaubens in weiten Teilen der Gesellschaft mögen zu mancher Unduldsamkeit 
oder Mentalitätsverhärtung verleiten. Aber mitten in dem unumgänglichen Wand- 
lungsprozeß wäre das Bewußtsein dafür wachzuhalten, daß wir uns nicht mit dem 
Wein eigener Pläne berauschen sollen, sondern dafür empfänglich bleiben, vom Heili- 
gen Geist erfüllt und belebt zu werden (vgl. Eph 5,18). 

Eine tiefgreifende Re-Formation vom Ursprung her begänne damit, sich dem über- 
raschenden, von uns selbst nicht einkalkulierbaren Wirken des Geistes zu öffnen und 
es nicht durch die eigenen Kontrollwünsche zu behindern. Eine solche Haltung wäre 
getragen von der Zuversicht: •Komm, Heilger Geist, der Leben schafft,/erfülle uns mit 
DEINER Kraft" (vgl. Gotteslob 241, 1). Es wäre auch die Einwilligung darin, daß sich 
die Kirche wesentlich als abhängig versteht. Das betrifft ihre Herkunft. Ein solches 
Selbstverständnis ist aber auch bestimmend für ihre Gestalt in der Zukunft. 

Das paulinische Wort •Nicht du trägst die Wurzel, sondern die Wurzel trägt dich" 
(Rom 11,18) hat in diesem Zusammenhang auch einen geistlichen Tiefensinn, der um 
das eigene Nicht-in-der-Hand-Haben, um die angenommene eigene Armut weiß. In der 
Zuversicht Edith Steins (1891-1942) ausgedrückt: •Ich denke, auf alle Fälle ist es ein 
sehr sicherer Weg, von sich aus alles zu tun, um ein leeres Gefäß für die göttliche Gna- 
de zu werden."3 

Diese persönliche Einsicht hat auch grundsätzliche Bedeutung im Prozeß der Um- 
gestaltung und des Wachstums der Kirche. 

Selbstrücknahme: ... und muß nicht beten 

Das Anzünden einer Opferkerze für ein persönliches Anliegen läßt als Symbolhand- 
lung einen weiten Spielraum für ganz unterschiedliche Haltungen, in denen das ge- 
schieht. Der Dank hat ebenso Platz wie die Not. Das schweigende Verweilen vor Gott 
ist ebenso möglich wie ein Stoßgebet oder auch ein gänzlich unbenennbares Innehal- 
ten. Man wird nicht genötigt zu einer Ausrichtung der eigenen inneren Befindlichkeit, 
man •muß" nicht beten. Reiner Kunze hat in einem Gedicht4 einmal geschrieben: 

3 Edith Steins Werke. Bd. IX: Selbstbildnis in Briefen. Zweiter Teil 1934-1942. Druten, Freiburg 
1977,116. 

4 R. Kunze, gespräch mit der amsel. frühe gedichte - sensible wege - zimmerlautstärke. 
Frankfurt 1984, 177. 



Aus dem Leben der Kirche 145 

PFARRHAUS 
(für Pfarrer W.) 

Wer da bedrängt ist findet 
mauern, ein 
dach und 

muß nicht beten 

Was hier für das •Pfarrhaus" geltend gemacht und erhofft wird, zeigt auch eine Per- 
spektive für die Kirche insgesamt auf im Prozeß des Übergangs: Die Tür öffnen für 
Passanten, Vorübergehende, Zufluchtsuchende; das Weggeleit nicht erzwingen wol- 
len; sich über ein Wiederkommen freuen, es aber nicht fixierend einkalkulieren; Raum 
geben; frei lassen. 

Im Ambiente der Freiheit der Kinder Gottes (vgl. Rom 8,21) lassen sich Kommen 
und Gehen ernst nehmen. •Kirche" braucht man nicht mehr zuerst als einen Ort zu be- 
greifen, den es gegenüber anderen zu verteidigen oder mit Platzanspruch durchzuset- 
zen gilt. Gemeinsam mit anderen ist neu zu entdecken, worin das Vitale, Verlockende 
oder Herausfordernde dessen besteht, wofür die Kirche einstehen möchte: 

•Ich - der Herr, dein Gott - werde für Israel dasein wie der Tau, damit es aufblüht 
wie eine Lilie und Wurzeln schlägt wie der Libanon.... seine Pracht soll der Pracht des 
Ölbaums gleichen ..." (Hos 14,6.7). 

Gott ist unaufdringlich. •Wie der Tau" ist er da. In seiner Gegenwart sollen alle 
wachsen und aufblühen können. Entsprechend geht es darum, echte Begegnungen zu 
suchen, deren weitere Entwicklung wirklich offen, weil unverfügbar ist. Kirchliche 
und pastorale Konzepte, die •etwas Bestimmtes" von anderen wollen, stehen leicht in 
der Gefahr, zuletzt nur sich selbst bestätigen zu wollen, weil sie •den Anderen", •das 
Fremde", das selbst gerade noch nicht Gewußte oft nicht wahrnehmen oder zulassen. 
Wenn man sich hingegen Einsprüche oder Widersprüche der lebendigen Wirklichkeit 
gegenüber dem eigenen Konzept zu erlauben vermag, dann wagt man eine immer wie- 
der gefährdete Form, in der Liebe zu bleiben. Es wäre eine Liebe, die auf Ver- 
zweckungen (•weil", •damit") und Bestimmungsansprüche (•ihr müßt eigentlich") 
verzichten kann. Eine solche Liebe ist zerbrechlich und bedroht. Denn sie •hat" im ei- 
gentlichen Sinn keine Position mehr, die sie erklären, verteidigen oder durchsetzen 
könnte; sie ist von ihrem Wesen her arm, d.h. angewiesen. Sie bleibt empfänglich für 
den jeweils gegebenen Augenblick oder die zugemutete geschichtliche Stunde. Die- 
trich Bonhoeffer (1906-1945) hat einmal formuliert: 

•In der Liebe bleiben heißt, offene Augen bekommen, etwas zu sehen bekommen, 
was nur wenige sehen, nämlich die ausgestreckten bittenden Hände der anderen, die 
am Weg sind.... Entscheidend ist, daß man sich dort, wo es ist, jederzeit von Gott un- 
terbrechen lassen kann. Aber in der Liebe bleiben kann man nur unwissend."5 

5 Dietrich Bonhoeffer Werke. Bd. 11: Ökumene, Universität, Pfarramt 1931-1932. Hrsg. von E. 
Amelung u. C. Strohm. Gütersloh 1994, 425. 



Aus dem Leben der Kirche 146 

Wenn die Augen wirklich geöffnet sind, dann behindern keine Sichtblenden (der nur 
eigenen Vorstellung oder Option) mehr den Blick. In dieser Weite erschließt sich ein 
Raum voraussetzungsloser Begegnung und Anerkennung, in dem die Andersheit des 
Anderen (vgl. E. Levinas, J.B. Metz), die Fremdheit des Fremden gesucht wird, beste- 
hen bleiben kann und gerade nicht •stört". In einem solchen Raum kann man atmen, 
man kann darin frei leben und •muß nicht beten" - und muß auch keine andere Ein- 
trittsbedingung erfüllen. 

Zuwendung: •Welches Leiden quält dich?" 

Eine Kirche, die sich wesentlich als •unterwegs" versteht und ihr eigenes Handeln aus 
dem Bild der •Pilgerschaft" entwickelt, wird sich auch für die Freude und Angst, die 
Trauer und die Hoffnung derer interessieren, die mit auf dem Weg sind. Das ernstge- 
nommene Bild von der •Peregrinatio" (•Pilgerschaft"; vgl. 1 Petr 2,11; Ps 39,13) weist 
alle fundamental als Suchende, als Menschen auf dem Weg, als Passanten aus und 
überwindet die voreilige Einteilung in Wissende und Nichtwissende, in Lehrende und 
Belehrte, in richtige und falsche Gehweisen. Mit diesem Selbstbild kann man nun - auf 
gleicher Ebene - neu hellhörig werden für das, was auf dem Wege auch belastet, wo 
Ziele aus den Augen verloren gehen und Hoffnungen zerbrechen. 

Die Frage nach der wirklichen Not ist der Ernstfall für das behauptete Interesse am 
Anderen. Sie ist eine Geste absichtsloser Zuwendung. Simone Weil (1909-1943) hat 
die wesentliche Dimension aller Zuwendung zum Anderen einmal auf die Formel ge- 
bracht: •Die Fülle der Nächstenliebe besteht einfach in der Fähigkeit, den Nächsten 
fragen zu können:, Welches Leiden quält dich?'"6 

Das ist nicht so einfach, wie es zunächst den Anschein hat. Es geht ja darum, all die 
eigenen Interessen, den beurteilenden Blickwinkel, den Habitus wissender Überlegen- 
heit und die Präsentation unangemessener Lösungsschablonen lassen, loslassen zu 
können. Insofern wird die Frage •Wie geht es dir (wirklich)?" durchaus schwer oder 
verhalten über die Lippen kommen. So betont Simone Weil ausdrücklich, daß es sich 
bei solcher Aufmerksamkeit um eine seltene Fähigkeit handelt; •sie ist beinahe ein 
Wunder; sie ist ein Wunder."7 Im innerkirchlichen Dialog bedeutet dies, daß bei dem 
Ringen um eine zukunftsfähige Gestalt der Kirche auch die persönliche, pastorale oder 
theologische Not des Anderen ihr Recht hat. Sie muß eine ausdrückliche oder stille Ge- 
stalt annehmen können, die anders ist als die eigene. 

Vermutete Befindlichkeitszuweisungen ausschließlich nach Ämtern und Rollen, 
Gruppierungen, Kategorien und Optionen führen schnell zu einer Gesprächslähmung 
oder zu einem Lobby verhalten, bei dem in erster Linie die eigene Position durchzuset- 
zen ist. Die Rede von der Not, der Sorge oder dem Leiden •der" Basis, •des" Amtes, 
•der" Laien, •der" Frauen, •der" Priester usw. wird leicht zu einer Form der Verschan- 
zung, hinter der das wirklich Gemeinte oft kaum mehr erkennbar wird. An die Stelle 

6 S. Weil, Aufmerksamkeit für das Alltägliche. Ausgewählte Texte zu Fragen der Zeit. Hrsg. u. erl. 
von O. Betz. München 1987, 65 f. 
7 ebd., 65. 



Aus dem Leben der Kirche 147 

eines echten, offenen und weiterführenden Dialogs tritt dann der Kampf um die Durch- 
setzung von Positionen. Es wird dann nur zu oft übersehen, daß sich manche Nöte, Fra- 
gen und Ohnmächte •quer" zu den gewählten Einteilungen verhalten; daß sie nämlich 
hier u n d da vorkommen; daß diese und jene davon beunruhigt sind. 

Das Leiden beim Anderen in der Tiefe wahrnehmen kann nur, wer seine eigene Not 
und seine eigene Angewiesenheit auf Erbarmen erfahren hat. Wer die tiefste Schwach- 
heit bei sich selbst kennt, kann der Not des Anderen ohne Angst um sich selbst und oh- 
ne den Zwang, sie beheben zu müssen, Raum geben. Es ist ein freies, empfängliches 
Anblicken, das fragt: •Welches Leiden quält dich?" 

•Dieser Blick ist vor allem ein aufmerksamer Blick, wobei die Seele sich jedes eige- 
nen Inhalts entleert, um das Wesen, das sie betrachtet, so wie es ist, in seiner ganzen 
Wahrheit, in sich aufzunehmen."8 Wenn wir es lernen, innerkirchlich in dieser Weise 
nach der Not des Anderen zu fragen, dann kann sich auch die Fähigkeit neu entwickeln, 
heutiges Leiden der Menschen in ihrer Lebensgeschichte wie in ihrer gesellschaftli- 
chen Wirklichkeit ohne vorschnell urteilenden oder besserwissenden Blick zu erken- 

Grundhaltung: Das eigene Leben Gott hinhalten 

Das Innewerden der eigenen geistlichen Armut bedeutet die Anerkenntnis angewiesen 
zu sein; auf Gott angewiesen zu sein. Es ist die persönliche und kirchliche Einwilligung 
in die göttliche Zusage, daß SEINE Gnade ausreicht und an den Schwachstellen und 
Ohnmachtspunkten wirklich d a ist und wirksam wird. In solcher Armut und Ver- 
wiesenheit wird man ein betender Mensch. Wer betet, weiß um die Verdanktheit seiner 
Existenz. Wer betet, hält das Leben in allen seinen Facetten Gott hin. Schon der Psal- 
mist ermutigt dazu: •Schüttet euer Herz vor IHM aus! Denn Gott ist unsere Zuflucht" 
(Ps 62,9). 

Es ist dabei nebensächlich, ob dieses tiefe Innewerden schweigend oder in Worten 
geschieht, ob es in dem Bruchteil einer Sekunde Raum bekommt oder in einer eigens 
geschützten Zeit, ob es mitten in Hektik und Streß plötzlich d a ist oder sich in einem 
allmählichen Prozeß erst entwickelt. 

Wer betet, glaubt, daß er sich die leeren Hände nicht selbst füllen muß. Eine beten- 
de, sich öffnende Grundhaltung ist in einem ganz ursprünglichen Sinn frei; frei für die 
unbekannte und ungeahnte Wirkmöglichkeit des Heiligen Geistes: 

•Komm, o du glückselig Licht, / fülle Herz und Angesicht, / dring bis auf der Seele 
Grund. / Ohne dein lebendig Wehn / kann im Menschen nichts bestehn, / kann nichts 
heil sein noch gesund" (Gotteslob 244, 5.6). 

Das Bewußtsein, vor dem Angesicht des lebendigen Gottes zu stehen, schließt die 
Bereitschaft ein, ein Hörender zu werden und sich etwas sagen zu lassen, was nicht 
•ich" ist; es macht •DU"-bereit. Wenn Jesus sich an einen einsamen Ort begibt und be- 
tet (vgl. Mk 1,35; Mt 14,23 u.ö.), dann geht es auch bei ihm um den existentiellen Voll- 

' ebd., 66. 



Aus dem Leben der Kirche 148 

zug einer solchen Grundhaltung: vor Gott leer werden; sich von IHM her, der das Le- 
ben ist, erfüllen zu lassen. 

Ob die Kirche •ein Unternehmen zur Selbstverwaltung der Melancholie über die 
Unmöglichkeit von Kirche" (Peter Sloterdijk, s.o.) ist, hängt nicht zuletzt davon ab, ob 
sie sich auf ihre ureigenen Quellkräfte besinnt, indem sie jene Offenheit und Leere, in 
die hinein Neues wachsen kann, riskiert. Wo alles voll und alles bedacht ist, da hat Un- 
vorhergesehenes keinen Platz mehr. Wer auf die vielfältigen Krisenphänomene und 
Umbruchssymptome in der Kirche hauptsächlich durch Optimierungskonzepte perso- 
neller oder inhaltlicher Art reagiert, könnte sich selbst leicht dem Wandlungsprozeß 
entziehen. So ist aus gutem Grund an die paulinische Mahnung zu erinnern, daß •der 
Buchstabe tötet, der Geist aber lebendig macht" (2 Kor 3,6). 

Eine Kirche, die es wagte, von ihrer Mitte her auf eine ungewohnte Weise arm, leer, 
angewiesen zu werden, könnte manches Liebgewordene loslassen. Sie wäre einer all- 
zu ängstlichen Selbstsorge entledigt. Ihr Bemühen um Zukunftsfähigkeit wäre mit Ge- 
lassenheit gepaart. Das ist durchaus schwer: •Wie einer, der den Karren bergaufwärts 
schiebt, so ist zu Gott unterwegs, wer seine Sorgen nicht abschüttelt und sein Streben 
nicht mäßigt."9 Eine betende Grundhaltung ist zuallererst das bewußte Hinhalten des 
Lebens, des persönlichen wie des kirchlichen, vor Gott. Sie ist auch eine Form der 
Empfänglichkeit für das Unbekannte und Überraschende. 

Zuversicht: Unterwegs mit der Heiterkeit des Herzens 

Wenn die Touristen, Passanten und Einkäufer eine Weile in der Kirche verbracht ha- 
ben - um zum Ausgangspunkt der Überlegungen zurückzukehren -, gehen sie weiter. 
Die angezündeten Kerzen widersprechen einer möglichen kirchlichen Melancholie. 
Sie stehen für tiefe Wünsche, für kleine und große Anliegen und für Nöte von Men- 
schen, die unterwegs sind: in der Stadt und in ihrem Leben. Die Flammen der Kerzen 
flackern verschwiegen zum Adressaten Gott empor. Er möge sehen und hören. Er- 
hören. 

Kann die Kirche in ihrem tiefsten und leidenschaftlichsten Grundvollzug wirklich 
•mehr" tun als in diesem Symbol des Anzündens einer Opferkerzen zum Ausdruck 
kommt? Das Leben Gott hinhalten. Ihm gleichsam entgegenbrennen mit allen Nöten 
und Hoffnungen, mit allen Ängsten und Freuden. 

Wir werden in der Kirche noch manches aufgeben müssen, bis wir wieder nah an der 
Quelle sind, aus der wir glaubend leben, über deren Strom wir aber nicht verfügen. Die- 
ser Prozeß des Lassens hat die schmerzhafte Seite des Abschieds. Viele Umbrüche und 
Wandlungen stehen noch aus. Es wäre schon viel, die Übergänge ohne Häme und oh- 
ne Resignation mitgehen zu können: •Man wird sich ihnen [den Wandlungen und 
Übergängen] ergeben, immer wieder neu nahen, eigene Meinungen und Standpunkte 
aufgeben, je neu zuhören und zusehen müssen, damit sie für uns wahr werden. Und nur 

9 Johannes vom Kreuz, Worte von Licht und Liebe. Briefe und kleinere Schriften. Vollständige 
Neuübertragung. Hrsg., übers, u.. eingel. von U. Dobhan, E. Hense u. E. Peeters. (Sämtliche Wer- 
ke Bd. II) Freiburg 1996, 117. 



Aus dem Leben der Kirche 149 

im Opfer, im Sich-begeben der eigenen Sicherheit, darin dem Geheimnis des Pascha 
Gottes nachfolgend (hilasterion), wird auch die hilaritas, jene höhere Heiterkeit, Weite 
und Weisheit des Herzens geschenkt, die nur dem Wissen um das Größere des Ge- 
heimnisses entspringen kann: hilarem datorem diligit Deus [Gott liebt den heiteren Ge- 
ber; vgl. 2 Kor 9,7]"10 

Die Überschrift zu diesen Ausführungen ist an einen Gedichtvers von Reiner Kunze 
angelehnt: •Das gedieht / ist der blindenstock des dichters"." 

Das vertrauensvolle, auch unsichere Tasten nach dem zukünftigen Weg für die Kir- 
che mag nicht ohne Innehalten und auch nicht ohne Umwege vonstatten gehen. Auch 
vor dem Stolpern oder vor dem Hinfallen ist niemand gefeit. Das Nach-Vome-Tasten 
ist eine suchende Gangart. Aber die Verheißung gilt: •ER leitet sie voll Erbarmen und 
führt sie zu sprudelnden Quellen" (Jes 49,10). In solcher Zuversicht wandeln - und sich 
wandeln lassen. Sie ist wie ein Leitstern durch die Nacht, wie ein Licht, das den unbe- 
gangenen Pfad erhellt. 

Werner Kallen, Aachen 

,0 E. Salmann, Der geteilte Logos. Zum offenen Prozeß von neuzeitlichem Denken und Theologie. 
Rom 1992, 502. 
1' R. Kunze, ein tag auf dieser erde, gediente. Frankfurt am Main 1998, 81. 




