Ignatius von Loyola und die Stidte der Welt

Maichael Sievernich, Frankfurt a. M.

Als Mann der frithen Neuzeit teilte [gnatius von Loyola das erwachende
Interesse der Renaissance an der Stadt, allerdings auf seine Weise. Sein In-
teresse galt nicht den stiadtebaulichen Aktivititen der Pipste, der Planung
von Idealstddten (Pienza) oder dem Entwurf von Stadt- und Staatsutopien
(Thomas Morus), sondern der pastoralen und péddagogischen ,,Auferbau-
ung* der Stiddte. Denn aufgrund seines eigenen Lebens- und Studienwe-
ges, der ihn durch die grofien Stddte Europas fiihrte, und dank der Spiritu-
alitdt, die ihm eine pastorale Sensiblitit fiir die Stddte gab, entwickelte
Ignatius eine besondere Nihe zum urbanen Raum, der einer der entschei-
denden Orte werden sollte, an dem die neu gegriindete Gesellschaft Jesu
ihre Hauptaktivititen entfaltete. Im folgenden soll daher aus dem reichen
Quellenmaterial der ignatianischen Schriften die urbane Strategie' des
Ignatius und des frithen Jesuitenordens erhoben werden, an der zugleich
beispielhaft aufgewiesen wird, welche Rolle das Christentum in der Stadt
spielen kann, wenn es die urbane Herausforderung anzunehmen bereit ist.

Freilich hat nicht erst Ignatius die Bedeutung der Stidte fiir das kultu-
relle und religidse Leben entdeckt. Die Ndhe zu den Stédten ist dem Chri-
stentum vielmehr von Anfang an eigen, so daf} es als ,,Stiddtereligion* (A.
von Harnack) gelten kann. Jesus wanderte ,,von Stadt zu Stadt™” (Lk 8, 1),
um sein Evangelium zu verkiinden, und sein Weg fiihrte vom Land (Ga-
lilda) in die grofe Stadt Jerusalem, wo sich sein Geschick erfiillte. Von
dort ging die Botschaft weiter, denn ein Paulus, selbst Biirger einer ,,nicht
unbedeutenden Stadt* (Apg 21, 39), brachte sie in die hellenistischen
GroBstidte der damaligen Zeit: nach Antiochia und Ephesus in Kleinasi-
en, nach Philippi, Thessalonich, Athen und Korinth in Griechenland und
schlieBlich in die Hauptstadt Rom. Auch fiir den Pilger Ignatius sollte der
Weg nicht in Jerusalem enden, sondern von dort nach Rom fiihren, wo die
Renaissancepipste residierten. Am Verhéltnis zu den Stadten, insbesonde-
re zu den materiell und geistlich Bediirftigen in den Stidten, hat sich das
Christentum immer wieder neu bewéhren miissen. Das gilt fiir das Urchri-
stentum ebenso wie fiir die Urbanisierungsprozesse im hohen Mittealter
(Franz von Assisi), es gilt fiir die frithe Neuzeit wie fiir das beginnende
dritte Jahrtausend, das Urbanisierungsschiibe globalen AusmaBes erlebt

' Vgl. hierzu T. M. Lucas (Hrsg.), Saint, site, and sacred strategy. Ignatius, Rome, and Je-
suit urbanism. Vatican City 1990.



Ignatius von Loyola und die Stddte der Welt 165

und daher die Frage nach Urbanitit und Religiositit in der Moderne auf-
wirft.2

1. Die Stadte im Blick: Luther und Loyola

Das Jahr 1521 wurde fiir die beiden Zeitgenossen und ,,Reformatoren*
Martin Luther (1483-1546) und Ignatius von Loyola (1491-1556) von
lebenswendender Bedeutung. Thr Reformeifer dringte beide, freilich auf
sehr unterschiedliche Weise, die Stddte geistlich, moralisch und pddago-
gisch ,,aufzuerbauen®. Die historische Bedeutung des deutschen Kleinbiir-
gers und des baskischen Kleinadligen ist ebenso bekannt wie die unter-
schiedlichen Wege, die sie bei der Reform der Kirche einschlugen. Fiir
beide wurde 1521 zum Schicksalsjahr, das ihnen die Bewegungsfreiheit
nimmt: dem einen durch die Exkommunikation und das im Mai 1521 er-
lassene Wormser Edikt Karls V., das die Reichsacht iiber ihn verhidngte;
dem anderen durch eine Verwundung des rechten Beins, die er sich im Mai
1521 bei der Verteidigung Pamplonas zuzog. Beide zogen sich auf eine
Burg zuriick, der eine auf die Wartburg zu Studien, der andere auf die
Wohnburg Loyola, wo er sich auf dem Krankenbett bekehrte. 1522 ver-
lieBen beide ihre Burg, um wieder in die Stadt zu gehen. Beide kamen in
den Stidten herum: Luther eher kleinstddtisch im deutschsprachigen
Raum, in Eisleben, Erfurt, Wittenberg, Leipzig, Worms, Augsburg, Eis-
leben (mit der Ausnahme einer Reise in das ,,Rattennest” Rom [WA 41,
222]); Ignatius, nach hofischer Erziehung, groBstidtisch im européischen
und mediterranen Raum, in Pamplona, Barcelona, Alcald, Salamanca, Pa-
ris, London, Briigge, Venedig, Jerusalem, Rom. In der Kirchlichkeit gehen
beide verschiedene Wege: Jener polemisiert gegen Rom und den Papst,
dieser bindet sich ausdriicklich an Rom und die Sendungen des jeweiligen
Papstes.?

Beide, Luther und Loyola, erkennen die Bedeutung des urbanen Raums
fiir die Verbreitung des Evangeliums und die Reform der Kirche: Nicht
weniger als ein Viertel von Luthers umfangreicher Korrespondenz (3599
Briefe) sind in stilistischer Nachahmung der Paulusbriefe an Stidte ge-
richtet.* Oftmals betont er in seinem Briefwechsel den Wert der Bildung

2Vgl. H.-J. Hohn, Gegen Mythen. Religionsproduktive Tendenzen der Gegenwart. Freiburg
*1996 . 108-138.

3Vgl. P. Leluria, A las fuentes de la ,,romanidad* de la Compariiia de Jesiis 1534-1541, in:
ders., Estudios Ignacianos 1. Rom 1957, 239-256.

4 Vgl. W. Reinhard, Luther und die Stidte, in: Luther und die politische Welt. Wissen-
schaftliches Symposion in Worms vom 27. bis 29. Okiober 1983. Hrsg. von E. Iserloh und
G. Miiller. Stuttgart 1984, 87-112.



Michael Sievernich 166

und des Schulwesens in den Stddten und fordert sie zu entsprechendem
Handeln auf. Loyolas Korrespondenz zihlt 6742 Briefe, vornehmlich an
die Ordensmitglieder. Auch Ignatius miBt den Stidten grofle Bedeutung
fiir die christliche Erneuerung zu; aber er verfalt keine Sendschreiben wie
Luther, sondern schickt Mitglieder der jungen Gesellschaft Jesu in die
Stidte, denen er die ,,Auferbauung® und den ,geistlichen Gewinn®“ der
Stiadte ans Herz legt. Zu Lebzeiten des Ignatius ist mit der Niederlassung
der Jesuiten in einer Stadt meist die Griindung einer Kollegs zur Bildung
der Jugend verbunden. Welches biographische und apostolische Verhiltnis
entwickelt Ignatius im Lauf seines Lebens zu den Stiddten?

2. Ignatius und die Stidte

Ein bekanntes, in verschiedenen Versionen verbreitetes Sprichwort lautet
folgendermaBen:

Bernardus valles, montes Benedictus amabat,

Oppida Franciscus, magnas Ignatius urbes.’

»Bernhard liebte die Tiler, Benedikt die Berge, Franziskus die kleinen
Stiadte und Ignatius die grofien Stddte.” Diese Neigung des [gnatius zu den
berithmten und groen Stadten hdangt mit seiner Biographie zusammen, die
ihn als ,,Pilger” durch die groBen urbanen Zentren seiner Zeit fiihrte; sie
ergibt sich aus seiner Spiritualitit, die ihn vor die Alternative Jerusalem
oder Rom stellte; sie fiihrt zu einer Sendung, die ihn zur ,,Auferbanung”
der Stddte dréangte.

Pilger in urbanen Welten. Durch seine Beinverletzung ausgelost, erleb-
te Ignatius eine Lebenskrise, in deren Verlauf er auf Schlo Loyola die
geistliche Erfahrung von ,,Tr0stung* und ,, Trostlosigkeit machte. Diese
Urerfahrung fiihrte ihn zur ,,Unterscheidung der Geister* und zum Ent-
schluB, die hofische und militidrische Karriere zugunsten eines Lebens als
»Pilger” aufzugeben. In diesem Zusammenhang tauchte die Idee einer
Wallfahrt nach Jerusalem auf, in die Stadt des Todes und der Auferstehung
Jesu, die nach mittelalterlicher Weltsicht das Zentrum der Welt bildete.
Nachdem er auf dem Montserrat, wie im Ritterroman des Amad{s de Gau-
la, Waffenwache vor dem Bild der schwarzen Jungfrau gehalten hatte und
in Manresa mystische Erfahrungen hatte machen konnen, pilgerte er im
Jahr 1523 nach Jerusalem. In dieser Pilgerschaft verbindet sich die Grund-
situation des nach Gott suchenden Menschen (homo viator) sowohl mit

3Vgl. J. W, Padberg, How we live where we live (Studies in the spirituality of Jesuits 20/2).
St. Louis 1988, 29.



Ignatius von Loyola und die Stidte der Welt 167

den spirituellen Motiven der aszetische Heimatlosigkeit (peregrinatio)
und des Kreuzzugs (reconquista) im Heiligen Land. Bei der Riickkehr aus
dem Heiligen Land aber stellte sich ihm die klassische existentielle Frage
»Was tun?“, die er, zam Studium entschlossen, mit der Wanderung des
»pobre peregrino Ifiigo“ (armen Pilgers liiigo)® beantwortet und durch die
Stidte Europas fortsetzt. In Barcelona erwarb er sich die nétigen Sprach-
kenntnisse (1524-1526), in Alacald de Henares, dem von Kardinal Jimé-
nez de Cisneros gegriindeten humanistischen Zentrum, studierte er Philo-
sophie (artes), ging aber von dort, wegen des Gebens von Exerzitien als
alumbrado verdichtigt und in Prozesse verwickelt, iber Valladolid nach
Salamanca, wo ihn freilich dhnliche ,,FuBeisen und Ketten*’ erwarteten
(1526-1527). Die Widrigkeiten und der ernsthafte Wille zum Studium
fiihrten ihn nach Paris (1528-1535), in die damals grofte europédische
Stadt, die mit ihrer Universitdt im Quartier Latin und rund 4.000 Studen-
ten zugleich als intellektuelle Kapitale glinzte. Wihrend des achtjidhrigen
Aufenthaltes dort unternahm er auch (Bettel-)Reisen nach Briigge, Ant-
werpen und London.

Schon bevor er das Studium als ,,Magister* der Pariser Universitit ab-
schloB, hatte er einen internationalen Kreis von Freunden gewonnen, mit
denen zusammen er 1534 in der Martyrerkapelle auf dem Montmarte
Geliibde ablegte, die auch eine Pilgerfahrt nach Jernsalem beinhalteten,
allerdings mit einschrinkenden Klauseln: Wenn es innerhalb eines Jahres
keine Schiffsgelegenheit geben sollte und ,,wenn ihnen nicht die Erlaub-
nis, in Jerusalem zu bleiben, gegeben wiirde, [wollten sie] nach Rom
zuriickkehren und sich dem Stellvertreter Christi anbieten, damit er sie
einsetze, wo er urteile, es sei mehr zur Ehre Gottes und zum Nutzen der
Seele*.® Von Paris ging es dann tiber die franzosischen Stéddte Poitiers nnd
Bordeaux und die spanischen Stidte Pamplona, Madrid und Toledo nach
Valencia, von dort mit dem Schiff nach Genua und iiber Bologna nach Ve-
nedig, dem verabredeten Treffpunkt der ,,Freunde im Herrn* (1535-1537).
Da sich wegen des Tiirkenkriegs keine Uberfahrt nach Jerusalem bot,
iibten sich die Gefdhrten in norditalienischen Stiddten wie Padua, Siena,
Venedig, Vizenza und Ferrara in urbaner Pastoral: Sie verursachten mit

¢ Brief vom 6. Dez. 1524 an Agnés Pascual, in: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterwei-
sungen (Deulsche Werkausgabe Bd. 1). Ubers. von Peter Knauer. Wiirzburg 1993, 2. Wir
zitieren diese Ausgabe unter dem Sigel BU mit Seitenzahl.

" Bericht des Pilgers, in: Ignatius von Loyola, Griindungstexie der Gesellschaft Jesu (Deut-
sche Werkausgabe Bd. 2),. Ubers. von Peter Knauer. Wiirzburg 1998, 1384, hier Nr. 69.
Wir zilieren den Bericht des Pilgers im folgenden nach Nummern.

8 Bericht des Pilgers, Nr. 85. Das doppelte spirituelle Kriterium fiir die Pastoral lautet: die
gréBere Ehre Gotles (mds gloria de Dios) und das Heil der Seelen (utilidad de las almas).



Michael Sievernich ' 168

ihren StraBenpredigen ,,grof8es Aufsehen in der Stadt* (mucho ruido en la
ciudad) und bekehrten nicht wenige.? Schlieflich tritt die Papstklausel des
Geliibdes von Montmarte in Kraft, und nach Beratungen in Vicenza, bei
denen sich die Gefidhrten auch den Namen ,,Gesellschaft Jesn* zulegen,
reisten sie in kleinen Gruppen iiber Siena nach Rom. Vor den Toren der
ewigen Stadt, in der Kapelle von La Storta, ,,schante” Ignatius in einer
Vision, wie Gottvater ihn seinem armen und kreuztragenden Sohn zuge-
sellte; fiir Ignatius eine unbezweifelbare Bestitigung seines Wegs nach
Rom, auch wenn er dort ,,geschlossene Fenster* und ,,viel Widerspruch®
zu erwarten hat.!?

Mit der Ankuonft und Niederlassung der kleinen, noch nicht approbier-
ten Gesellschaft Jesu in Rom fand die vieljdhrige Pilgerreise durch
europdischen Stddte (allerdings keine deutschen) und ihre akademischen
Institutionen ein Ende. Ignatius und die Seinen hatten die urbane Herans-
forderung begriffen, und sie hatten verstanden, dal Rom, der Sitz des Pap-
stes, ihr Jernsalem werden sollte. Papst Paul III. erlaubte den ersten Je-
suiten 1538 die Seelsorge in der Stadt und stellte ihnen eine von Nicolas
Bobadilla iiberlieferte Frage, welche die Neuorientierung auf den Punkt
bringt: ,,Warum habt ihr so sehr den Wunsch, nach Jerusalem zu gehen?
Ein gutes und wahres Jerusalem ist Italien, wenn ihr in der Kirche Gottes
Frucht bringen wollt.”!!

Urbanes Apostolat in Rom. Die Stadt, in der die preti pellegrini (Pilger-
priester) ihre Tatigkeit entfalteten, war nicht mehr das antike Rom mit sei-
nen Palédsten, Theatern und Tempeln und rund einer Million Einwohnern.
Durch den Fall des romischen Reiches und den Germanensturm schrumpf-
te die einst so stolze Metropole der Cédsaren im Zuge der friihmittelalterli-
chen Enturbanisierung Europas zu einer relativ kleinen Ansiedlung im
weiten Rund der aurelianischen Mauern zusammen (man schitzt die Ein-
wohnerzahl im Mittelalter zwischen 15.000 und 30.000). Erst im spiten
Mittelalter kommt es durch die Renaissancepipste zu einem Wiederauf-
bau der Stadt, der freilich nicht an der christlichen Urbanistik ankniipfte,
d. h. einer christlichen Interpretation der antiken Stadtanlage durch kreuz-
formige Anordnung der vier grofen christlichen Basiliken mit dem Kolos-
seum als Kreuzungspunkt, wie sie im kaiserlichen Bauprogramm des 4.
und im pépstlichen des 5. Jahrhunderts zum Ausdruck kam (S. Pietro, S.

® Bericht des Pilgers, Nr. 95.

0 Bericht des Pilgers, Nr. 96f.

" Fontes narrativi de S. Ignatio de Loyola et de Societatis Iesu initiis. Vol. 111 (MHS1 85).
Hrsg. von C. de Dalmases. Rom 1960, 327; vgl. Pedro de Leluria, Jerusalén y Roma en los
designios de San Ignacio de Loyola, in: ders., Estudios Ignacia 1. Rom 1957, 181-200.



Ignatius von Loyola und die Stddte der Welt 169

Giovanni in Laterano, S. Maria Maggiore, S. Paolo fuori le mura).!? Die
urbanistischen Ideen der Renaissance-Pépste kniipften vielmehr an
Vitruvs Stadtbaulehre an und gestalteten den ,,politischen Kérper® der
Stadt nach dem MaB des Menschen, mit dem Kapitol als Zentrum (Nabel).
In diesem Renaissance-Rom, dessen Aufbau immer wieder Riickschlige
erleidet (Sacco di Roma 1527), gehen die ersten Jesuiten ans Werk. Thre
Aktivitdten lassen zum einen erkennen, wie die preti riformati (Reform-
priester), die 1540 ihre kirchliche Anerkennung erhielten, zunéchst prag-
matisch und dann programmatisch auf die Herausforderungen der vom
Papsttum dominierten Stadt mit ca. 40.000 Einwohnern reagieren.

Ihre Aktivitdten beschrianken sich nicht auf bestimmte soziale Schich-
ten, sondern beziehen sich auf das gesamte Spekirum der stiddtischen
Gesellschaft Roms, von den Péapsten bis zu den Prostituierten, von den Ge-
lehrten bis zu den unmiindigen Kindern, von den Adeligen bis zu den mar-
ginalisierten Juden und Armen. Es sind vor allem die Bereiche des Pasto-
ralen und des Padagogischen, in denen sie titig werden. Das pastorale Pro-
gramm der ,gewohnlichen Dienste” (consueta ministeria) war dreifach
gegliedert und umfalite die Dienste am Wort (Predigten, Exerzitien,
Schriftlesung, Publikationen, Volksmissionen), an den Sakramenten
(Gottesdienste, Beichte, Gebet) und caritative Werke (Sorge fiir Kranke,
Gefangene, Sterbende, Jugendliche). Spater kommen Aktivitidten im Bil-
dungsbereich hinzu (Schulen und Universititen).!* Angesichts der verbrei-
teten Ignoranz in Glaubensdingen und der sittlichen Verwilderung widme-
ten sich Ignatius und die Gefdhrten dem Dienst am Wort: Sie predigen in
Kirchen und auf Plidtzen; sie geben den Kindern Katechismusunterricht;
sie geben ,,Geistliche Ubungen“ und betonen dabei vor allem die Ubungen
der ,,Ersten Woche*, bei der das BuBBsakrament eine entscheidende Rolle
spielt; sie gehen in die Hospitidler der Stadt, um den Kranken geistlichen
Beistand zu gewidhren; schlieBlich bemiihen sie sich als Ratgeber von Fiir-
sten und Kardinilen. Ignatius selbst interveniert als Friedensstifter zwi-
schen verfeindeten Edelleuten, Familien wie den Colonna und bei Zwie-
tracht in Stidten wie Rom, Tivoli oder Valencia.

Zu diesen pastoralen Aktivititen gesellen sich die sozial-karitativen,
mit denen Ignatius in den romischen Jahren auf die sozialen Néte der Stadt
einging. Dazu gehorte etwa im strengen Hungerwinter 1538/39 die Ver-
sorgung und Beherbergung von Hunderten von Notleidenden im Frangipa-
ni-Hof, dem 1538 bezogenen dritten Quartier der Freunde. Spiter iiber-

2Vgl. E. Guidoni, Il significato urbanistico di Roma tra antichita e medioevo, in: Palladio
22 (1992) 3-32.
Vgl J. O’Malley, Die ersten Jesuiten. Wiirzburg 1995.



Michael Sievernich 170

nahm Ignatius fiir das Werk Santa Marta, eine Art ,,Frauenhaus* fiir ,,be-
kehrte* Prostituierte, die geistliche, aber auch materielle Sorge, bis die
Leitung (1548) in andere Hinde iiberging. Ein weiteres, in engem Zusam-
menhang mit dem Martha-Haus stehendes Hilfswerk war eine um 1545
begriindete Bruderschaft, die Compagnia delle Vergini Miserabili die sich
der gefihrdeten Tochter von Kurtisanen annahm. Unter Beteiligung des
Ignatius entstehen in der Stadt zwei Zentren fiir die ,,StraBenkinder* des
Cinquecento, Hospize fiir jene verwaisten Opfer von Krieg, Hunger und
Pest, die im Uberlebenskampf durch die Stidte streunten. Auch darf nicht
unerwihnt bleiben, dafl die Jesuiten bei all diesen caritativen Werken eng
mit engagierten Laien kooperierten, die als Geldgeber, Mitglieder von
Bruderschaften und Helfer tétig wurden.

SchlieBlich sind neben den religiésen und sozialen Reformaktivititen
auch die Arbeiten im akademischen und padagogischen Feld zu erwihnen,
die Ignatius und seine Compariia de Jesiis in der ewigen Stadt entfalteten.
Aufgrund ihres hohen Ausbildungsgrads waren die Pariser Magistri dazu
besonders geeignet. So lehrten zwei Gefihrten, Fabro und Lainez, ,,gratis*
Theologie an der Sapienza, der Universitdt Roms. 1551 wurde an der Via
d’ Aracoeli unter Leitung des Franzosen Jean Pelletier das Collegium Ro-
manum erdffnet. Von Ignatius gewiinscht und vom Herzog von Gandia,
Francisco de Borja, grof3ziigig finanziert, konnte diese Institution, aus der
spiter die Universitit Gregoriana hervorgehen sollte, Schiilern aus vielen
Nationen kostenlosen Unterricht anbieten. Ein Jahr spiter erfolgte die
Griindung des Collegium Germanicum fiir Studenten aus dem konfessio-
nell gespaltenen Deutschland.

Nicht nur in Rom, sondern auch in anderen europdischen Stiadten wur-
den Kollegien gegriindet, zu Lebzeiten des Ignatius insgesamt 46 (Italien
19, Spanien 18, Portugal 3, dazu Paris, Lowen, K6ln, Wien, Prag, Billom).
Diese Kollegien und ihre in der Ratio Studiorum (1599) festgelegte Lehr-
methode sollte fiir die ,,Bildung des modernen katholischen BewuBtseins®,
aber auch fiir die Bildung eines biirgerlichen und sozialen Bewuftseins in
den Stidten'* von groBer Bedeutung werden. Bei Ignatius und den frithen
Jesuiten fillt bei der Auswahl der Orte fiir pastorale Arbeiten und Schul-
griindungen eine Priferenz fiir groflere und wichtigere Stiddte auf, bei der
sich das humanistische Ideal der Stadtreform mit dem geistlichen Motiv
der Hilfe fiir die Seelen (iuvare animas) verbindet. Diese Priiferenz hat
sich auch in den Satzungen der Gesellschaft niedergeschlagen, die nach

"4 Vgl. M. Batllori, Der Beitrag der Ratio studiorum fiir die Bildung des modernen katholi-
schen Bewufltseins, in: M. Sievernich/G. Switek (Hrsg.), Ignatianisch. Eigenart und Me-
thode der Gesellschaft Jesu. Freiburg, Basel, Wien 21991, 314-322.



Ignatius von Loyola und die Stddte der Welt 171

der Leitregel des ,,groBeren gottlichen Dienstes und des grdoBeren allge-
meinen Wohls* die pastorale Hilfe fiir grole Volker und bedeutende Stid-
te vorziehen."

Die urbane Vision des Ignatius visualisiert ein 1610 in Antwerpen ent-
standener Stich,'® der eine Sicht auf die Stadt Rom und auf die von Igna-
tius begriindeten Hauser und Werke (domus et opera pietatis) der Gesell-
schaft Jesu bietet. Im Zentrum der Stadt befindet sich das Hauptquartier
(ProfeBhaus und Kirche I/ Gesit), dem die anderen Héuser radial zugeord-
net sind. Sehr bewuflt hatte Ignatius einen Ort in der Mitte des Stadtkor-
pers, bei der kleinen Kirche Santa Maria de la Strada als endgiiltigen
Hauptsitz der Gesellschaft Jesu ausgewihlt und im Lauf der Zeit ausge-
baut.

Dieser Hauptsitz ,,in alma Urbe Roma*'” war freilich nicht nur das Zen-
trum der romischen Aktivitidten der Gesellschaft Jesu, sondern auch aller
weltweiten Unternehmungen, hatte doch Ignatius schon zu seinen Lebzei-
ten Missionare auf alle damals bekannten Kontinente gesandt, nach Asien
(Indien, Japan, China), Amerika (Brasilien, Mexiko) und Afrika (Kongo
Athiopien).'®

In einem Brief vom 31, Oktober 1547 schrieb Juan de Polanco im Auf-
trag des Ignatius an den Provinzial von Spanien, Antonio de Araoz, iiber
die Bedeutung Roms: ,,Denn wie Rom Haupt ist, insofern von hier aus die
ganze Gesellschaft geleitet und bewegt wird, und Magen, insofern von
hier an seine Glieder ausgegeben und verteilt wird, was ihr Wohlsein und
fruchtbares Vorangehen aufrechterhilt, so kann man es Herz nennen, so-
wohl weil es der Ursprung der iibrigen Glieder ist als auch weil es als der
Sitz des Lebens fiir den ganzen Leib der Gesellschaft erscheint und von
dort aus dieses Leben auf die iibrigen Glieder iibertragen wird. Denn ohne
den EinfluB von Rom, scheint es, wiirden sie sich, so sehr sie auch an Men-
ge zundhmen, schlecht in ihrem Sein erhalten konnen®."

5 Satzungen der Gesellschaft Jesu, in: Ignatius von Loyola, Griindungstexte der Gesell-
schaft Jesu (Deutsche Werkausgabe Bd. 2) Ubers. von Peter Knauer. Wiirzburg 1998,
580-827; hier Nr. 622.

' Eine Abbildung in: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen. (Deutschen Werk-
ausgabe Bd. 1) Hrsg. von Peter Knauer. Wiirzburg 1995 (hinteres Vorsatzpapier).

'7 Brief vom 25. Oktober 1546 an Simao Rodrigues, in: S. Ignatii Epistulae et instructiones.
(Monumenta Ignatiana series prima). 12 Bde.Madrid 1903-1911, hier Bd. 1, 449; im fol-
genden zit. unter Sigel ,,MI Epp.“ sowie Band und Seitenzahl.

'8 Vgl. R. Garcia Villoslada, San Ignacio de Loyola. Nueva Biografia. Madrid 1986,
912-1008.

' Briefe und Unterweisungen, 199;(MI Epp. 1, 609-620).



Michael Sievernich 172

3. Pastorale ,,Auferbauung® der Stadte

Die Erfahrung der Stiddte in seinen Pilgerjahren und sein besonderes
Verhiltnis zur Stadt Rom bestimmen die urbane Vision des Ignatius und
seine auf den urbanen Raum bezogene Vorgehensweise. Wenn man das
Wortfeld ,,Stadt“?° im Briefcorpus einer semantischen Analyse unterzieht,
ergibt sich ein Bild, das im folgenden dargestellt wird.

Verhdltnis zu den Stddten. Die ignatianische Neigung zum urbanen
Raum wird negativ dadurch bestatigt, daf} die lindliche Welt so gut wie
keine Beachtung findet. Dies bedeutet jedoch keine Geringschitzung des
Landes, sondern betont jene Urbanitit, welche die Gesellschaft Jesu von
Anfang an prigte.?! Noch gegen Ende seines Lebens erfiillt es den Magi-
ster [gnatius mit Stolz, ein Biirger der Stadt Paris zu sein.?

Es kann fiir Ignatius als typisch gelten, daf} er sich zur Beschreibung von
Gemeinwesen gern der Metapher des menschlichen Organismus bedient,
in der antike, in der Renaissance wiederbelebte Motive (Mensch als MaB3)
zusammenflieBen mit der paulinischen Metapher des einen Leibes und der
vielen Glieder (1 Kor 12, 12-31). So betrachtet er die Gesellschaft Jesu
metaphorisch als ,,Leib“, dessen Einheit durch die Liebe Gottes gewihr-
leistet wird.?

Auch die Stddte begreift er als lebendige Organismen, als Korper mit
Haupt und Gliedern. So ist fiir ihn die Stadt Barcelona ein Korper,?* oder
er schreibt an den Rektor des Kollegs von Coimbra (Portugal), der Ort der
Niederlassung solle ,,mehr im Korper der Stadt“ liegen.? Ignatins hat ein
geradezu korperliches Verhiltnis zu den Stiddten; als Haupt (cabeza) des
Leibes seiner Gesellschaft Jesu korrespondiert er mit den Hauptern der
Stddte, wenn diese, von der fama oder dem ,,Geruch* (odor) der neuen
Gesellschaft beeindruckt, ihre Bitten an ihn richten. So erldntert er den
Herren der ,,edlen Stadt* (nobile citta) Mamertina die von der Gesellschaft
angewandten Mittel der geistlichen Unterweisung, der Bildung und der
Tugend.? Ahnliche Briefe gehen an die italienischen Stidte Parma und Pa-

20 Das Wortfeld umfait in den Hauptsprachen der Korrespondenz folgende Begriffe: span.
ciudad [cibdad], municipio; porlug. cidade; ilal. citta [cild]; lat. civitas, metropolis, oppi-
dum, urbs.

2 Vgl. hierzu D. Bertrand, La politique de S. Ignace de Loyola. L’analyse sociale. Paris
1985, 106-109.

22 Brief vom 11. Aug. 1554 an Simao Rodrigues (M1 Epp. VII, 392): ,los maestros de Paris
somos burgueses de aquella ciudad®.

23 Satzungen der Gesellschaft Jesu Nr. 135 und 671.

¢ Brief vom 23. April 1546 an den Herzog von Gandia (M1 Epp. 1, 385).

2 Brief vom 7. Juni 1553 an den Rektor des Kollegs von Coimbra (M{ Epp. V, 111).

% Brief vom 11. Jan. 1548 an die Stadt Mamertina (MI Epp. I, 680).



Ignatius von Loyola und die Stddte der Welt 173

lermo, oder an die Stadtobrigkeit von Pavia, der er mitteilen muf}, dafl er
aus Personalmangel keine Jesuiten mehr schicken kann.?’ Ignatius leidet
auch mit, wenn der Korper einer Stadt erkrankt, sei es durch die korper-
liche Pest, wie in K6ln 15532 oder in Paris 1554,%° oder sei es durch die
geistige Pest der Haresie, wie in Genua.?® Auch kann er sich dariiber freu-
en, wenn ihm eine Stadt wie Messina den ,,gé6ttlichen Dingen* besonders
geneigt erscheint. ™

Aus der Korrespondenz wird auch ersichtlich, daB die Stadte Mitglieder
der Gesellschaft Jesu erbitten, wie etwa die Stadt Messina fiir ein Kolleg,
Palermo fiir Waisenkinder oder Florenz fiir den Predigtdienst.* Die Bitten
kommen nicht nur aus européischen Stddten, sondern auch aus Ubersee,
wie aus dem Neuspanien genannten Mexiko. Schon 1549 will Ignatius
Missionare nach Mexiko senden, und 1555 wird iiber die Errichtung eines
Kollegs in México, ,,der Hauptstadt Neuspaniens in den westlichen Indi-
en* (=Amerika), verhandelt.>> Doch erst 1572 konnten die Jesuiten dort
FuB} fassen, nachdem die Stadt México in einem Brief an Philipp II. gebe-
ten hatte, ,,die eifrigen Arbeiter der heiligen Gesellschaft [zuzulassen], die
von grofler Niitzlichkeit in den jlingst gegriindeten Stidten sein wiirden,
insbesondere in dieser groBen Stadt Mexiko.*3*

In der groBen Stadt Paris entstanden, sucht die Gesellschaft Jesu auch
bei ihren Missionsunternehmen die Stadt, sei es, daf sich die Mitglieder in
den Stiddten der fremden Hochkulturen wie Japan oder China ansiedeln
wollen, sei es, daB sie in indianischen Kulturen Amerikas Stiddte errichten
und die nomadisch lebenden Bewohner zum urbanen Zusammenleben
zusammenfiihren* (reducir).®

27 Brief vom 23. Januar 1546 an Parma (MI Epp. 1, 358); Brief vom 7. September 1549 an
Palermo (MI Epp. II, 524); Brief vom 7. April 1548 an Pavia (M1 Epp. I, 79f).

2 Brief vom 23. August 1553 an Leonard Kessel (MI Epp. V, 392) , De peste, quae Colo-
niae grassatur, audimus et compatimur. Dignetur Dominus ad salutem animarum eam co-
nuertere.*

¥ Brief vom 23. Januar 1554 an Paschasius Bro&t (MI Epp. VI, 259).

* Brief vom 24. Mai 1554 an den Generalvikar von Genua (M1 Epp. VII, 51); ,,peste haere-
tica in questa citta®.

1 Brief vom 4. August 1548 an den Vizekdnig von Sizilien, Juan de Vega (M1 Epp. 11,
176);“una cibdad tanto inclinada 4 las cosas divinas®.

2 Brief vom 23. Januar 1548 an Antonio Araoz (MI Epp. 1, 694); Brief vom 21. Mai 1548
an Jer6nimo Doménech (MI Epp. 11, 119).

# Brief vom 13. Juni 1555 an Bartolomé Bustamente (MI Epp. XI, 142).

# Brief der Stadt Mexiko von Ende 1570 an Philipp 11., in: Monumenta Mexicana. Vol. 1
(1570-1580) Hrsg. F. Zubillaga. Rom 1956, 1ff.

% Vgl. N. Standaert, Missionary strategies in seventeenth century China and our mission
today, in: CIS. Revista de espiritualidad ignaciana 27 (1996), Nr. 81, 37-48. — G. Randle,
Espafia 'y Roma en el origen urbano de las misiones guaranies (1610-1767), in: Congreso
internacional de historia. La Compafiia de Jesis en América. Evangelizacidn y justicia sig-
los XVII-XVIII. Cérdoba 1993, 275-305.



Michael Sievernich 174

Europdische Stiddte geben auch Zeugnis vom positiven Wirken der Ge-
fahrten im ersten romischen Jahr, wie Ignatius in einem friihen Brief an
seine Gonnerin Isabel Roser schreibt: ,,Die Stiddte Siena, Bologna und Fer-
rara sandten ihre amtlichen Zeugnisse hierher [nach Rom]. Und der Her-
zog von Ferrara [Ercole II d’Este] sandte nicht nur Zeugnisse; er nahm
sich sehr personlich der Sache an. ... Denn er sah die Frucht, die in seiner
Stadt entstanden war, und ebenso auch in anderen Stddten, durch die wir
gegangen sind.*®

Vorrangige Option fiir die Stadt. Ignatius Verhéltnis zu den Stiddten hat
sich pragmatisch in einem langen ProzeB entwickelt und gewann darin ei-
ne programmatische Form. Als grundlegendes Prinzip seiner Option fiir
Stadte kann die ,,Auferbauung” gelten. In den Briefen und Instruktionen
spricht Ignatius in stereotypen Wendungen oft vom allgemeinen Wohl (bi-
en comun) der Stadt’ oder 6fter noch von ihrer spirituellen und sozialen
»Auferbauung* (edificacion).”® Wie wichtig fiir Ignatius dieses Prinzip ist,
erhellt die Tatsache, daf3 er in mehreren Instruktionen die Auferbauung der
Stidte und die besondere Vorgehensweise der Jesuiten (modus proceden-
di) im urbanen Raum erlautert, wie etwa in einer an Pater Pelletier gerich-
teten und fiir Ferrara, Florenz, Neapel und Modena gedachten Instruktion
(1551),% derzufolge die Prisenz in der Stadt vor allem durch Erziehung,
Predigt und Sorge fiir Gefangene und Kranke erfolgen soll. Auch die Sat-
zungen der Gesellschaft Jesu sehen ausdriicklich vor, da Mitglieder des
Ordens ,,in die Stddte* geschickt werden, zur grofieren Erbauung der
Nichsten (edificacidn de los préximos)und zum groBBeren Dienst fiir Gott
(servicio de Dios).*

Ein weiteres Prinzip der ignatianischen urbanen Option bezieht sich auf
die Auswabhl der Orte jesuitischer Tétigkeit und 148t sich unter dem Stich-
wort ,,Synergie* fassen: Unter sonst gleichen Umsténden sind diejenigen
Orte zu bevorzugen, an denen viele Leute zusammentreffen und an dem
geistige und finanzielle Ressourcen zusammenfinden. Dies sind vor allem
die Stéddte, wie ein Brief an den portugiesischen Provinzial Simio Rodri-
gues exemplarisch zeigt: In Sevilla solle man gute Gelegenheiten im
Dienst der Kirche beherzt ergreifen. ,,Und es scheint, wir wiirden die Ge-

* Brief vom 19. Dezember 1538 an Isabel Roser (BU 48; MI Epp. I, 142).

37 Brief vom 4. Mirz 1549 (im Auftrag) an Silvestre Landini (MI Epp. II, 354).

3 Vgl. etwa Brief vom 22. Dezember 1548 an Diego Lainez (MI Epp. I, 274); Brief vom
10. September 1552 an César Aversano (MI Epp. VI, 408 und 410); Brief vom 4. Novem-
ber 1553 an die Mitbriider in Spanien (MI Epp. V, 658); Brief vom 20. September 1554 an
Joan Lorenzo Cavalier (MI Epp. VII, 554); Brief vom 26. November 1555 an Juan Luis
Gonzélez de Villasimplez (MI Epp. X, 215).

¥ Instruktion vom 13. Juni 1551 an Jean Pelletier (BU 357f; MI Epp. III, 542-548).

4 Satzungen der Gesellschaft Jesu, Nr. 625.



Ignatius von Loyola und die Stidte der Welt 175

legenheit, die Gott uns schickt, schlecht nutzen, wenn wir nicht mit geist-
licher Hilfe mit der zeitlichen zusammengehen (concurrir) wollten, die
uns angeboten wird. Uber diesen Grund hinaus, der sich auf das die Ge-
sellschaft [Jesu] Betreffende bezieht, gibt es noch einen anderen von sei-
ten jener Stddte, vor allem von Sevilla, wo durch das Zusammenstromen
(concurso) vieler Leute und andere besondere Umstinde mit Recht viel
Gewinn erhofft wiirde, wenn es jemanden gibe, der sie in Gang briachte
und ihnen zu helfen wiiite.“4! Die Generalisierung dieses Prinzips der
»Synergie“ findet sich in den Satzungen der Gesellschaft Jesu, wo es heif3t,
wegen des groBeren und daher “gottlicheren® allgemeinen Wohls sei die-
jenige Hilfe vorzuziehen, die groBen Volkern, bedeutenden Stédten oder
Universitiaten geleistet werde, wo mehr Personen zusammenzukommen
pflegen, die selbst wieder anderen helfen konnten, nachdem sie selbst Hil-
fe empfangen haben.*

Das dritte Prinzip der ,,Mobilitidt“, das Verfiigbarkeit voraussetzt, ergibt
sich zwanglos aus den beiden ersten. Denn wenn nach dem groferen all-
gemeinen Wohl voranzugehen ist und die Orte gréBerer Synergie und
groBBeren Konfluxes zu wihlen sind, dann muf die Gesellschaft Jesu so
mobil und flexibel sein, daB} sie ihre Krifte je nach den materiellen und
geistlichen Noten einsetzen, aber auch die Bedeutung der Orte und die
Forderung durch politisch oder materiell vermodgende Personen einbezie-
hen kann. Daher sieht Ignatius keine feste Bindung an einen bestimmten
Ort vor, sondern betont die Offenheit fiir viele Orte, insbesondere die
Stddte, deren Auswahl von den vorgefundenen Mdoglichkeiten abhéngt.

Diese Ordenskonzeption legt Ignatius anuch dem Ko6nig Ferdinand 1.,
dem Bruder des Kaisers, vor, der Claude Jay als Bischofskandidat fiir
Triest vorsah. Die Ablehung dieses Ansinnens begriindet Ignatius folgen-
dermaBen: ,Diese Gesellschaft und ihre einzelnen sind vereint und ver-
bunden worden in ein und demselben Geist, ndmlich, um in diesen und je-
nen Gegenden der Welt unterwegs zu sein (discurrir) unter Glaubigen und
Ungldubigen, wie es uns vom Papst aufgetragen werden wird. Es ist also
der Geist der Gesellschaft, in aller Einfachheit und Niedrigkeit von Stadt
zu Stadt weiterzuziehen (passar adelante de ciudad en ciudad) und von ei-
ner Gegend in die andere, ohne uns an einen einzelnen Ort zu binden. 4

4! Brief vom Oktober 1547 an Simio Rodrigues (BU 193f; MI Epp. I, 601f).

42 Satzungen der Gesellschaft Jesu, Nr. 622.

* Brief vom Dezember 1546 an Ferdinand 1., K6nig der Rémer (BU 127f; MI Epp. I, 451).
Auch die Satzungen der Gesellschaft Jesu (Nr. 304) schreiben vor, ,,in jeder Gegend der
Welt unterwegs zu sein und unser Leben zu fithren, wo der gréBere Dienst fiir Gott und die
grofere Hilfe fiir die Seelen zu erhoffen ist” (donde se spera mds servicio de Dios y ayuda
de las animas).



Michael Sievernich 176

Diese Mobilitit liegt im Interesse der Stidte; denn ein Bischof Claude Jay
wire auf seine Diozese begrenzt, ein Pater Jay konnte ,,in vielen Stidten
grofle Frucht bringen® (podria por muchas ciudades .. hazer gran fruto en
el Sefior) oder weiterziehen, wenn dies nicht gelingen sollte.*

Eine urbane Pastoral. In Anwendung dieser Prinzipien entwickelt Igna-
tius in seinen Briefen und Instruktionen genaue Vorstellungen, auf welche
Weise und mit welchen Mitteln die Auferbauung der Stadt zu betreiben
sei. Was sehen die Anweisungen fiir eine urbane Pastoral vor? Eine In-
struktion an Pelletier (1551) nennt ,,zur Auferbauung und geistlichen
Frucht der Stadt” (alla edificatione et frutto spirituale della citta) folgen-
de Elemente: Die Unterweisung in den alten Sprachen und Disputations-
ibungen; die sonntédgliche Unterweisung in der christlichen Lehre; die
sittliche Erziehung der Schiiler; Predigten und Weiterbildung des Klerus
in der HI. Schrift, Theologie und Moral (Gewissensfille); Auseinanderset-
zung mit Hiresien; Spendung des Bulisakraments; geistliches Gesprich;
die geistlichen Ubungen (Exerzitien) der ,ersten Woche*; Seelsorge in
Gefingnis und Krankenhaus; gute Werke im Dienst am Nichsten, wobei
»immer der grolere Dienst Gottes, das Gemeinwohl und der gute Geruch
der Gesellschaft vor Augen® zu stehen habe.* Weitere, auf das pastorale
Vorgehen in der Stadt bezogene Instruktionen enthalten dhnliche Bestim-
mungen, fiigen aber, wie die 1556 verfaBiten Instruktionen fiir Clermont,*
fiir Prag (1556)* oder Ingolstadt (1556)* das Beispiel der christlichen
Tugenden und das Gebet hinzu, sowie die Aufforderung, die Predigten und
katechetischen Unterweisungen in der jeweiligen Landessprache zu
halten.

Eine besondere Rolle bei der ,,Auferbauung* der Stddte spielen die Kol-
legien, die wie das Romische Kolleg eine ,,Zierde der Stadt* (muy gran
ornamento desta ciudad) sein und auf sie ausstrahlen sollen.*® In den 16
Jahren von der pipstlichen Bestitigung der Gesellschaft Jesu im Jahr 1540
bis zum Tod des Ignatius im Jahr 1556 wurden durchschnittlich fast 3 Kol-
legien pro Jahr gegriindet, insgesamt also 46 Kollegien, wenn man von den
nicht zur Ausfiithrung gelangten Plinen von Kollegsgriindungen in Jerusa-

4 Brief vom 2. Mirz 1547 (im Auftrag) an Miguel Torres (BU 135; MI Epp. 1, 463).

45 Instruktion vom 13. Juni 1551 an Jean Pelletier (BU 357f; MI Epp. 11, 5451).

% Instruktion vom 11, Mai 1556 an die Mitbriider, die nach Clermont gehen (BU 892f; Ml
Epp. XI, 366-372).

47T Instruktion vom 12. Februar 1556 an die Mitbriider des Kollegs von Prag (BU 846—850;
MI Epp. X, 689-693).

* Instruktion vom 9. Juni 1556 an die Mitbriider des Kollegs von Ingolstadt (MI Epp. XI,
530—542).

4 Brief vom 14. September 1555 (im Auftrag) an Francisco Borja (BU 789; Ml Epp. 1X,
609).



Ignatius von Loyola und die Stidte der Welt 177

lem, Konstantinopel und Zypern absieht. Ein Brief an Ferdinand I. {iber
die geplante Kollegsgriindung in der bohmischen Metropole Prag, die
nach der Reformation nur noch 15% Katholiken zihlte, gibt weitere Aus-
kunft iiber die Rolle, die Ignatius einem Kolleg in der Stadt zudachte: Un-
ter den anzuwendenden Mitteln sei ein Kolleg ein hochst niitzliches, ,,um
durch Beispiel und Lehre, durch Dienst am Wort und am Sakrament den
Pragern und anderen, die dort znsammenzustrémen pflegen, zu Hilfe zu
kommen.*® Solche Anweisungen galten nicht nur fiir die Kollegien in Eu-
ropa, sondern auch in Ubersee, etwa fiir die Kollegien in den Stddten Goa
(Indien) und San Salvador de Bahia (Brasilien), wie aus einem Brief an
Diego Mirdn, den Rektor des Kollegs von Coimbra (Portugal), hervor-
geht.”!

Ignatius von Loyola durchwanderte als Pilger fiiigo die europiischen
Stiadtewelten, in denen er, mit einem in den Exerzitien spirituell geschirf-
tem Blick, die gréfiten Chancen fiir die Erneuerung der Kirche und die
missionartische Verbreitung des Christentums sah. Daher machte er als
Generaloberer der Gesellschaft Jesu die Stiddte, neben den Universititen
und den fremden Vélkern, zu den Hauptschauplitzen des Einsatzes, zumal
in seinem Bewufitsein das geistliche Ideal der ,Pilgerschaft” (peregrina-
tio) und das missionarische Ideal der ,,Sendung®“ (missio) praktisch zu
Synonymen geworden waren.** Die Treue zu dieser ,,politischen* Sendung
stammte bei Ignatius freilich aus der Hoffnung, daf} wir als ,,Pilger auf Er-
den‘ (peregrinos en la tierra) ,unsere dauernde Stadt im himmlischen
Reich haben (permanente ciudad)“.>® In der frilhen Neuzeit entwickelte
Ignatius angesichts der damaligen urbanen Herausforderung eine klare
Option fiir die Stadt, praktizierte eine am Prinzip ,,Auferbauung” der Stadt
orientierte Pastoral, die Spiritualitdt und Gemeinwohl verbindet, und hat-
te als Adressaten die seelisch und materiell Bediirftigen sowie die zu er-
ziehende Jugend im Blick. Insofern kann er als geistlicher Entdecker des
urbanen Raums und als Erfinder einer modernen urbanen Pastoral gelten,
deren Bedeutung der Gesellschaft Jesu und der Weltkirche erst im ausge-
henden 20. Jahrhundert wieder klar werden sollte.

1990 betonte Johannes Paul II. in seiner Enzyklika Redemptoris missio
iiber die fortdauernde Giiltigkeit des missionarischen Auftrags: ,,Zu den
bevorzugten Orten miifiten die Grofistidte werden, in denen neue Ge-
wohnheiten und Lebensstile, neue Formen der Kultur und Kommunikation

5 Brief vom 22. November 1554 an Ferdinand I., Konig der Rémer (M1 Epp. VIIL.78).

*! Brief vom 20. Februar 1555 an Diego Mirén (MI Epp. VIII, 443).

2 Vgl. J. W. O’Malley, To travel to any part of the world. Jerénimo Nadal and the Jesuit
vocation, in: Studies in the spirituality of Jesuits 16 (1984) 1-20.

* Brief vom 4. April 1555 an Juan Pérez de Calatayud (MI Epp. V111, 632).



Michael Sievernich 178

entstehen, die ihrerseits wieder die Bevolkerung beeinflussen.* Denn man
konne das Evangelium nicht verkiinden, ,,wenn man diejenigen Zentren
vernachléssigt, in denen sozusagen eine neue Menschheit mit neuen Ent-
wicklungsmodellen heranwichst.

1995 griff die 34. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu das Thema
der Stadt auf: ,, ,Ignatius liebte die groBen Stidte.” Sie waren der Ort, wo
sich der Wandel der menschlichen Gesellschaft vollzog, und er wollte, daB
sich die Jesuiten an diesem ProzeB beteiligten. Die ,Stadt’ kann fiir uns ein
Symbol sein fiir unser stindiges Bemiihen, die menschliche Kultur zu ih-
rer Erfiillung zu bringen.**

In der Tat beginnt die Heilige Schrift in ihrem ersten Buch (Genesis)
mit dem Symbol des Gartens (Natur) und endet in ihrem letzten Buch
(Offenbarung) mit dem Symbol der Stadt (Kultur), in dem die Natur auf-
gehoben ist. Bis zur Herabkunft des himmlischen Jerusalem bleiben die
irdischen Stiddte mit all ihrer Faszination und all ihren Problemen Orte der
Bewihrung fiir alle, die in die Gesellschaft Jesu Christi berufen sind
(1 Kor 1,9).

3 Johannes Paul 1., Enzyklika Redemptoris missio iiber die fortdauernde Giiltigkeit des
missionarischen Auftrags. Hrsg. vom Sekretarial der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn
1990, hier Nr. 37.

5 Dekret 4: Unsere Sendung und die Kultur, Nr. 26, in: Dekrete der 31. Bis 34. General-
kongregation der Gesellschaft Jesu. Hrsg. von der Provinzialskonferenz der Zeniraleu-
ropiischen Assistenz. Miinchen 1997, 428.



