
Ignatius von Loyola und die Städte der Welt 
Michael Sievernich, Frankfurt a. M. 

Als Mann der frühen Neuzeit teilte Ignatius von Loyola das erwachende 
Interesse der Renaissance an der Stadt, allerdings auf seine Weise. Sein In- 
teresse galt nicht den städtebaulichen Aktivitäten der Päpste, der Planung 
von Idealstädten (Pienza) oder dem Entwurf von Stadt- und Staatsutopien 
(Thomas Morus), sondern der pastoralen und pädagogischen •Auferbau- 
ung" der Städte. Denn aufgrund seines eigenen Lebens- und Studienwe- 
ges, der ihn durch die großen Städte Europas führte, und dank der Spiritu- 
alität, die ihm eine pastorale Sensiblität für die Städte gab, entwickelte 
Ignatius eine besondere Nähe zum urbanen Raum, der einer der entschei- 
denden Orte werden sollte, an dem die neu gegründete Gesellschaft Jesu 
ihre Hauptaktivitäten entfaltete. Im folgenden soll daher aus dem reichen 
Quellenmaterial der ignatianischen Schriften die urbane Strategie1 des 
Ignatius und des frühen Jesuitenordens erhoben werden, an der zugleich 
beispielhaft aufgewiesen wird, welche Rolle das Christentum in der Stadt 
spielen kann, wenn es die urbane Herausforderung anzunehmen bereit ist. 

Freilich hat nicht erst Ignatius die Bedeutung der Städte für das kultu- 
relle und religiöse Leben entdeckt. Die Nähe zu den Städten ist dem Chri- 
stentum vielmehr von Anfang an eigen, so daß es als •Städtereligion" (A. 
von Harnack) gelten kann. Jesus wanderte •von Stadt zu Stadt" (Lk 8, 1), 
um sein Evangelium zu verkünden, und sein Weg führte vom Land (Ga- 
liläa) in die große Stadt Jerusalem, wo sich sein Geschick erfüllte. Von 
dort ging die Botschaft weiter, denn ein Paulus, selbst Bürger einer •nicht 
unbedeutenden Stadt" (Apg 21, 39), brachte sie in die hellenistischen 
Großstädte der damaligen Zeit: nach Antiochia und Ephesus in Kleinasi- 
en, nach Philippi, Thessalonich, Athen und Korinth in Griechenland und 
schließlich in die Hauptstadt Rom. Auch für den Pilger Ignatius sollte der 
Weg nicht in Jerusalem enden, sondern von dort nach Rom führen, wo die 
Renaissancepäpste residierten. Am Verhältnis zu den Städten, insbesonde- 
re zu den materiell und geistlich Bedürftigen in den Städten, hat sich das 
Christentum immer wieder neu bewähren müssen. Das gilt für das Urchri- 
stentum ebenso wie für die Urbanisierungsprozesse im hohen Mittealter 
(Franz von Assisi), es gilt für die frühe Neuzeit wie für das beginnende 
dritte Jahrtausend, das Urbanisierungsschübe globalen Ausmaßes erlebt 

1 Vgl. hierzu T. M. Lucas (Hrsg.), Saint, site, and sacred strategy. Ignatius, Rome, and Je- 
suit urbanism. Vatican City 1990. 



Ignatius von Loyola und die Städte der Welt 165 

und daher die Frage nach Urbanität und Religiosität in der Moderne auf- 
wirft.2 

1. Die Städte im Blick: Luther und Loyola 

Das Jahr 1521 wurde für die beiden Zeitgenossen und •Reformatoren" 
Martin Luther (1483-1546) und Ignatius von Loyola (1491-1556) von 
lebenswendender Bedeutung. Ihr Reformeifer drängte beide, freilich auf 
sehr unterschiedliche Weise, die Städte geistlich, moralisch und pädago- 
gisch •aufzuerbauen". Die historische Bedeutung des deutschen Kleinbür- 
gers und des baskischen Kleinadligen ist ebenso bekannt wie die unter- 
schiedlichen Wege, die sie bei der Reform der Kirche einschlugen. Für 
beide wurde 1521 zum Schicksalsjahr, das ihnen die Bewegungsfreiheit 
nimmt: dem einen durch die Exkommunikation und das im Mai 1521 er- 
lassene Wormser Edikt Karls V., das die Reichsacht über ihn verhängte; 
dem anderen durch eine Verwundung des rechten Beins, die er sich im Mai 
1521 bei der Verteidigung Pamplonas zuzog. Beide zogen sich auf eine 
Burg zurück, der eine auf die Wartburg zu Studien, der andere auf die 
Wohnburg Loyola, wo er sich auf dem Krankenbett bekehrte. 1522 ver- 
ließen beide ihre Burg, um wieder in die Stadt zu gehen. Beide kamen in 
den Städten herum: Luther eher kleinstädtisch im deutschsprachigen 
Raum, in Eisleben, Erfurt, Wittenberg, Leipzig, Worms, Augsburg, Eis- 
leben (mit der Ausnahme einer Reise in das •Rattennest" Rom [WA 41, 
222]); Ignatius, nach höfischer Erziehung, großstädtisch im europäischen 
und mediterranen Raum, in Pamplona, Barcelona, Alcalä, Salamanca, Pa- 
ris, London, Brügge, Venedig, Jerusalem, Rom. In der Kirchlichkeit gehen 
beide verschiedene Wege: Jener polemisiert gegen Rom und den Papst, 
dieser bindet sich ausdrücklich an Rom und die Sendungen des jeweiligen 
Papstes.3 

Beide, Luther und Loyola, erkennen die Bedeutung des urbanen Raums 
für die Verbreitung des Evangeliums und die Reform der Kirche: Nicht 
weniger als ein Viertel von Luthers umfangreicher Korrespondenz (3599 
Briefe) sind in stilistischer Nachahmung der Paulusbriefe an Städte ge- 
richtet.4 Oftmals betont er in seinem Briefwechsel den Wert der Bildung 

2 Vgl. H.-J. Höhn, Gegen Mythen. Religionsproduktive Tendenzen der Gegenwart. Freiburg 
M996. 108-138. 
3 Vgl. P. Leturia, A lasfuentes de la •romanidad" de la Compama de Jesus 1534-1541, in: 
ders., Estudios Ignacianos I. Rom 1957, 239-256. 
4 Vgl. W. Reinhard, Luther und die Städte, in: Luther und die politische Welt. Wissen- 
schaftliches Symposion in Worms vom 27. bis 29. Oktober 1983. Hrsg. von E. Iserloh und 
G. Müller. Stuttgart 1984, 87-112. 



Michael Sievernich 166 

und des Schulwesens in den Städten und fordert sie zu entsprechendem 
Handeln auf. Loyolas Korrespondenz zählt 6742 Briefe, vornehmlich an 
die Ordensmitglieder. Auch Ignatius mißt den Städten große Bedeutung 
für die christliche Erneuerung zu; aber er verfaßt keine Sendschreiben wie 
Luther, sondern schickt Mitglieder der jungen Gesellschaft Jesu in die 
Städte, denen er die •Auferbauung" und den •geistlichen Gewinn" der 
Städte ans Herz legt. Zu Lebzeiten des Ignatius ist mit der Niederlassung 
der Jesuiten in einer Stadt meist die Gründung einer Kollegs zur Bildung 
der Jugend verbunden. Welches biographische und apostolische Verhältnis 
entwickelt Ignatius im Lauf seines Lebens zu den Städten? 

2. Ignatius und die Städte 

Ein bekanntes, in verschiedenen Versionen verbreitetes Sprichwort lautet 
folgendermaßen: 

Bernardus valles, montes Benedictus amabat, 
Oppida Franciscus, magnas Ignatius urbes.5 

•Bernhard liebte die Täler, Benedikt die Berge, Franziskus die kleinen 
Städte und Ignatius die großen Städte." Diese Neigung des Ignatius zu den 
berühmten und großen Städten hängt mit seiner Biographie zusammen, die 
ihn als •Pilger" durch die großen urbanen Zentren seiner Zeit führte; sie 
ergibt sich aus seiner Spiritualität, die ihn vor die Alternative Jerusalem 
oder Rom stellte; sie führt zu einer Sendung, die ihn zur •Auferbauung" 
der Städte drängte. 

Pilger in urbanen Welten. Durch seine Beinverletzung ausgelöst, erleb- 
te Ignatius eine Lebenskrise, in deren Verlauf er auf Schloß Loyola die 
geistliche Erfahrung von •Tröstung" und •Trostlosigkeit" machte. Diese 
Urerfahrung führte ihn zur •Unterscheidung der Geister" und zum Ent- 
schluß, die höfische und militärische Karriere zugunsten eines Lebens als 
•Pilger" aufzugeben. In diesem Zusammenhang tauchte die Idee einer 
Wallfahrt nach Jerusalem auf, in die Stadt des Todes und der Auferstehung 
Jesu, die nach mittelalterlicher Weltsicht das Zentrum der Welt bildete. 
Nachdem er auf dem Montserrat, wie im Ritterroman des Amadis de Gau- 
la, Waffen wache vor dem Bild der schwarzen Jungfrau gehalten hatte und 
in Manresa mystische Erfahrungen hatte machen können, pilgerte er im 
Jahr 1523 nach Jerusalem. In dieser Pilgerschaft verbindet sich die Grund- 
situation des nach Gott suchenden Menschen (homo viator) sowohl mit 

5 Vgl. J. W. Padberg, How we live where we live (Studies in the spirituality of Jesuits 20/2). 
St. Louis 1988, 29. 



Ignatius von Loyola und die Städte der Welt 167 

den spirituellen Motiven der aszetische Heimatlosigkeit (peregrinatio) 
und des Kreuzzugs (reconquistä) im Heiligen Land. Bei der Rückkehr aus 
dem Heiligen Land aber stellte sich ihm die klassische existentielle Frage 
•Was tun?", die er, zum Studium entschlossen, mit der Wanderung des 
•pobre peregrino Inigo" (armen Pilgers Inigo)6 beantwortet und durch die 
Städte Europas fortsetzt. In Barcelona erwarb er sich die nötigen Sprach- 
kenntnisse (1524-1526), in Alacalä de Henares, dem von Kardinal Jime- 
nez de Cisneros gegründeten humanistischen Zentrum, studierte er Philo- 
sophie (artes), ging aber von dort, wegen des Gebens von Exerzitien als 
alumbrado verdächtigt und in Prozesse verwickelt, über Valladolid nach 
Salamanca, wo ihn freilich ähnliche •Fußeisen und Ketten"7 erwarteten 
(1526-1527). Die Widrigkeiten und der ernsthafte Wille zum Studium 
führten ihn nach Paris (1528-1535), in die damals größte europäische 
Stadt, die mit ihrer Universität im Quartier Latin und rund 4.000 Studen- 
ten zugleich als intellektuelle Kapitale glänzte. Während des achtjährigen 
Aufenthaltes dort unternahm er auch (Bettel-)Reisen nach Brügge, Ant- 
werpen und London. 

Schon bevor er das Studium als •Magister" der Pariser Universität ab- 
schloß, hatte er einen internationalen Kreis von Freunden gewonnen, mit 
denen zusammen er 1534 in der Martyrerkapelle auf dem Montmarte 
Gelübde ablegte, die auch eine Pilgerfahrt nach Jerusalem beinhalteten, 
allerdings mit einschränkenden Klauseln: Wenn es innerhalb eines Jahres 
keine Schiffsgelegenheit geben sollte und •wenn ihnen nicht die Erlaub- 
nis, in Jerusalem zu bleiben, gegeben würde, [wollten sie] nach Rom 
zurückkehren und sich dem Stellvertreter Christi anbieten, damit er sie 
einsetze, wo er urteile, es sei mehr zur Ehre Gottes und zum Nutzen der 
Seele".8 Von Paris ging es dann über die französischen Städte Poitiers und 
Bordeaux und die spanischen Städte Pamplona, Madrid und Toledo nach 
Valencia, von dort mit dem Schiff nach Genua und über Bologna nach Ve- 
nedig, dem verabredeten Treffpunkt der •Freunde im Herrn" (1535-1537). 
Da sich wegen des Türkenkriegs keine Überfahrt nach Jerusalem bot, 
übten sich die Gefährten in norditalienischen Städten wie Padua, Siena, 
Venedig, Vizenza und Ferrara in urbaner Pastoral: Sie verursachten mit 

6 Brief vom 6. Dez. 1524 an Agnes Pascual, in: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterwei- 
sungen (Deutsche Werkausgabe Bd. 1). Übers, von Peter Knauer. Würzburg 1993, 2. Wir 
zitieren diese Ausgabe unter dem Sigel BU mit Seitenzahl. 
7 Bericht des Pilgers, in: Ignatius von Loyola, Gründungstexte der Gesellschaft Jesu (Deut- 
sche Werkausgabe Bd. 2),. Übers, von Peter Knauer. Würzburg 1998, 13-84, hier Nr. 69. 
Wir zitieren den Bericht des Pilgers im folgenden nach Nummern. 
8 Bericht des Pilgers, Nr. 85. Das doppelte spirituelle Kriterium für die Pastoral lautet: die 
größere Ehre Gottes (mäs gloria de Dios) und das Heil der Seelen (utilidad de las almas). 



Michael Sieve mich 168 

ihren Straßenpredigen •großes Aufsehen in der Stadt" (mucho ruido en la 
ciudad) und bekehrten nicht wenige.9 Schließlich tritt die Papstklausel des 
Gelübdes von Montmarte in Kraft, und nach Beratungen in Vicenza, bei 
denen sich die Gefährten auch den Namen •Gesellschaft Jesu" zulegen, 
reisten sie in kleinen Gruppen über Siena nach Rom. Vor den Toren der 
ewigen Stadt, in der Kapelle von La Storta, •schaute" Ignatius in einer 
Vision, wie Gottvater ihn seinem armen und kreuztragenden Sohn zuge- 
sellte; für Ignatius eine unbezweifelbare Bestätigung seines Wegs nach 
Rom, auch wenn er dort •geschlossene Fenster" und •viel Widerspruch" 
zu erwarten hat.10 

Mit der Ankunft und Niederlassung der kleinen, noch nicht approbier- 
ten Gesellschaft Jesu in Rom fand die vieljährige Pilgerreise durch 
europäischen Städte (allerdings keine deutschen) und ihre akademischen 
Institutionen ein Ende. Ignatius und die Seinen hatten die urbane Heraus- 
forderung begriffen, und sie hatten verstanden, daß Rom, der Sitz des Pap- 
stes, ihr Jerusalem werden sollte. Papst Paul III. erlaubte den ersten Je- 
suiten 1538 die Seelsorge in der Stadt und stellte ihnen eine von Nicolas 
Bobadilla überlieferte Frage, welche die Neuorientierung auf den Punkt 
bringt: •Warum habt ihr so sehr den Wunsch, nach Jerusalem zu gehen? 
Ein gutes und wahres Jerusalem ist Italien, wenn ihr in der Kirche Gottes 
Frucht bringen wollt."11 

Urbanes Apostolat in Rom. Die Stadt, in der die preti pellegrini (Pilger- 
priester) ihre Tätigkeit entfalteten, war nicht mehr das antike Rom mit sei- 
nen Palästen, Theatern und Tempeln und rund einer Million Einwohnern. 
Durch den Fall des römischen Reiches und den Germanensturm schrumpf- 
te die einst so stolze Metropole der Cäsaren im Zuge der frühmittelalterli- 
chen Enturbanisierung Europas zu einer relativ kleinen Ansiedlung im 
weiten Rund der aurelianischen Mauern zusammen (man schätzt die Ein- 
wohnerzahl im Mittelalter zwischen 15.000 und 30.000). Erst im späten 
Mittelalter kommt es durch die Renaissancepäpste zu einem Wiederauf- 
bau der Stadt, der freilich nicht an der christlichen Urbanistik anknüpfte, 
d. h. einer christlichen Interpretation der antiken Stadtanlage durch kreuz- 
förmige Anordnung der vier großen christlichen Basiliken mit dem Kolos- 
seum als Kreuzungspunkt, wie sie im kaiserlichen Bauprogramm des 4. 
und im päpstlichen des 5. Jahrhunderts zum Ausdruck kam (S. Pietro, S. 

9 Bericht des Pilgers, Nr. 95. 
10 Bericht des Pilgers, Nr. 96f. 
" Fontes narrativi de S. Ignatio de Loyola et de Societatis Iesu initiis. Vol. Ill (MHSI 85). 
Hrsg. von C. de Dalmases. Rom 1960, 327; vgl. Pedro de Leturia, Jerusalen y Roma en los 
designios de San Ignacio de Loyola, in: ders., Estudios Ignacia I. Rom 1957, 181-200. 



Ignatius von Loyola und die Städte der Welt 169 

Giovanni in Laterano, S. Maria Maggiore, S. Paolo fuori le mura).12 Die 
urbanistischen Ideen der Renaissance-Päpste knüpften vielmehr an 
Vitruvs Stadtbaulehre an und gestalteten den •politischen Körper" der 
Stadt nach dem Maß des Menschen, mit dem Kapital als Zentrum (Nabel). 
In diesem Renaissance-Rom, dessen Aufbau immer wieder Rückschläge 
erleidet (Sacco di Roma 1527), gehen die ersten Jesuiten ans Werk. Ihre 
Aktivitäten lassen zum einen erkennen, wie die preti riformati (Reform- 
priester), die 1540 ihre kirchliche Anerkennung erhielten, zunächst prag- 
matisch und dann programmatisch auf die Herausforderungen der vom 
Papsttum dominierten Stadt mit ca. 40.000 Einwohnern reagieren. 

Ihre Aktivitäten beschränken sich nicht auf bestimmte soziale Schich- 
ten, sondern beziehen sich auf das gesamte Spektrum der städtischen 
Gesellschaft Roms, von den Päpsten bis zu den Prostituierten, von den Ge- 
lehrten bis zu den unmündigen Kindern, von den Adeligen bis zu den mar- 
ginalisierten Juden und Armen. Es sind vor allem die Bereiche des Pasto- 
ralen und des Pädagogischen, in denen sie tätig werden. Das pastorale Pro- 
gramm der •gewöhnlichen Dienste" (consueta ministeria) war dreifach 
gegliedert und umfaßte die Dienste am Wort (Predigten, Exerzitien, 
Schriftlesung, Publikationen, Volksmissionen), an den Sakramenten 
(Gottesdienste, Beichte, Gebet) und caritative Werke (Sorge für Kranke, 
Gefangene, Sterbende, Jugendliche). Später kommen Aktivitäten im Bil- 
dungsbereich hinzu (Schulen und Universitäten).13 Angesichts der verbrei- 
teten Ignoranz in Glaubensdingen und der sittlichen Verwilderung widme- 
ten sich Ignatius und die Gefährten dem Dienst am Wort: Sie predigen in 
Kirchen und auf Plätzen; sie geben den Kindern Katechismusunterricht; 
sie geben •Geistliche Übungen" und betonen dabei vor allem die Übungen 
der •Ersten Woche", bei der das Bußsakrament eine entscheidende Rolle 
spielt; sie gehen in die Hospitäler der Stadt, um den Kranken geistlichen 
Beistand zu gewähren; schließlich bemühen sie sich als Ratgeber von Für- 
sten und Kardinälen. Ignatius selbst interveniert als Friedensstifter zwi- 
schen verfeindeten Edelleuten, Familien wie den Colonna und bei Zwie- 
tracht in Städten wie Rom, Tivoli oder Valencia. 

Zu diesen pastoralen Aktivitäten gesellen sich die sozial-karitativen, 
mit denen Ignatius in den römischen Jahren auf die sozialen Nöte der Stadt 
einging. Dazu gehörte etwa im strengen Hungerwinter 1538/39 die Ver- 
sorgung und Beherbergung von Hunderten von Notleidenden im Frangipa- 
ni-Hof, dem 1538 bezogenen dritten Quartier der Freunde. Später über- 

12 Vgl. E. Guidoni, // significato urbanistico di Roma tra antichitä e medioevo, in: Palladio 
22(1992)3-32. 
13 Vgl. J. O'Malley, Die ersten Jesuiten. Würzburg 1995. 



Michael Sievernich 170 

nahm Ignatius für das Werk Santa Marta, eine Art •Frauenhaus" für •be- 
kehrte" Prostituierte, die geistliche, aber auch materielle Sorge, bis die 
Leitung (1548) in andere Hände überging. Ein weiteres, in engem Zusam- 
menhang mit dem Martha-Haus stehendes Hilfswerk war eine um 1545 
begründete Bruderschaft, die Compagnia delle Vergini Miserabili die sich 
der gefährdeten Töchter von Kurtisanen annahm. Unter Beteiligung des 
Ignatius entstehen in der Stadt zwei Zentren für die •Straßenkinder" des 
Cinquecento, Hospize für jene verwaisten Opfer von Krieg, Hunger und 
Pest, die im Überlebenskampf durch die Städte streunten. Auch darf nicht 
unerwähnt bleiben, daß die Jesuiten bei all diesen caritativen Werken eng 
mit engagierten Laien kooperierten, die als Geldgeber, Mitglieder von 
Bruderschaften und Helfer tätig wurden. 

Schließlich sind neben den religiösen und sozialen Reformaktivitäten 
auch die Arbeiten im akademischen und pädagogischen Feld zu erwähnen, 
die Ignatius und seine Compania de Jesus in der ewigen Stadt entfalteten. 
Aufgrund ihres hohen Ausbildungsgrads waren die Pariser Magistri dazu 
besonders geeignet. So lehrten zwei Gefährten, Fabro und Lainez, •gratis" 
Theologie an der Sapienza, der Universität Roms. 1551 wurde an der Via 
d'Aracoeli unter Leitung des Franzosen Jean Pelletier das Collegium Ro- 
manum eröffnet. Von Ignatius gewünscht und vom Herzog von Gandia, 
Francisco de Borja, großzügig finanziert, konnte diese Institution, aus der 
später die Universität Gregoriana hervorgehen sollte, Schülern aus vielen 
Nationen kostenlosen Unterricht anbieten. Ein Jahr später erfolgte die 
Gründung des Collegium Germanicum für Studenten aus dem konfessio- 
nell gespaltenen Deutschland. 

Nicht nur in Rom, sondern auch in anderen europäischen Städten wur- 
den Kollegien gegründet, zu Lebzeiten des Ignatius insgesamt 46 (Italien 
19, Spanien 18, Portugal 3, dazu Paris, Löwen, Köln, Wien, Prag, Billom). 
Diese Kollegien und ihre in der Ratio Studiorum (1599) festgelegte Lehr- 
methode sollte für die •Bildung des modernen katholischen Bewußtseins", 
aber auch für die Bildung eines bürgerlichen und sozialen Bewußtseins in 
den Städten14 von großer Bedeutung werden. Bei Ignatius und den frühen 
Jesuiten fällt bei der Auswahl der Orte für pastorale Arbeiten und Schul- 
gründungen eine Präferenz für größere und wichtigere Städte auf, bei der 
sich das humanistische Ideal der Stadtreform mit dem geistlichen Motiv 
der Hilfe für die Seelen (iuvare animas) verbindet. Diese Präferenz hat 
sich auch in den Satzungen der Gesellschaft niedergeschlagen, die nach 

14 Vgl. M. Batllori, Der Beitrag der Ratio studiorum für die Bildung des modernen katholi- 
schen Bewußtseins, in: M. Sievernich/G. Switek (Hrsg.), Ignatianisch. Eigenart und Me- 
thode der Gesellschaft Jesu. Freiburg, Basel, Wien 21991, 314-322. 



Ignatius von Loyola und die Städte der Welt 171 

der Leitregel des •größeren göttlichen Dienstes und des größeren allge- 
meinen Wohls" die pastorale Hilfe für große Völker und bedeutende Städ- 
te vorziehen.15 

Die urbane Vision des Ignatius visualisiert ein 1610 in Antwerpen ent- 
standener Stich,16 der eine Sicht auf die Stadt Rom und auf die von Igna- 
tius begründeten Häuser und Werke (domus et opera pietatis) der Gesell- 
schaft Jesu bietet. Im Zentrum der Stadt befindet sich das Hauptquartier 
(Profeßhaus und Kirche // Gesü), dem die anderen Häuser radial zugeord- 
net sind. Sehr bewußt hatte Ignatius einen Ort in der Mitte des Stadtkör- 
pers, bei der kleinen Kirche Santa Maria de la Strada als endgültigen 
Hauptsitz der Gesellschaft Jesu ausgewählt und im Lauf der Zeit ausge- 
baut. 

Dieser Hauptsitz •in alma Urbe Roma"17 war freilich nicht nur das Zen- 
trum der römischen Aktivitäten der Gesellschaft Jesu, sondern auch aller 
weltweiten Unternehmungen, hatte doch Ignatius schon zu seinen Lebzei- 
ten Missionare auf alle damals bekannten Kontinente gesandt, nach Asien 
(Indien, Japan, China), Amerika (Brasilien, Mexiko) und Afrika (Kongo 
Äthiopien).18 

In einem Brief vom 31. Oktober 1547 schrieb Juan de Polanco im Auf- 
trag des Ignatius an den Provinzial von Spanien, Antonio de Araoz, über 
die Bedeutung Roms: •Denn wie Rom Haupt ist, insofern von hier aus die 
ganze Gesellschaft geleitet und bewegt wird, und Magen, insofern von 
hier an seine Glieder ausgegeben und verteilt wird, was ihr Wohlsein und 
fruchtbares Vorangehen aufrechterhält, so kann man es Herz nennen, so- 
wohl weil es der Ursprung der übrigen Glieder ist als auch weil es als der 
Sitz des Lebens für den ganzen Leib der Gesellschaft erscheint und von 
dort aus dieses Leben auf die übrigen Glieder übertragen wird. Denn ohne 
den Einfluß von Rom, scheint es, würden sie sich, so sehr sie auch an Men- 
ge zunähmen, schlecht in ihrem Sein erhalten können".19 

15 Satzungen der Gesellschaft Jesu, in: Ignatius von Loyola, Gründungstexte der Gesell- 
schaft Jesu (Deutsche Werkausgabe Bd. 2) Übers, von Peter Knauer. Würzburg 1998, 
580-827; hier Nr. 622. 
16 Eine Abbildung in: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen. (Deutschen Werk- 
ausgabe Bd. 1) Hrsg. von Peter Knauer. Würzburg 1995 (hinteres Vorsatzpapier). 
17 Brief vom 25. Oktober 1546 an Simao Rodrigues, in: 5. Ignatii Epistulae et instructiones. 
(Monumenta Ignatiana series prima). 12 Bde.Madrid 1903-1911, hier Bd. 1, 449; im fol- 
genden zit. unter Sigel •MI Epp." sowie Band und Seitenzahl. 
18 Vgl. R. Garcia Villoslada, San Ignacio de Loyola. Nueva Biografi'a. Madrid 1986, 
912-1008. 
19 Briefe und Unterweisungen, 199;(MI Epp. I, 609-620). 



Michael Sievernich 172 

3. Pastorale •Auferbauung" der Städte 

Die Erfahrung der Städte in seinen Pilgerjahren und sein besonderes 
Verhältnis zur Stadt Rom bestimmen die urbane Vision des Ignatius und 
seine auf den urbanen Raum bezogene Vorgehensweise. Wenn man das 
Wortfeld •Stadt"20 im Briefcorpus einer semantischen Analyse unterzieht, 
ergibt sich ein Bild, das im folgenden dargestellt wird. 

Verhältnis zu den Städten. Die ignatianische Neigung zum urbanen 
Raum wird negativ dadurch bestätigt, daß die ländliche Welt so gut wie 
keine Beachtung findet. Dies bedeutet jedoch keine Geringschätzung des 
Landes, sondern betont jene Urbanität, welche die Gesellschaft Jesu von 
Anfang an prägte.21 Noch gegen Ende seines Lebens erfüllt es den Magi- 
ster Ignatius mit Stolz, ein Bürger der Stadt Paris zu sein.22 

Es kann für Ignatius als typisch gelten, daß er sich zur Beschreibung von 
Gemeinwesen gern der Metapher des menschlichen Organismus bedient, 
in der antike, in der Renaissance wiederbelebte Motive (Mensch als Maß) 
zusammenfließen mit der paulinischen Metapher des einen Leibes und der 
vielen Glieder (1 Kor 12, 12-31). So betrachtet er die Gesellschaft Jesu 
metaphorisch als •Leib", dessen Einheit durch die Liebe Gottes gewähr- 
leistet wird.23 

Auch die Städte begreift er als lebendige Organismen, als Körper mit 
Haupt und Gliedern. So ist für ihn die Stadt Barcelona ein Körper,24 oder 
er schreibt an den Rektor des Kollegs von Coimbra (Portugal), der Ort der 
Niederlassung solle •mehr im Körper der Stadt" liegen.25 Ignatius hat ein 
geradezu körperliches Verhältnis zu den Städten; als Haupt (cabeza) des 
Leibes seiner Gesellschaft Jesu korrespondiert er mit den Häuptern der 
Städte, wenn diese, von der fama oder dem •Geruch" (odor) der neuen 
Gesellschaft beeindruckt, ihre Bitten an ihn richten. So erläutert er den 
Herren der •edlen Stadt" (nobile cittä) Mamertina die von der Gesellschaft 
angewandten Mittel der geistlichen Unterweisung, der Bildung und der 
Tugend.26 Ähnliche Briefe gehen an die italienischen Städte Parma und Pa- 

20 Das Wortfeld umfaßt in den Hauptsprachen der Korrespondenz folgende Begriffe: span, 
ciudad [cibdad], municipio; portug. cidade; ital. cittä [citä]; lat. civitas, metropolis, oppi- 
dum, urbs. 
21 Vgl. hierzu D. Bertrand, La politique de S. Ignace de Loyola. L'analyse sociale. Paris 
1985, 106-109. 
22 Brief vom 11. Aug. 1554 an Simäo Rodrigues (MI Epp. VII, 392): •los maestros de Paris 
somos burgueses de aquella ciudad". 
23 Satzungen der Gesellschaft Jesu Nr. 135 und 671. 
24 Brief vom 23. April 1546 an den Herzog von Gandia (MI Epp. I, 385). 
25 Brief vom 7. Juni 1553 an den Rektor des Kollegs von Coimbra (MI Epp. V, 111). 
26 Brief vom 11. Jan. 1548 an die Stadt Mamertina (MI Epp. I, 680). 



Ignatius von Loyola und die Städte der Welt 173 

lermo, oder an die Stadtobrigkeit von Pavia, der er mitteilen muß, daß er 
aus Personalmangel keine Jesuiten mehr schicken kann.27 Ignatius leidet 
auch mit, wenn der Körper einer Stadt erkrankt, sei es durch die körper- 
liche Pest, wie in Köln 155328 oder in Paris 1554,29 oder sei es durch die 
geistige Pest der Häresie, wie in Genua.30 Auch kann er sich darüber freu- 
en, wenn ihm eine Stadt wie Messina den •göttlichen Dingen" besonders 
geneigt erscheint.31 

Aus der Korrespondenz wird auch ersichtlich, daß die Städte Mitglieder 
der Gesellschaft Jesu erbitten, wie etwa die Stadt Messina für ein Kolleg, 
Palermo für Waisenkinder oder Florenz für den Predigtdienst.32 Die Bitten 
kommen nicht nur aus europäischen Städten, sondern auch aus Übersee, 
wie aus dem Neuspanien genannten Mexiko. Schon 1549 will Ignatius 
Missionare nach Mexiko senden, und 1555 wird über die Errichtung eines 
Kollegs in Mexico, •der Hauptstadt Neuspaniens in den westlichen Indi- 
en" (=Amerika), verhandelt.33 Doch erst 1572 konnten die Jesuiten dort 
Fuß fassen, nachdem die Stadt Mexico in einem Brief an Philipp II. gebe- 
ten hatte, •die eifrigen Arbeiter der heiligen Gesellschaft [zuzulassen], die 
von großer Nützlichkeit in den jüngst gegründeten Städten sein würden, 
insbesondere in dieser großen Stadt Mexiko."34 

In der großen Stadt Paris entstanden, sucht die Gesellschaft Jesu auch 
bei ihren Missionsunternehmen die Stadt, sei es, daß sich die Mitglieder in 
den Städten der fremden Hochkulturen wie Japan oder China ansiedeln 
wollen, sei es, daß sie in indianischen Kulturen Amerikas Städte errichten 
und die nomadisch lebenden Bewohner zum urbanen Zusammenleben 
•zusammenführen" (reducir).35 

27 Brief vom 23. Januar 1546 an Parma (MI Epp. I, 358); Brief vom 7. September 1549 an 
Palermo (MI Epp. II, 524); Brief vom 7. April 1548 an Pavia (MI Epp. II, 790- 
28 Brief vom 23. August 1553 an Leonard Kessel (MI Epp. V, 392) •De peste, quae Colo- 
niae grassatur, audimus et compatimur. Dignetur Dominus ad salutem animarum eam co- 
nuertere." 
29 Brief vom 23. Januar 1554 an Paschasius Broet (MI Epp. VI, 259). 
30 Brief vom 24. Mai 1554 an den Generalvikar von Genua (MI Epp. VII, 51); •peste haere- 
tica in questa cittä". 
31 Brief vom 4. August 1548 an den Vizekönig von Sizilien, Juan de Vega (MI Epp. II, 
176);"una cibdad tanto inclinada ä las cosas divinas". 
32 Brief vom 23. Januar 1548 an Antonio Araoz (MI Epp. I, 694); Brief vom 21. Mai 1548 
an Jeronimo Domenech (MI Epp. II, 119). 
13 Brief vom 13. Juni 1555 an Bartolome Bustamente (MI Epp. XI, 142). 
34 Brief der Stadt Mexiko von Ende 1570 an Philipp II., in: Monumenta Mexicana. Vol. I 
(1570-1580) Hrsg. F. Zubillaga. Rom 1956, Iff. 
35 Vgl. N. Standaert, Missionary strategies in seventeenth century China and our mission 
today, in: CIS. Revista de espiritualidad ignaciana 27 (1996), Nr. 81, 37-48. - G. Rändle, 
Espana y Roma en el origen urbano de las misiones guaranies (1610-1767), in: Congreso 
internacional de historia. La Compahia de Jesus en America. Evangelizaciön y justicia sig- 
los XVII-XVIII. Cordoba 1993, 275-305. 



Michael Sievernich 174 

Europäische Städte geben auch Zeugnis vom positiven Wirken der Ge- 
fährten im ersten römischen Jahr, wie Ignatius in einem frühen Brief an 
seine Gönnerin Isabel Roser schreibt: •Die Städte Siena, Bologna und Fer- 
rara sandten ihre amtlichen Zeugnisse hierher [nach Rom]. Und der Her- 
zog von Ferrara [Ercole II d'Este] sandte nicht nur Zeugnisse; er nahm 
sich sehr persönlich der Sache an. ... Denn er sah die Frucht, die in seiner 
Stadt entstanden war, und ebenso auch in anderen Städten, durch die wir 
gegangen sind."36 

Vorrangige Option für die Stadt. Ignatius Verhältnis zu den Städten hat 
sich pragmatisch in einem langen Prozeß entwickelt und gewann darin ei- 
ne programmatische Form. Als grundlegendes Prinzip seiner Option für 
Städte kann die •Auferbauung" gelten. In den Briefen und Instruktionen 
spricht Ignatius in stereotypen Wendungen oft vom allgemeinen Wohl (bi- 
en comün) der Stadt37 oder öfter noch von ihrer spirituellen und sozialen 
•Auferbauung" (edificaciön).38 Wie wichtig für Ignatius dieses Prinzip ist, 
erhellt die Tatsache, daß er in mehreren Instruktionen die Auferbauung der 
Städte und die besondere Vorgehensweise der Jesuiten {modus proceden- 
di) im urbanen Raum erläutert, wie etwa in einer an Pater Pelletier gerich- 
teten und für Ferrara, Florenz, Neapel und Modena gedachten Instruktion 
(1551),39 derzufolge die Präsenz in der Stadt vor allem durch Erziehung, 
Predigt und Sorge für Gefangene und Kranke erfolgen soll. Auch die Sat- 
zungen der Gesellschaft Jesu sehen ausdrücklich vor, daß Mitglieder des 
Ordens •in die Städte" geschickt werden, zur größeren Erbauung der 
Nächsten (edificaciön de los pröximos)und zum größeren Dienst für Gott 
(servicio de Dios).40 

Ein weiteres Prinzip der ignatianischen urbanen Option bezieht sich auf 
die Auswahl der Orte jesuitischer Tätigkeit und läßt sich unter dem Stich- 
wort •Synergie" fassen: Unter sonst gleichen Umständen sind diejenigen 
Orte zu bevorzugen, an denen viele Leute zusammentreffen und an dem 
geistige und finanzielle Ressourcen zusammenfinden. Dies sind vor allem 
die Städte, wie ein Brief an den portugiesischen Provinzial Simäo Rodri- 
gues exemplarisch zeigt: In Sevilla solle man gute Gelegenheiten im 
Dienst der Kirche beherzt ergreifen. •Und es scheint, wir würden die Ge- 

16 Brief vom 19. Dezember 1538 an Isabel Roser (BU 48; MI Epp. I, 142). 
37 Brief vom 4. März 1549 (im Auftrag) an Silvestre Landini (MI Epp. II, 354). 
38 Vgl. etwa Brief vom 22. Dezember 1548 an Diego Lainez (MI Epp. II, 274); Brief vom 
10. September 1552 an Cäsar Aversano (MI Epp. VI, 408 und 410); Brief vom 4. Novem- 
ber 1553 an die Mitbrüder in Spanien (MI Epp. V, 658); Brief vom 20. September 1554 an 
Joan Lorenzo Cavalier (MI Epp. VII, 554); Brief vom 26. November 1555 an Juan Luis 
Gonzalez de Villasimplez (MI Epp. X, 215). 
39 Instruktion vom 13. Juni 1551 an Jean Pelletier (BU 357f; MI Epp. III, 542-548). 
40 Satzungen der Gesellschaft Jesu, Nr. 625. 



Ignatius von Loyola und die Städte der Welt 175 

legenheit, die Gott uns schickt, schlecht nutzen, wenn wir nicht mit geist- 
licher Hilfe mit der zeitlichen zusammengehen (concurrir) wollten, die 
uns angeboten wird. Über diesen Grund hinaus, der sich auf das die Ge- 
sellschaft [Jesu] Betreffende bezieht, gibt es noch einen anderen von Sei- 
ten jener Städte, vor allem von Sevilla, wo durch das Zusammenströmen 
(concurso) vieler Leute und andere besondere Umstände mit Recht viel 
Gewinn erhofft würde, wenn es jemanden gäbe, der sie in Gang brächte 
und ihnen zu helfen wüßte."41 Die Generalisierung dieses Prinzips der 
•Synergie" findet sich in den Satzungen der Gesellschaft Jesu, wo es heißt, 
wegen des größeren und daher "göttlicheren" allgemeinen Wohls sei die- 
jenige Hilfe vorzuziehen, die großen Völkern, bedeutenden Städten oder 
Universitäten geleistet werde, wo mehr Personen zusammenzukommen 
pflegen, die selbst wieder anderen helfen könnten, nachdem sie selbst Hil- 
fe empfangen haben.42 

Das dritte Prinzip der •Mobilität", das Verfügbarkeit voraussetzt, ergibt 
sich zwanglos aus den beiden ersten. Denn wenn nach dem größeren all- 
gemeinen Wohl voranzugehen ist und die Orte größerer Synergie und 
größeren Konfluxes zu wählen sind, dann muß die Gesellschaft Jesu so 
mobil und flexibel sein, daß sie ihre Kräfte je nach den materiellen und 
geistlichen Nöten einsetzen, aber auch die Bedeutung der Orte und die 
Förderung durch politisch oder materiell vermögende Personen einbezie- 
hen kann. Daher sieht Ignatius keine feste Bindung an einen bestimmten 
Ort vor, sondern betont die Offenheit für viele Orte, insbesondere die 
Städte, deren Auswahl von den vorgefundenen Möglichkeiten abhängt. 

Diese Ordenskonzeption legt Ignatius auch dem König Ferdinand I., 
dem Bruder des Kaisers, vor, der Claude Jay als Bischofskandidat für 
Triest vorsah. Die Ablehung dieses Ansinnens begründet Ignatius folgen- 
dermaßen: •Diese Gesellschaft und ihre einzelnen sind vereint und ver- 
bunden worden in ein und demselben Geist, nämlich, um in diesen und je- 
nen Gegenden der Welt unterwegs zu sein (discurrir) unter Gläubigen und 
Ungläubigen, wie es uns vom Papst aufgetragen werden wird. Es ist also 
der Geist der Gesellschaft, in aller Einfachheit und Niedrigkeit von Stadt 
zu Stadt weiterzuziehen (passar adelante de ciudad en ciudad) und von ei- 
ner Gegend in die andere, ohne uns an einen einzelnen Ort zu binden."43 

41 Brief vom Oktober 1547 an Simäo Rodrigues (BU 193f; MI Epp. I, 601f)- 
42 Satzungen der Gesellschaft Jesu, Nr. 622. 
43 Brief vom Dezember 1546 an Ferdinand I., König der Römer (BU 127f; MI Epp. I, 451). 
Auch die Satzungen der Gesellschaft Jesu (Nr. 304) schreiben vor, •in jeder Gegend der 
Welt unterwegs zu sein und unser Leben zu führen, wo der größere Dienst für Gott und die 
größere Hilfe für die Seelen zu erhoffen ist" (donde se spera mäs servicio de Dios y ayuda 
de las änimas). 



Michael Sievernich 176 

Diese Mobilität liegt im Interesse der Städte; denn ein Bischof Claude Jay 
wäre auf seine Diözese begrenzt, ein Pater Jay könnte •in vielen Städten 
große Frucht bringen" (podria por muchas ciudades .. hazer granfruto en 
el Sehor) oder weiterziehen, wenn dies nicht gelingen sollte.44 

Eine urbane Pastoral. In Anwendung dieser Prinzipien entwickelt Igna- 
tius in seinen Briefen und Instruktionen genaue Vorstellungen, auf welche 
Weise und mit welchen Mitteln die Auferbauung der Stadt zu betreiben 
sei. Was sehen die Anweisungen für eine urbane Pastoral vor? Eine In- 
struktion an Pelletier (1551) nennt •zur Auferbauung und geistlichen 
Frucht der Stadt" {alia edificatione etfrutto spirituale della cittä) folgen- 
de Elemente: Die Unterweisung in den alten Sprachen und Disputations- 
übungen; die sonntägliche Unterweisung in der christlichen Lehre; die 
sittliche Erziehung der Schüler; Predigten und Weiterbildung des Klerus 
in der Hl. Schrift, Theologie und Moral (Gewissensfälle); Auseinanderset- 
zung mit Häresien; Spendung des Bußsakraments; geistliches Gespräch; 
die geistlichen Übungen (Exerzitien) der •ersten Woche"; Seelsorge in 
Gefängnis und Krankenhaus; gute Werke im Dienst am Nächsten, wobei 
•immer der größere Dienst Gottes, das Gemeinwohl und der gute Geruch 
der Gesellschaft vor Augen" zu stehen habe.45 Weitere, auf das pastorale 
Vorgehen in der Stadt bezogene Instruktionen enthalten ähnliche Bestim- 
mungen, fügen aber, wie die 1556 verfaßten Instruktionen für Clermont,46 

für Prag (1556)47 oder Ingolstadt (1556)48 das Beispiel der christlichen 
Tugenden und das Gebet hinzu, sowie die Aufforderung, die Predigten und 
katechetischen Unterweisungen in der jeweiligen Landessprache zu 
halten. 

Eine besondere Rolle bei der •Auferbauung" der Städte spielen die Kol- 
legien, die wie das Römische Kolleg eine •Zierde der Stadt" (muy gran 
ornamento desta ciudad) sein und auf sie ausstrahlen sollen.49 In den 16 
Jahren von der päpstlichen Bestätigung der Gesellschaft Jesu im Jahr 1540 
bis zum Tod des Ignatius im Jahr 1556 wurden durchschnittlich fast 3 Kol- 
legien pro Jahr gegründet, insgesamt also 46 Kollegien, wenn man von den 
nicht zur Ausführung gelangten Plänen von Kollegsgründungen in Jerusa- 

44 Brief vom 2. März 1547 (im Auftrag) an Miguel Torres (BU 135; MI Epp. I, 463). 
45 Instruktion vom 13. Juni 1551 an Jean Pelletier (BU 357f; MI Epp. III, 545f). 
46 Instruktion vom 11. Mai 1556 an die Mitbrüder, die nach Clermont gehen (BU 892f; MI 
Epp. XI, 366-372). 
47 Instruktion vom 12. Februar 1556 an die Mitbrüder des Kollegs von Prag (BU 846-850; 
MI Epp. X, 689-693). 
48 Instruktion vom 9. Juni 1556 an die Mitbrüder des Kollegs von Ingolstadt (MI Epp. XI, 
530•542). 
49 Brief vom 14. September 1555 (im Auftrag) an Francisco Borja (BU 789; MI Epp. IX, 
609). 



Ignatius von Loyola und die Städte der Welt ill 

lern, Konstantinopel und Zypern absieht. Ein Brief an Ferdinand I. über 
die geplante Kollegsgründung in der böhmischen Metropole Prag, die 
nach der Reformation nur noch 15% Katholiken zählte, gibt weitere Aus- 
kunft über die Rolle, die Ignatius einem Kolleg in der Stadt zudachte: Un- 
ter den anzuwendenden Mitteln sei ein Kolleg ein höchst nützliches, •um 
durch Beispiel und Lehre, durch Dienst am Wort und am Sakrament den 
Pragern und anderen, die dort zusammenzuströmen pflegen, zu Hilfe zu 
kommen.50 Solche Anweisungen galten nicht nur für die Kollegien in Eu- 
ropa, sondern auch in Übersee, etwa für die Kollegien in den Städten Goa 
(Indien) und San Salvador de Bahia (Brasilien), wie aus einem Brief an 
Diego Mirön, den Rektor des Kollegs von Coimbra (Portugal), hervor- 
geht.51 

Ignatius von Loyola durchwanderte als Pilger Inigo die europäischen 
Städtewelten, in denen er, mit einem in den Exerzitien spirituell geschärf- 
tem Blick, die größten Chancen für die Erneuerung der Kirche und die 
missionartische Verbreitung des Christentums sah. Daher machte er als 
Generaloberer der Gesellschaft Jesu die Städte, neben den Universitäten 
und den fremden Völkern, zu den Hauptschauplätzen des Einsatzes, zumal 
in seinem Bewußtsein das geistliche Ideal der •Pilgerschaft" (peregrina- 
tio) und das missionarische Ideal der •Sendung" (missio) praktisch zu 
Synonymen geworden waren.52 Die Treue zu dieser •politischen" Sendung 
stammte bei Ignatius freilich aus der Hoffnung, daß wir als •Pilger auf Er- 
den" (peregrinos en la tierra) •unsere dauernde Stadt im himmlischen 
Reich haben {permanente ciudad)".53 In der frühen Neuzeit entwickelte 
Ignatius angesichts der damaligen urbanen Herausforderung eine klare 
Option für die Stadt, praktizierte eine am Prinzip •Auferbauung" der Stadt 
orientierte Pastoral, die Spiritualität und Gemeinwohl verbindet, und hat- 
te als Adressaten die seelisch und materiell Bedürftigen sowie die zu er- 
ziehende Jugend im Blick. Insofern kann er als geistlicher Entdecker des 
urbanen Raums und als Erfinder einer modernen urbanen Pastoral gelten, 
deren Bedeutung der Gesellschaft Jesu und der Weltkirche erst im ausge- 
henden 20. Jahrhundert wieder klar werden sollte. 

1990 betonte Johannes Paul II. in seiner Enzyklika Redemptoris missio 
über die fortdauernde Gültigkeit des missionarischen Auftrags: •Zu den 
bevorzugten Orten müßten die Großstädte werden, in denen neue Ge- 
wohnheiten und Lebensstile, neue Formen der Kultur und Kommunikation 

50 Brief vom 22. November 1554 an Ferdinand I., König der Römer (MI Epp. VIIIJ8). 
51 Brief vom 20. Februar 1555 an Diego Mirön (MI Epp. VIII, 443). 
52 Vgl. J. W. O'Malley, To travel to any part of the world. Jerönimo Nadal and the Jesuit 
vocation, in: Studies in the spirituality of Jesuits 16 (1984) 1-20. 
53 Brief vom 4. April 1555 an Juan Perez de Calatayud (MI Epp. VIII, 632). 



Michael Sievernich 178 

entstehen, die ihrerseits wieder die Bevölkerung beeinflussen." Denn man 
könne das Evangelium nicht verkünden, •wenn man diejenigen Zentren 
vernachlässigt, in denen sozusagen eine neue Menschheit mit neuen Ent- 
wicklungsmodellen heranwächst."54 

1995 griff die 34. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu das Thema 
der Stadt auf: •.Ignatius liebte die großen Städte.' Sie waren der Ort, wo 
sich der Wandel der menschlichen Gesellschaft vollzog, und er wollte, daß 
sich die Jesuiten an diesem Prozeß beteiligten. Die ,Stadt' kann für uns ein 
Symbol sein für unser ständiges Bemühen, die menschliche Kultur zu ih- 
rer Erfüllung zu bringen."55 

In der Tat beginnt die Heilige Schrift in ihrem ersten Buch {Genesis) 
mit dem Symbol des Gartens (Natur) und endet in ihrem letzten Buch 
(Offenbarung) mit dem Symbol der Stadt (Kultur), in dem die Natur auf- 
gehoben ist. Bis zur Herabkunft des himmlischen Jerusalem bleiben die 
irdischen Städte mit all ihrer Faszination und all ihren Problemen Orte der 
Bewährung für alle, die in die Gesellschaft Jesu Christi berufen sind 
(1 Kor 1, 9). 

54 Johannes Paul II., Enzyklika Redemptoris missio über die fortdauernde Gültigkeit des 
missionarischen Auftrags. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 
1990, hier Nr. 37. 
55 Dekret 4: Unsere Sendung und die Kultur, Nr. 26, in: Dekrete der 31. Bis 34. General- 
kongregation der Gesellschaft Jesu. Hrsg. von der Provinzialskonferenz der Zentraleu- 
ropäischen Assistenz. München 1997, 428. 


