
Suchen, Tasten und Drängen 

Spiritualität im deutschen Katholizismus am Anfang des 21. Jahrhunderts* 

Ludger Schulte, Frankfurt a. M. 

Ein Zauberwort von besonderer Art ist heute das Wort •Spiritualität".1 Damit 
ist mehr als nur ein Randphänomen berührt. •Eine Kennzeichnung, unter der 
das Heute in die Geschichte eingeht, könnte möglicherweise spirituelles 
Zeitalter' lauten".2 Spiritualität liegt im Trend. Mystik wird beschworen. Re- 
ligionssoziologen machen allenthalben auf diese gesellschaftliche Suchbe- 
wegung bis zur Ermüdung aufmerksam: •Wer heute abseits doktrinärer Fun- 
damentalismen am Religiösen interessiert ist, sucht meist .Weisheit' statt 
,Dogma' und .Spiritualität' statt,Moral'. Gefragt sind Wege einer unmittel- 
baren Erfahrung des Übernatürlichen, des Mystischen, des Göttlichen."3 

Das Diktum K. Rahners: •Der Christ von morgen wird ein Mystiker sein, 
oder er wird nicht mehr sein" ist schon tausendmal referiert und fast zu Tode 
zitiert worden.4 

Die Beschwörung verrät den Mangel. Selbst das politische Engagement 
christlicher Befreiung wandelt sich neuerdings in die sanfte Kraft des geist- 
lichen Widerstandes und der neu zu erlernenden Achtsamkeit.5 

Das wundert nicht, denn neue Inspiration wird gesucht seit der politisch- 
ideologischen Erschlaffung an der Jahrtausendwende. Die fiebrigen Suchbe- 
wegungen nach den geistig/geistlichen Ressourcen des Christentums am An- 
fang des neuen Jahrtausends, die sich auch vom Wort •Spiritualität" verzau- 
bern lassen, machen argwöhnisch, ob hier nicht lediglich nur eine neue Ener- 

* Etwas gekürzte Fassung eines Beitrags aus: D. Seeber (Hrsg.), Im Aufbruch gelähmt? Die 
deutschen Katholiken an der Jahrhundertwende. Frankfurt a. M. (Knecht) 2000. 

1 Vgl. J. Sudbrack, Spiritualität-Modewort oder Zeichen der Zeit, in: GuLl\ (1998) 198-211. 
2C. Schütz, Christliche Spiritualität - Kairos und Aufgabe, in: Lebendiges Zeugnis 54 (1999) 
165-175, 165. 
3 H.-J. Höhn, Vom Lebenssinn zum Lebensstil? Religiöse Spurensuche in modernen Erlebnis- 
welten, in: Renovatio 55 (1999) 67-74,67; vgl. a. B. Bruteau, Erlebst du, was du glaubst? Was 
der Westen vom Osten lernen kann. Freiburg u.a. 1998. 
4 Exakt lautet der Satz: •Nur um deutlich zu machen, was gemeint ist, und im Wissen um die 
Belastung des Begriffes .Mystik' (der echt verstanden, kein Gegensatz zu einem Glauben im 
Heiligen Pneuma ist, sondern dasselbe) könnte man sagen: der Fromme von morgen wird ein 
,Mystiker' sein, einer, der etwas .erfahren' hat, oder er wird nicht mehr sein." Siehe: Fröm- 
migkeit früher und heute, in: Schriften zur Theologie VII, 22. Zur Einordnung des Satzes 
Rahners: J. Splett, K. Rahner: Mystik?, in: ders., Denken vor Gott. Philosophie als Wahrheits- 
Liebe. Frankfurt a.M. 1996, 221-244. 
5 L. Boff, Die Logik des Herzens. Wege zu neuer Achtsamkeit. Düsseldorf 1999; D. Solle, My- 
stik und Widerstand. München 1999. 



Ludger Schulte 180 

giequelle für den altgewohnten Umtrieb benötigt wird. Nicht die Spiritualität 
gestaltet, sondern sie dient dazu, die eigenen Konzepte zu realisieren. Wird 
hier nur ein neues Fass aufgemacht für die alte Party? 

Die Unübersichtlichkeit des Möglichen 

Ein Blick in das Bildungsangebot der katholischen Erwachsenenbildungs- 
einrichtungen, Exerzitienhäuser und Akademien in deutschen Landen zeigt, 
daß das Thema oben ansteht, aber oft schillernd präsentiert wird. Der Buch- 
markt kennt Erscheinungen, die zum Urteil führen, manches, was hier unter 
christlicher Spiritualität firmiert, sei Etikettenschwindel. Zwischen Marpin- 
gen und Publik Forum, Pax Christi und Fatima Ruf, zwischen geistlichen Be- 
wegungen und bürgerlichem Alltagstrott, KAB, Kolping und katholischen 
Frauenverbänden, Donum vitae und Schutz des Ungeborenen Lebens e.V., 
BDKJ und grauen Gruppen sind die spirituellen, d.h. die gelebten Glau- 
bensantworten des deutschen Katholizismus weit und uneinheitlich. Nun, 
auch das verwundert nicht: •Der Katholizismus als ein einheitliches Paket 
von Kultur, Tradition, religiöser, privater und beruflicher Lebensform, von 
Öffentlichkeit, politischer Partei und kirchlicher Organisation hat sich bei 
uns längst verabschiedet. (...) Reflexe sind noch beobachtbar in den kirchli- 
chen Bürokratien. Die Seele ist diesen Reflexen längst entwichen. Die ka- 
tholische Kirche lebt, aber sie lebt anderswo und auf andere Weisen, als dies 
im Katholizismus der Zentralen vorgesehen ist."6 

Über allgemeine Trends im deutschen Katholizismus lässt sich trefflich 
urteilen und streiten. Lässt sich überhaupt der •spirituelle Pegelstand" des 
deutschen Katholizismus ermitteln? Ist das Feld nicht zu weit und unüber- 
sichtlich? Dazu meldet sich ein grundsätzlicher Einwand: Ist das Herzstück 
des Christseins überhaupt für Statistik geeignet und für die allgemeine Erhe- 
bung und Analyse geschaffen? •Wenn du betest, geh in deine Kammer..." 
(Mt 6,6) und •die Rechte soll nicht wissen, was die Linke tut" (Mt 6,3). Das 
geistliche Leben ist in dem Maße stark, wie es im Verborgenen wirkt und 
lebt. Es ist zu vermuten, dass uns die •größten" Christen statistisch immer 
durch die Maschen fallen und die allgemeinen Verlautbarungen und Agitati- 
onspapiere übrig bleiben. Gott offenbart sich nicht in Feuer und Sturm, son- 
dern im Säuseln (vgl. 1 Kön 19,12). Der Gottesknecht lärmt nicht (vgl. Jes 
42,4). Das Lautlose gehört zum Christsein, in dem Maße, wie jemand zu 
Christus gehört. Die gewichtigsten •Fälle" des Christseins sind schwer zu 

6 H. P. Silier, Die deutschen Katholiken im 21. Jahrhundert, in: •Den Armen eine frohe Bot- 
schaft" (FS Franz Kamphaus). Hrsg. v. J. Hainz. Frankfurt a. M. 1997, 407^*26. 



Spiritualität im deutschen Katholizismus 181 

vernehmen. Und wenn man auf sie hinweist, könnten andere sie verstehen? 
Nur der geistliche Mensch versteht den geistlichen Menschen (1 Kor 2,15). 
Wir wissen vom Hl. Geist, dass er, wo wir nicht zu beten vermögen, unser 
Herz ergreift und sich unserer Schwachheit annimmt (Rom 8,26). Unsere 
Schwäche ist sein Ursprungsort. Müßte man dann nicht alle kirchlich hoch- 
und runter-gerechneten Negativ-Bilanzen geistlich anders lesen? Ist dann 
nicht eine von Unsicherheit geprägte Zeit des Christen auf der Bühne der 
Moderne seine stärkste vom Geist Gottes inspirierte Stunde? Müssten wir 
nicht sogar Danken lernen auch für die Unwägbarkeiten, denn sie sind der 
Boden, auf dem Gottes Geist uns treffen kann? Was ist schließlich mit unse- 
rem Glauben, dass die Fleischwerdung des Wortes Gottes, durch das alle 
Dinge geworden sind (vgl. Joh 1,3), selbst das geringfügigste Ereignis der 
Menschheitsgeschichte zu einem Kairos verwandelt hat, d. h. zu einer ein- 
maligen Gelegenheit, sich tiefer in das Herz Christi einführen zu lassen. Die 
Zeit ist erfüllt, d.h. die Welt steht sperrangelweit offen zu Gott hin. Die Welt, 
in der wir leben, ist doch nicht nur die Wand, an der ich mir den Kopf ein- 
stoßen kann. Das Haus, das mich birgt, nicht einmal die vielen mir sympa- 
thischen oder unsympathischen Menschen, machen die Wirklichkeit der 
Welt aus, noch die •Feststellungen" über die gegenwärtige kirchliche 
Situation. Viel wirklicher als all das ist die suchende Liebe Christi, sagt un- 
ser Glaube.7 

Wenn •Christus die Wirklichkeit ist" (Kol 2,17), dann ist entscheidend, 
daß wir diese Wirklichkeit sehen und mit ihr umgehen lernen. 

All das macht vorsichtig, darüber zu urteilen, was sich im Herzen und 
durch die Hände eines katholischen Christen in Deutschland am Anfang des 
dritten Jahrtausends ereignet, zwischen der Suchbewegung Gottes und man- 
cher verborgenen Antwort. So bleiben lediglich Strömungen festzustellen, 
Tendenzen herauszustellen, die bei weitem nicht alles sagen und voraus- 
sichtlich nicht einmal das Wichtigste! 

Angesichts des derzeitig bunt gescheckten deutschen Katholizismus stellt 
sich allerdings die Frage: Gedeiht pluralistisch ein neuer Reichtum an spiri- 
tuellen Strebungen und Erfahrungen oder verdunstet die Substanz an der 
Oberfläche, weil sich mit dem Beliebig werden des Begriffs •Spiritualität" 
die Sache verbraucht? Beides gilt und beides bedarf der Unterscheidung der 
Geister. 

Ein Rückblick in die vergangenen fünf Jahrzehnte der •Spiritualität" trägt 
Erhellendes für die Entwicklungen und zur Scheidung der Geister in der ge- 
genwärtigen Situation bei. Das mit dem Begriff Spiritualität Angezielte hat 

7 Vgl. H. Schürmann, Geistliches Tun. Freiburg 1962, 52. 



Ludger Schulte 182 

in dieser Zeitspanne unter verschiedenen Transformationswellen gestanden, 
die sich bis heute und zukünftig weiter auswirken.8 

Spiritualität, die aufs Ganze geht 

Bis weit in die fünfziger Jahre des 20. Jahrhunderts ist •geistliches Leben" 
ein Sonderbereich des Lebens. Es wird weithin als Aufgebot religiöser und 
asketischer Leistungen verstanden, als ein möglichst treues Ableisten reli- 
giöser Vorschriften und Ordnungen. Als in den 60er Jahren das Wort •Spiri- 
tualität" aus dem Französischen eingebracht wird, ist damit eine Abkehr vom 
individualistisch emotional verengten Frömmigkeitsbegriff des 19. Jahrhun- 
derts signalisiert. Der Begriff selbst ist insofern im deutschen Sprachraum ei- 
ne Reaktion gegen den Rationalismus und Moralismus der Neuzeit im geist- 
lichen Leben des Christen. Dem gegenüber meint der erneuerte Spiritua- 
litätsbegriff den vom Hl. Geist getragenen, gläubigen Umgang mit der ge- 
samten Lebenswirklichkeit. Er ist Inbegriff des Lebens, das der allgemeinen 
Berufung aller Getauften und der speziellen persönlichen Berufung ent- 
spricht. Spiritualität drängt zur Stimmigkeit des Lebens unter den Augen des 
lebendigen Gottes. Sie ist entsprechend gekennzeichnet durch ein ganzheit- 
liches Leben (Dtn 6,5) und eine Lebensbewegung, die aufs Ganze geht. 
•Geistliches Leben ist kein Sonderbereich im Alltag, sondern der Integra- 
tionspunkt christlicher Existenz überhaupt. Wer gelernt hat, Gott in allen 
Dingen der Wirklichkeit seines Lebens zu suchen und zu finden, ist ein gläu- 
biger und geistlicher Mensch."9 

Dieser Spiritualitätsbegriff ist allgemein rezipiert worden im theoretisch- 
theologischen deutschen Katholizismus. Wie weit er im einzelnen praktisch 
existenziell angeeignet worden ist, steht auf einem anderen Blatt. Er ermög- 
licht, die humanwissenschaftlichen Erkenntnisse über die personale Reifung 
des Menschen im geistlichen Leben stärker zu berücksichtigen und die Be- 
deutung von Um- und Mitwelt, des Besitzes, der Arbeit und der mitmensch- 
lichen Beziehungen in das religiöse Leben einzubringen. Dadurch kommt es 
zu einer stärkeren Betonung der Welthaftigkeit christlichen Lebens. Vor aller 
spirituellen Übung erhält das Leben, besonders der Alltag selbst den Vor- 
rang.10 

8 Zur Entwicklung der Theologie der Spiritualität des 20. Jahrhunderts unter Berücksichtigung 
des philosophischen und theologischen Kontextes: L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte. Würz- 
burg 1998. 
9 M. Schneider, Leben aus der Fülle des Heiligen Geistes. Standortbestimmung der Spiritua- 
litätheute. St. Ottilien 1997, 12. 
10 Ein typisches Beispiel: J. Sauer, Zur Spiritualität des Alltags, in: Lebendige Seelsorge 50 
(1999)261-266. 



Spiritualität im deutschen Katholizismus 183 

Dieses Selbstverständnis bildet bis heute, mehr oder weniger, die Grundlage 
der Diskussion über christliche Spiritualität." 
Doch sind nicht unbedeutende Akzentverschiebungen durch gesamtgesell- 
schaftliche Wellen eingetreten, die eine Korrektur bzw. Ergänzung nicht un- 
angebracht erscheinen lassen. Vier dieser Wellen seien in aller Kürze im Hin- 
blick auf die spirituelle Gesamtentwicklung im deutschen Katholizismus 
dargestellt. 

Wellenbewegungen in der christlichen Spiritualität 

Die existenzielle Welle 

Nach dem europäischen Zusammenbruch 1945 begleitete die Menschen eine 
zweifache Erfahrung in die Zeit des Wiederaufbaus hinein: zum einen die Er- 
fahrung, dass überkommene Ordnungen nicht tragen, ja, dass Ordnungen 
überhaupt totalitär, unmenschlich oder aber zur leeren Hülse, zur bloßen Fas- 
sade zu werden drohen; zum anderen die Erfahrung, dass in der äußersten 
Gefahr der Einzelne auf sich allein gestellt ist, dass aber auch nur der Einzel- 
ne die Irrungen und Wirrungen bestehen kann. So traute man Autoritäten, 
aber auch Traditionen in der Gesellschaft und in der Kirche immer weniger. 
Man glaubte, sich nicht mehr auf Vorgegebenes als allgemeingültig Vorge- 
stelltes verlassen zu dürfen. War das eigentlich Tragende nicht viel eher das 
eigene Gewissen, war das entscheidende Licht nicht jenes, das nur ich in mei- 
ner Situation gewinnen kann? Die Verantwortung des Einzelnen und seine 
Situation wurden zur kritischen Instanz, der Einzelne wurde aber auch zum 
Adressaten, zum Zielpunkt für Staat, Gesellschaft und Kirche. Alles wurde 
daran bemessen, wieviel es dem Einzelnen dient, was es dem Einzelnen sagt 
und bedeutet. Philosophisch gesprochen, wurde das Thema die Existenz und 
war die Methode die existenzielle Interpretation auch der Hl. Schrift. Was be- 
deutet sie für mich, nicht an sich! 

Dies wirkte sich auch in der christlichen Spiritualität aus. Es kam zu einem 
Schisma zwischen •prinzipieller" Glaubenslehre und der Suche nach kon- 
kreten •Imperativen" für das eigene Leben.12 Der Christ möchte nicht nur in 

" Vgl. M. Schneider, a.a.O., 12; P. Deselaers / J. Bours, in: Geschichte der Seelsorge in Ein- 
zelportraits. Hrsg. v. C. Möller. Göttingen, Zürich 1996 Bd. 3, 309-323, 319f.; K. Hillenbrand 
/ M. Kehl (Hrsg.), Verkündet die Großtaten Gottes. Aus dem Nachlaß von P. Georg Mühlen- 
brock SJ. Würzburg 1997,14ff.; A. Schmidt, Was ist christliche Spiritualität?', in: Salz der Er- 
de. Hrsg. v. E.-W. Böckenförde/A. Schavan. Ostfildern 1999, 9-13; L. Schulte, Aufbruch aus 
der Mitte. Würzburg 1998, 97-173. 
12 Vgl. dazu K. Rahner, Das Dynamische in der Kirche. Freiburg, Basel, Wien 1958. 



Ludger Schulte 184 

der kirchlichen Glaubenslehre und in den überzeitlichen Geboten und Nor- 
men unterwiesen werden, sondern vom Glauben die nötige Hilfe für den Le- 
bensalltag erfahren. Der Ruf nach neuen Formen in der •existenziellen Er- 
kenntnis" im Glauben und zeitgemäßer Wege ihrer Realisierung im Alltag 
wurde laut. Tendenziell ist bis in die gegenwärtige Situation ein Verlust des 
objektiven Zuges christlicher Spiritualität spürbar, zugleich aber eine höhere 
Aktivierung der eigenen Persönlichkeit. 

So wichtig es war, sich wieder darauf zu besinnen, dass der Einzelne nie 
nur Mittel zum Zweck, nie nur funktionierender Punkt in einem System, nie 
nur •Fall" eines allgemeinen Gesetzes ist, so Großes auch, menschlich und 
geistig, aus dem •existenziellen Ansatz" im Nachkriegseuropa erwuchs, so 
sehr war es doch von einer inneren Konsequenz getragen, dass das Pendel der 
Entwicklung wiederum in die andere Richtung schlug: die •soziale Welle". 

Die soziale Welle 

Moderne Wirtschaft, Wissenschaft und Technik waren die Voraussetzung für 
den Wiederaufbau. Der Rhythmus dieser Technik, der Rhythmus von Lei- 
stung und Produktion bestimmte mehr und mehr die Gesellschaft und das Le- 
ben eines jeden Einzelnen. Auf der anderen Seite drängten in die immer dich- 
ter zusammenrückende eine Welt unausweichlich die sozialen Spannungen 
und Probleme vor, die aus dem Gefälle zwischen entwickelten Ländern und 
Entwicklungsländern entstanden. Die Aufgaben, vor welche die Gesellschaft 
und der Einzelne gestellt wurden, waren mit dem Ethos der Existenz, der Be- 
deutsamkeit des •für mich", allein nicht zu meistern. Die beiden Grundfra- 
gen hießen: Wie kann der Mensch dem entgehen, bloßes Objekt der wirt- 
schaftlichen und gesellschaftlichen Prozesse zu werden, die ihrer eigenen 
Gesetzlichkeit, ihrer eigenen Dynamik folgen, so aber den Menschen be- 
stimmen, ehe er sie bestimmt? Wie können die Unterschiede zwischen Privi- 
legierten und Benachteiligten überwunden, wie kann eine Zukunft gebaut 
werden, die in Gerechtigkeit, Frieden und Freiheit eine Zukunft für alle ist? 
Man entdeckte, wie tief in allen Lebensäußerungen des Menschen, bis in 
Kultur und Religion hinein, eine •soziale Hypothek" liegt, wie sehr sie in 
Pflicht genommen sind, dem Aufbau und Ausbau einer gerechten Welt zu 
dienen. Einige Signale waren der leidenschaftliche Einsatz für die Dritte 
Welt, die vielfältigen Bemühungen um die •Demokratisierung" aller Le- 
bensbereiche, der Optimismus, die menschliche Welt bauen zu können, das 
Interesse an Strukturen, auch in der Kirche, um die Mitwirkung aller zu ga- 
rantieren und zu aktivieren. 

Mit der sozialen Welle sind Impulse beschrieben, die auch in die christli- 
che Spiritualität in der Mitte der sechziger bis Mitte der siebziger Jahre Ein- 



Spiritualität im deutschen Katholizismus 185 

zug gefunden haben. Sie prägt bis heute, oft verwundet und verwandelt, eine 
nicht geringe Gruppe aktiver katholischer Christen. Weltverantwortung und 
politisches Engagement werden zu Leitbegriffen christlicher Spiritualität 
und werden nicht unberechtigt bis in die Gegenwart eingefordert. Allerdings 
kam es zu gefährlichen Reduktionen. Man hat alle Mühe, die Proexistenz Je- 
su nicht nur auf den Menschen hin zu denken, sondern auch auf Gott den Va- 
ter. Die christliche Hoffnung wurde in gestaltbare Zukunft umgemünzt. Dass 
christliche Spiritualität auch davon getragen ist, dem Menschen die Perspek- 
tive der Ewigkeit zu geben, wird erst allmählich wieder sichtbar.13 

Die psychologische Welle 

Und doch kommt es nicht von ungefähr, dass sich das allgemeine Interesse 
schon bald woanders hin richtet. Dies geschieht vermehrt Mitte der siebziger 
Jahre. Wo der Mensch glaubt, seine Zukunft machen zu können, wo er sich 
selbst ganz hineingibt, aber auch ganz hinein verplant in den Dienst am 
Fortschritt, wo er der Evolution zutraut, dass sie seine Träume und Sehn- 
süchte einlöst, wo er sich selbst ganz und gar von der Gesellschaft her und 
auf sie hin versteht, da tritt bald Erschöpfung und Enttäuschung ein, da 
droht der Wettlauf um die Zukunft zum Leerlauf zu werden, da bricht sich die 
Erkenntnis Bahn, dass es •menschliche Strukturen" im Grunde nicht gibt, 
wenn nicht der Mensch selbst durch anderes als Strukturen das Menschliche 
wahrt. Die noch so edle gemeinsame Anstrengung überanstrengt und lässt 
am Ende den Menschen allein. Wohin läuft alles? Was ist erreicht, wenn alles 
erreicht ist? Welchen Sinn hat das Je-mehr der Entwicklung? Wo bleibt der 
Mensch, das Ich und das Du, wenn je nur das Morgen und nie das Heute 
zählt? 

Der Mensch hat den Eindruck, er sei krank, und er sucht diese seine Krank- 
heit zu kurieren. Er hat den Eindruck, sich selbst zu entgehen, und er sucht 
den Weg zu sich, den Weg in die eigene Tiefe. Der Mensch fühlt sich unge- 
borgen, und statt der großen weltweiten Gesellschaft sucht er den kleinen 
Kreis, die Gruppe, die ihm Heimat gewährt. Der neue Stellenwert von Psy- 
chologie und Psychotherapie, von Gruppendynamik und Sensitivitytraining, 
die Methoden zur Förderung von Spontaneität und Kreativität, die unter- 
schiedlichen Wege der Meditation und Sammlung, der Hunger nach Leben 
und Fest, nach dem Heute, Hier und Jetzt und Alles sind Prägemale dieser 

13 B. Kloos, Perspektiven der Ewigkeit im Tun des Alltags - Erfahrungen aus christlichem En- 
gagement im Pflegebereich, in: Salz der Erde. Hrsg. v. E.-W. Böckenförde, A. Schavan. Ost- 
fildern 1999,47-51. 



Ludger Schulte 186 

Wellenbewegung. Die Suche nach der Selbsttechnik hebt an, die in der soge- 
nannten Postmoderne zu einer •Kultur des Selbst" wird.14 

Aus dieser Zeit stammen zahlreiche neue Ansätze und Methoden in der 
christlichen Spiritualität, deren letzte Zuordnung vielfach ungeklärt ist. Ein 
Überhang an Fragen ist entstanden, z.B.: Wie verhält sich Psychologie zur 
christlichen Spiritualität? Wie weit sind Yoga, Zen-Meditation oder andere 
Meditationsmethoden mit dem christlichen Glauben vereinbar? Ist C. Ro- 
gers' gesprächspsychologischer Ansatz wirklich die neue •Väterlehre" für 
die geistliche Begleitung? Die Antworten spalten in Lager und Richtungen. 
Spiritualität steht tendenziell nun unter dem Stichwort •Selbstverwirkli- 
chung" statt unter Selbstverleugnung und Askese. Alle Strukturen, die als 
•Über-Ich" ausgewiesen werden können, sind mit Argwohn belegt. Man 
möchte keine Spiritualität •übergestülpt" bekommen, sondern sich und die 
eigene Identität und Authentizität verwirklichen und leben. Die Devise lau- 
tet: •Spiritualität hat mir zu dienen, und nicht ich ihr". Freilich, die Ausläu- 
fer der psychologischen Welle halten begrüßenswerterweise die Frage nach 
der eigenen Identität und dem christlichen Heil bis heute in Gang. 

Die pluralistische Welle 

Doch bei dieser Welle bleibt es nicht. Seit Mitte der achtziger, vor allem dann 
in den neunziger Jahren, wird das Thema der Gesellschaft, dass es das The- 
ma nicht mehr gibt. Die hervorgekehrte Suche nach dem Selbst und dem In- 
dividuellen der vorausgehenden Jahre setzt das frei, was nun Thema wird: 
Vielfalt vor Einheit, Differenz vor Synthese, alles gleichwertig, aber anders- 
artig. Von einer Vielzahl ungelöster, weltweiter Probleme umgeben, vom 
Scheitern der Großideologien überzeugt, von Politik und ihren Vertretern 
enttäuscht, bleibt noch ein Ziel: Erlebe Dein Leben! Noch stecken wir mitten 
in einer sehr ambivalenten •Individualisierungs-" bzw. •Pluralisierungs- 
•Welle, deren Ursachen oft und oft erläutert wurden.15 Ein ungeteiltes Ja zu 
einer Wahrheit fällt schwer, ja ist sogar fundamentalistisch verdächtig. Bloße 
Teilidentifikationen - ein bisschen Christliches, ein bisschen östliche Me- 
ditation, ein bisschen liberaler Humanismus - breiten sich aus. Das Angebot 
des Christlichen, letzte Antwort zu sein, und sein Anspruch, ganze Antwort 
zu verlangen, stoßen deshalb mehr und mehr auf Unverständnis. Wo nicht 

14 Vgl. L. H. Luther / H. Guttman / P. H. Hutton (Hrsg.), Technologies of the self. A Seminar 
with Michel Foucault. Massachusetts 1988; H. L. Dreyfus / P. Rabinow, Michel Foucault. Jen- 
seits von Strukturalismus und Hermeneutik. Frankfurt a. M. 1987. 
15 Die Literatur ist Legion. Unserer Fragestellung sehr nahekommend: K. Gabriel, Christentum 
im Umbruch zur •Post"-Moderne, in: Religion und Glaube in der Postmoderne. Hrsg. v. H. 
Kochanek. Nettetal 1996, 39-56. 



Spiritualität im deutschen Katholizismus 187 

Gleichgültigkeit oder gar Abkehr vom Christlichen die Folge ist, da legen 
sich •vermittelnde" Umdeutungen nahe: Man beschränkt sich auf den sozia- 
len Aspekt des Christentums, Christentum als Garantie des sozialen Frie- 
dens, als Wertereservoir für die Gesellschaft, als Ansporn zum Dienst am an- 
deren; oder man versteht Christentum als Lebenshilfe, als Weg zur Selbstfin- 
dung, als Kraft zum Bestehen im Stress, immer aber bleibt ein Beige- 
schmack des bloß Funktionalen. Die Nützlichkeit wird zum Suchprinzip im 
religiösen Angebot. 

Die Folgen für den christlichen Spiritualitätsbegriff im deutschen Katholi- 
zismus sind noch nicht ganz absehbar. Vieles ist in der Schwebe. Die Plura- 
lität der Spiritualität wird, im Spiegelbild der Gesellschaft, nun unterstri- 
chen. Spiritualität ist immer konkret, deshalb ist sie immer plural, lautet die 
Formel.16 

Die unterschiedlichen Wellen haben Positives eingebracht: eine stärkere 
Aktivierung der eigenen Existenz sowie der Gewissensentscheidung, die 
Schärfung der sozialen und politischen Dimension von Spiritualität, die 
Achtsamkeit für die Selbstwerdung im christlichen Glauben und ihre plurale 
Gestaltung. Hier gilt es zu bewahren und zu vertiefen. Sie haben aber auch 
negativen Einfluss: Den Verlust des objektiven Glaubensraums als Befreiung 
von jeder Selbstumkreisung, die Ideologisierung und Immanentisierung 
christlicher Hoffnung, Glaube als psychologisches Surrogat und das Aufge- 
hen in die Beliebigkeit, die sich (nur) als Pluralität versteht und nicht mehr 
zur lebensnotwendigen Einheit und Verbindlichkeit in der Glaubensgemein- 
schaft findet. 

Mehr Klarheit im Spiritualitätsbegriff 

Spiritualität als vom Hl. Geist getragener, gläubiger Umgang mit der Wirk- 
lichkeit, dieser holistische Begriff von Spiritualität hat sich in den letzten 
fünfzig Jahren vielfältig bewährt. Aber er hat durchaus auch seine Schwie- 
rigkeiten. Er ist zu formal und gibt nicht genügend die inhaltlichen Bezugs- 
punkte an. Einer zunehmenden Beliebigkeit des Begriffs christlicher Spiritu- 
alität kann so nicht genügend gewehrt werden. Die jetzige und zukünftige Si- 
tuation drängt auf mehr Klarheit. 

16 Eine gelungene Sicht christlicher Spiritualität unter dem Vorzeichen der Pluralität findet sich 
bei K. H. Ducke, Kirchliche Gemeinde als Ort und Zentrum christlicher Spiritualität, in: Salz 
der Erde. Hrsg. v. E.-W. Böckenförde / A. Schavan. Ostfildern 1999, 29-46. 



Ludger Schulte 188 

Die fünf Dimensionen christlicher Spiritualität 

Christliche Spiritualität entfaltet sich in verschiedenen, nicht voneinander 
lösbaren Dimensionen und wirkt sich auf alle Lebensvollzüge aus. Alle die- 
se Dimensionen müssen in irgendeiner Weise in jeder konkreten christlichen 
Spiritualität enthalten sein, sofern sie sich christlich nennen will. 

Dazu gehört 1. die innere und ganzheitliche Hingabe an Gott. Er ist es, der 
als freier, personaler Gott in der Geschichte handelt und mich sucht, bevor 
ich ihn suche. Er ist es, der diese Hingabe selbst ermöglicht. Die Hingabe an 
ihn geschieht erst dort wahrhaft, wo sie sich im Glaubensraum der Kirche er- 
eignet. Sie ist durch die Zusage Gottes selbst das vom Hl. Geist gehaltene 
Geheimnis, in dem der Mensch erst bei dem Gott Jesu Christi ankommt und 
nicht mehr eigenen Konstrukten nachjagt. Christliche Spiritualität gibt es 
nicht ohne die Gemeinschaft der Glaubenden, vielmehr wird sie aus der Ge- 
meinschaft geboren. •Der Glaube lebt von anderen (s. Rom 10,17), lebt vom 
Mitgenommen werden und Mitgehen - und in den Lebensraum Kirche durch 
die Taufe".17 Die Hingabe an Gott kommt erst in ihre ganze Wirklichkeit, wo 
sie Gott um Gottes willen sucht, d.h. jede Verzweckung Gottes übersteigt. 
Die Anbetung und der Lobpreis sind ihr Siegel. 

2. Innerhalb der pluralistischen Wirklichkeit steht und fällt das Christsein 
mit der persönlichen Beziehung jedes einzelnen Christen zu Jesus Christus. 
Die Christusbeziehung ist in dem Maße real, wie Jesus Christus in ihr primär 
nicht Objekt, sondern immer mehr handelndes Subjekt wird. Dazu gehört die 
Sinndeutung meines Lebens im Mitgehen des Weges Jesu. Sein Leben wie- 
derholt sich in meinem Leben in allen Dimensionen. Das ständige Lesen und 
Durchbeten der Schrift auf mich zu und die Feier der Christusbegegnung in 
den Sakramenten gehören unverzichtbar zur christlichen Existenz. Sie ver- 
bürgen und entfalten den Anfang und das Ziel allen christlichen Lebens: 
Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir (vgl. Gal 2, 20). Mariani- 
sche Spiritualität und Heiligenverehrung liegen in der inneren Konsequenz 
der •Menschwerdung Christi". Sie verlebendigen unsere Christusbeziehung. 

3. Unverbrüchlich verbunden mit der Hingabe an Gott und der Christusbe- 
ziehung ist die stets gesuchte Solidarität mit dem Nächsten, vor allem den 
Armen. Wer sich von den Armen finden lässt, der ist bereits von Christus ge- 
funden. Dazu gehört, Verantwortung zu übernehmen für eine gerechte Ge- 
sellschaft und Weltgestaltung. Die Armen rufen zur Entscheidung. Wenn ei- 
ner mit ihnen lebt, dann wird er entweder den Glauben verlieren und ein Re- 
volutionär, vielleicht noch eher ein Zyniker werden, oder aber er wird still 
werden vor Christus und •mit Ihm mit ihnen" gehen. 

' P. Deselaers, Johannes Bours, a.a.O., 321. 



Spiritualität im deutschen Katholizismus 189 

Ebenso unaufgebbar mit den anderen Dimensionen der Spiritualität ver- 
flochten ist die 4. Dimension. Es ist die Wiedergewinnung der ursprüngli- 
chen Umwelt und Mitwelt durch ein versöhnendes Leben mit allem und je- 
dem. Sie zielt auf die ganze Schöpfung. Die Haltung der Friedfertigkeit so- 
wie des Wohlwollens offenbart, dass wir Kinder eines Vaters sind, der seine 
Sonne aufgehen lässt über der ganzen Welt (vgl. Mt 5,45). 

Schließlich ist 5. der dynamische Aspekt jeglichen geistlichen Lebens ein- 
zufordern. Eine an der biblischen Offenbarung orientierte Spiritualität rech- 
net mit dem freien Handeln eines personalen Gottes. Für ein geistliches Le- 
ben beinhaltet dies, dass es in beständiger Hör- und Aufbruchbereitschaft 
sich der Führung des Hl. Geistes überlässt. Es ist das Forschen nach dem Tun 
Gottes in allem, seiner Präsenz in allem. Mit allem, was er tut, will er mir, uns 
etwas sagen. Alles hat Wortcharakter und ist Mitteilung Gottes. Der dynami- 
sche Zug christlicher Spiritualität ist ein beständiges Auswandern aus dem 
Misstrauen gegen Gott in das Vertrauen auf Gottes Liebe, dem keine Situati- 
on der Menschheitsgeschichte aus der Hand gerät und der alles zum Guten 
führt (Eph 8,28). 

Wo diese fünf Dimensionen des geistlichen Lebens in das je eigene Leben 
übersetzt werden, handelt es sich um christliche Spiritualität. Dass dies mit 
unterschiedlichen Gewichtungen geschehen kann, muß nicht eigens erwähnt 
werden. Es macht die Vielfalt und den Reichtum christlichen Lebens aus. 

Methodenminimalismus 

Neben dieser stärkeren Profilierung des christlichen Spiritualitätsbegriffs ge- 
gen jede Aushöhlung ist es nötig, die Umschreibung des geistlichen Lebens 
als gläubigen Umgang mit der Wirklichkeit vor einer in den letzten Jahr- 
zehnten nicht selten eingetretenen, falschen Schlußfolgerung zu bewahren: 
Übung, Disziplin, geistliche Ordnung und alltägliche geistliche Lebensge- 
staltung seien zu vernachlässigende Größen, da das Leben selbst der Ort des 
geistlichen Lebens sei. Der holistische Frömmigkeitsbegriff verweist zu we- 
nig auf die geistliche Mühe, den Kampf, durch den ich erst •lerne", Gott in 
allen Dingen zu finden. In Abwehr einer zu starken geistlichen Sonderkultur 
verfällt man einer geistlichen Kontur- und Kulturlosigkeit, vor allem seit den 
späten 60er Jahren. •Die Welt als Aufgabe" geriet so in den Vordergrund, 
dass es keine persönliche und kirchlich-kommunitäre •Schule der Gottesver- 
ehrung" mehr gab. Die Reduktion geistlicher Vollzüge auf die Meßfeier als 
liturgische Hochform bewirkte das ihrige. Auch gegenwärtig sucht derjeni- 
ge lange in Gemeinden, der beten lernen will oder nach spiritueller Anleitung 
für ein Leben mit Gott sucht. Die spirituelle Weitergabe des Glaubens an Er- 
wachsene ist in der herkömmlichen Pastoral übersehen bzw. stiefmütterlich 



Ludger Schulte r 190 

behandelt worden.18 Nur sehr mühsam wird mit der Entdeckung der •Exerzi- 
tien im Alltag" oder ähnlich gelagerten Modellen erfreulicherweise Neuland 
erreicht. Die Angebote hinken nach wie vor den anderen gemeindlichen Ver- 
anstaltungen weit hinterher. Nachdenklich stimmt immer noch die Tatsache, 
dass Glaubensgespräche in vielen Pfarrgemeinderäten und Pastoralteams Ta- 
bu sind. Ferner ist es bis jetzt nicht üblich, Pastoralmitarbeiter oder auch 
Priesteramtskandidaten für die spirituelle Vertiefung der Gemeinde generell 
und explizit auszubilden. Sakramentenpastoral, Katechese und Schule haben 
einen der Situation unangemessenen Überhang. 

Der schmerzlichste Verlust, den der deutsche Katholizismus spirituell zu 
verzeichnen hat, ist der Ausfall bzw. die nur sehr verhaltene Weiterentwick- 
lung der Volksfrömmigkeit. Diese Wunde klafft bis heute. Das in seinem An- 
satz berechtigte puristische Erbe in Bibel- und Liturgiebewegung am Anfang 
unseres Jahrhunderts19 hat uns durch die Verstärkung einer hochstilisierten 
•Weltfrömmigkeit" einen sprirituellen Methodenminimalismus in den Ge- 
meinden beschert, der jetzt schmerzlich nach neuen Riten und Formen su- 
chen lässt. Ein deutliches Indiz dafür sind die Defizite in der eucharistischen 
Spiritualität und der Marienfrömmigkeit.20 

Spiritualität, die keine abgesonderten Räume und Übungen besitzt, die 
nicht einfache Elemente geistlichen Lebens gezielt vermittelt, wirkt nicht ins 
Ganze. Gottes Größe hat das Recht auf eigene Zeiten, so wie der Nächste 
auch. Die Hinführung und Einweisung in die Unterbrechung des Alltägli- 
chen, in die Sammlung, die Einübung in Wiederholungsgebete bis zu einfa- 
chen Hinweisen zur Gestaltung eines Gebetswinkels in der eigenen Woh- 
nung sind unverzichtbare Hilfen. Es ist viel versäumt worden! 

Spirituelle Aufbrüche 

Noch größere Lücken wären zu verzeichnen, wenn es die geistlichen Bewe- 
gungen nicht gäbe. In das Vakuum der spirituellen Vermittlung sind sie ein- 
getreten, denn sie haben ihren Ort in der Weitergabe des Glaubens an den Er- 

18 Vgl. C. Ambruster, Von der Krise zur Chance. Freiburg, Basel, Wien 1999. 
19 Vgl. L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte, a.a.O., 236-240. 
20 Vgl. dazu das engagierte Plädoyer K. Bergers für eine neue Sicht der Marienfrömmigkeit, 
ferner den bemerkenswerten Hinweis zur Erneuerung der eucharistischen Frömmigkeit, in: 
Unter uns - bei uns - wirklich. Jesus Christus als Zentrum der Spiritualität an der Jahrtau- 
sendwende, in: Christ in der Gegenwart 51 (1999) Nr. 52, 429f. S. a. H. Petri (Hrsg.), Christ- 
sein und marianische Spiritualität. Regensburg 1984. 



Spiritualität im deutschen Katholizismus 191 

wachsenen. Auf ihren Beitrag zum aktuellen Stand der spirituellen Situation 
des deutschen Katholizismus soll deshalb eingegangen werden.21 

Dem akademisch geschulten Taxator, der sich zurücklehnt und die neuen 
Aufbrüche beobachtet, fallen schnell die Mängel und Fehler auf. In Gemein- 
den wecken sie oft erst einmal den Verdacht der Absonderung. Sie scheinen 
wenig flexibel und in ihrer Selbstdarstellung oft kämpferisch. Sie haben ihre 
Schwierigkeiten, wie spirituelle Einseitigkeiten, Ausschließlichkeitsan- 
spruch einzelner Ansätze, Flucht in die Intimität der Kleingruppe, sowie die 
Vermischung menschlicher Reformwünsche mit den Impulsen des Geistes. 
Ratsam ist jedoch, mehr Argwohn gegen den Argwohn zu pflegen, damit der 
Impuls des Hl. Geistes in unserer Zeit nicht überhört wird. 

Bei aller Unterschiedlichkeit haben die geistlichen Bewegungen große ge- 
meinsame Züge, die die geistliche Erneuerung aller Christen angehen. Nicht 
ein abstrakter Gottesbegriff, sondern die Erfahrung der Nähe Gottes, eine 
persönliche Gotteserfahrung ist die Grundlage der geistlichen Aufbrüche. 
Dazu gehören die Umkehr und Neuausrichtung des Lebens, die als innerer 
Heilungsprozess erfahren wird. Die eigene Biographie wird auf Gott hin ge- 
lesen. Die persönliche Lebensphase und der Glaube werden stärker mitein- 
ander verknüpft. Gottes Führung wird in allen Lebensbereichen gesucht. Ein 
durchgängiges Merkmal dieser kirchlichen Gruppen ist die Hochachtung vor 
Gottes Wort. Die Schrift wird als Brief Gottes an mich und die Gemeinschaft 
wiederentdeckt. Sie trauen der Offenbarung etwas zu. Die Glaubensvermitt- 
lung in den Bewegungen verkürzt die Heilsgeschichte nicht auf ein Lehrsy- 
stem. Es kommt in ihnen zu einer Wiederentdeckung der Liturgie. Alte For- 
men werden wieder belebt, neue entstehen. Sie sind Anreger vermehrten und 
vertieften Gebetes. Ein Beispiel dafür ist die evangelische Mönchsgemein- 
schaft von Taize mit ihren diskussionslos festliegenden Feiern des Stunden- 
gebetes, dreimal am Tag; die Stille und die Sammlung der Teilnehmer, die 
Lebensnähe des Gebetes und der Fürbitten und die gewinnenden Melodien 
haben vielen geistliches Leben wieder nahe gebracht. Die starke personale 
Bindung für Vermittlung und Vertiefung des Glaubens schafft bei den Mit- 

2i Es soll nicht unterschlagen werden, dass es ebenso viele glückliche Erneuerungsbemühun- 
gen in den traditionellen Ordensgemeinschaften gibt, die nach einigen turbulenten Jahren die 
kontemplative Dimension ihres Lebens wiederentdecken und mit der Hinwendung zu den Ar- 
men zu verbinden lernen. Vgl. dazu beispielhaft: P. Rheinbay, In dynamischer Treue zum Cha- 
risma des Ursprungs - Spiritualität im Wandlungsprozeß geistlicher Gemeinschaften, in: Le- 
bendiges Zeugnis 54 (1999) 206-216. Zu den neuen geistlichen Bewegungen bietet einen pro- 
funden Einblick: W. Schäfer, Geistliche Erneuerungsbewegungen im 20. Jahrhundert. Theo- 
logie im Fernkurs. Würzburg 1995; weiter: P. J. Cordes, Nicht immer das alte Lied. Paderborn 
1999; M. Tigges, Der Geist weht, wo er will - Zur Spiritualität neuer geistlicher Gemein- 
schaften und Bewegungen, in: Lebendiges Zeugnis 54 (1999) 217-228, H. Heinz, Reflexion 
und Reform tun not, in: HerKor 53 (1999) 626-631. 



Ludger Schulte 192 

gliedern notwendig das Gefühl der Zugehörigkeit zur eigenen Gruppe. Sie 
schafft Heimat. Doch die Befürchtung sozialer Abstinenz und vorrangiger 
Pflege frommer Gefühle erweist sich nicht einfach als begründet. Bewegun- 
gen wie Communitä Sant Egidio oder die Fokolarbewegung zeigen ein 
selbstloses Zupacken. Nachdenklich stimmt, was Paul Josef Cordes in die- 
sem Zusammenhang formuliert hat: 

•Es bleibt unbestritten, dass die Berufungen der Christen unterschiedlich 
sind. Auch sollte niemand den Sonderweg der Bewegungen verabsolutieren 
und die Mitgliedschaft in ihnen als Bedingung für qualifiziertes Christsein 
ausgeben. Doch ist ihnen ein Zug gemeinsam, der ganz gewiß in unserer sä- 
kularistischen Zeit verwundert und der sich der heute üblichen pastoralen 
Methode nicht unterwirft: Ihr soziales Engagement ist in einem sehr an- 
spruchsvollen geistlichen Programm verwurzelt. Weil dieses Programm Vor- 
rang hat, sind die Gruppen weniger gefährdet, von der Gesellschaft und ihren 
Gesetzen vereinnahmt zu werden. Sie sind vor der Illusion geschützt, als 
stände zunächst die Perfektionierung der Technik an, die Multiplikation der 
Hauptamtlichen und Professionals, die Steigerung der weltlichen Macht und 
Mittel."22 

In den Bewegungen gewinnen Lebensvollzug und geistliche Ausrichtung 
eine klare Einheit zurück. Christsein und Zeugnis gehören deshalb untrenn- 
bar zusammen. Man trifft dort Menschen mit einer großen Glaubenstiefe. 
Die Eifrigen sollten nicht zu schnell als Eiferer hingestellt werden, denn ihr 
Hauptmotiv ist nicht Proselytismus. Es ist zutiefst Wohlwollen aus dem 
Glauben, was sie zur Evangelisierung anleitet. Ist hier nicht ein wirklicher 
Impuls des Hl. Geistes für das spirituelle Leben der Großkirche in Deutsch- 
land geschenkt? 

Geistliches Leben ist eine hohe Sensibilität für die Gegenwart des Geistes 
Gottes in uns, in jeder Kreatur und in den Zeichen der Zeit, zugleich aber 
auch das Engagement, ihm gegen so manchen Un-geist und alle falschen 
Götter und Götzen zum bleibenden Durchbruch zu verhelfen. Die christliche 
Unterscheidung der Geister fragt immer danach, ob der Geist dauerhaft trägt. 
Der gute Geist Gottes ist treu, ein untreuer Geist kann nicht Gottes Geist sein. 

Gottes Geist eignet sich nicht für die Statistik und Erhebung. Er erhebt sich 
selbst und geht voran. Gottes Geist schafft sich Raum und vieles wächst, 
auch in deutschen Landen. Freilich, manches wächst ins Kraut, manches läßt 
sich noch nicht scheiden und manches soll von uns gar nicht geschieden wer- 
den, sondern Gott getrost anvertraut sein (vgl. Mt 13,24-30). 

22 P. J. Cordes, Der Geist weht, wo er will. Zur Bedeutung der neuen geistlichen Bewegungen, 
in: Kirche in unserer Zeit. Hrsg. v. St. Pauly. Stuttgart 1999, 109-123, 117f. 



Spiritualität im deutschen Katholizismus 193 

Die Herausforderung des neuen Jahrhunderts 

Alles geistliche Leben beginnt mit der Gottesgegenwart. Das Gottvergessen 
ist der Tod geistlichen Lebens. Dies gilt auch für die Kirche. Pathologische 
Selbstumkreisungen und die Fixierung auf Strategie und Analyse machen 
nicht nur die Seelsorge zur Zählsorge, sondern verhindern die direkte Gottes- 
anrede. Problemtrance verbreitet sich. Leicht neigen wir deshalb dazu, mehr 
über Gott als zu Gott zu sprechen. Beklagt wird der Verlust Gottes in unserer 
Zeit, die •Gotteskrise", - als ob Gott in der Krise wäre, und nicht wir.23 

Vergessen ist die direkte Anrede. Zahlloses sekundäres Deutungspalaver 
macht sich breit. Im Geschrei der Diagnosen zeigt sich die aggressive, krän- 
kungsanfällige Wehleidigkeit der anima Christiana. Die zuversichtliche Of- 
fenheit, die parrhesia des hl. Paulus, ist etwas Wunderbares. Sie ist kein bil- 
liger Optimismus, sondern Gottesrealismus. Die geistliche Herausforderung 
des kommenden Jahrhunderts, wie des vergangenen, wie die jeder neuen 
christlichen Generation, ist die gleiche: der Glaube. 

•Gott rutscht im Bewusstsein hinten hinab, in die Funktion der selbstver- 
ständlichen Vorraussetzung, vor der sich die kirchliche Aktion ausbreitet. 
Die Gesellschaft formiert sich mehr und mehr zur Kugel, die im Rhythmus 
des Konsums pulsiert. Gott ist eine gebändigte Größe daneben, irgendwo 
draußen, weggerückt in jene Distanz der Gleichgültigkeit, die schon Epikur 
für die Götter der Griechen reserviert hat. Ihn nennen, in der Mitte der Syste- 
me, als das Abenteuer, aus dem sie bestehen, ist selbst abenteuerlich und hat 
zur Zeit etwas Narrenhaftes an sich. Aber das ist die jetzt aktuelle Prophetie: 
Gott ist das Alpha und das Omega eines Abenteuers, die Bibel bezeugt es auf 
jeder Seite."24 

23 Natürlich ist das von J. B. Metz eingebrachte Wort anders gemeint, aber kann man vom Ge- 
brauch dieses Wortes wirklich darauf schliessen, daß die Gläubigkeit und die Glaubensfähig- 
keit der Menschen mehr als früher die zentrale Herausforderung der Kirche ist? Ich halte die- 
sen Begriff nicht für glücklich. - •Gott stirbt nicht an dem Tag, an dem wir nicht länger an ei- 
ne persönliche Gottheit glauben, aber wir sterben an dem Tag, an dem das Leben für uns nicht 
länger von dem stets wiedergeschenkten Glanz des Wunders durchstrahlt wird, von Lichtquel- 
len jenseits unserer Vernunft", schrieb Dag Hammerskjöld in: ders., Zeichen am Weg. Mün- 
chen 1965, in den Jahren 1945-49. 
24 G. Bachl, Gottesrede - Gottesgeschwätz.Vortmg im Rahmen der Theologischen Akademie 
1992/93 gehalten am 27. April 1993. Hrsg. durch die Karl-Rahner-Akademie. Köln 1993, 13. 




