Suchen, Tasten und Dringen

Spiritunalitdt im deutschen Katholizismus am Anfang des 21. Jahrhunderts*

Ludger Schulte, Frankfurt a. M.

Ein Zauberwort von besonderer Art ist heute das Wort ,,Spiritualitdt.' Damit
ist mehr als nur ein Randphidnomen beriihrt. ,,Eine Kennzeichnung, unter der
das Heute in die Geschichte eingeht, konnte moglicherweise ,spirituelles
Zeitalter lauten‘.? Spiritualitit liegt im Trend. Mystik wird beschworen. Re-
ligionssoziologen machen allenthalben auf diese gesellschaftliche Suchbe-
wegung bis zur Ermiidung aufmerksam: ,,Wer heute abseits doktrinédrer Fun-
damentalismen am Religidsen interessiert ist, sucht meist , Weisheit® statt
,Dogma‘ und ,Spiritualitidt‘ statt ,Moral‘. Gefragt sind Wege einer unmittel-
baren Erfahrung des Ubernatiirlichen, des Mystischen, des Géttlichen.*

Das Diktum K. Rahners: ,,Der Christ von morgen wird ein Mystiker sein,
oder er wird nicht mehr sein* ist schon tausendmal referiert und fast zu Tode
zitiert worden.*

Die Beschworung verriit den Mangel. Selbst das politische Engagement
christlicher Befreiung wandelt sich neuerdings in die sanfte Kraft des geist-
lichen Widerstandes und der neu zu erlernenden Achtsamkeit.’

Das wundert nicht, denn neue Inspiration wird gesucht seit der politisch-
ideologischen Erschlaffung an der Jahrtausendwende. Die fiebrigen Suchbe-
wegungen nach den geistig/geistlichen Ressourcen des Christentums am An-
fang des neuen Jahrtausends, die sich auch vom Wort , Spiritualitidt* verzau-
bern lassen, machen argwohnisch, ob hier nicht lediglich nur eine neue Ener-

* Etwas gekiirzie Fassung eines Beitrags aus: D. Seeber (Hrsg.), Im Aufbruch gelihmt? Die
deutschen Katholiken an der Jahrhundertwende. Frankfurt a. M. (Knecht) 2000.

'Vgl. J. Sudbrack, Spiritualitidt - Modewort oder Zeichen der Zeit, in: GuL 71 (1998) 198-211.
2 C. Schiitz, Christliche Spiritualitiat — Kairos und Aufgabe, in: Lebendiges Zeugnis 54 (1999)
165-175, 165.

3H.-J. Hohn, Vom Lebenssinn zum Lebensstil? Religiose Spurensuche in modernen Erlebnis-
welten, in: Renovatio 55 (1999) 67-74, 67, vgl. a. B. Bruteau, Erlebst du, was du glaubst? Was
der Westen vom Osten lernen kann. Freiburg u.a. 1998.

4 Exakl lautet der Satz: ,,Nur um deutlich za machen, was gemeint isl, und im Wissen um die
Belastung des Begriffes ,Mystik* (der echt verstanden, kein Gegensalz zu einem Glauben im
Heiligen Pneuma ist, sondern dasselbe) konnte man sagen: der Fromme von morgen wird ein
,Mystiker* sein, einer, der etwas ,erfahren‘ hat, oder er wird nicht mehr sein.“ Siehe: From-
migkeit frither und heute, in: Schriften zur Theologie VII, 22. Zur Einordnung des Satzes
Rahners: J. Splett, K. Rahner: Mystik?, in: ders., Denken vor Gott. Philosophie als Wahrheits-
Liebe. Frankfurt a.M. 1996, 221-244.

3 L. Boff, Die Logik des Herzens. Wege zu neuer Achtsamkeit. Diisseldorf 1999; D. Sélle, My-
stik und Widerstand. Miinchen 1999.



Ludger Schulte 180

giequelle fiir den altgewohnten Umtrieb benétigt wird. Nicht die Spiritualitit
gestaltet, sondern sie dient dazu, die eigenen Konzepte zu realisieren. Wird
hier nur ein neues Fass anfgemacht fiir die alte Party?

Die Uniibersichtlichkeit des Moglichen

Ein Blick in das Bildungsangebot der katholischen Erwachsenenbildungs-
einrichtungen, Exerzitienhduser und Akademien in deutschen Landen zeigt,
dafl das Thema oben ansteht, aber oft schillernd prisentiert wird. Der Buch-
markt kennt Erscheinungen, die zum Urteil fithren, manches, was hier unter
christlicher Spiritualitit firmiert, sei Etikettenschwindel. Zwischen Marpin-
gen und Publik Forum, Pax Christi und Fatima Ruf, zwischen geistlichen Be-
wegungen und biirgerlichem Alltagstrott, KAB, Kolping und katholischen
Frauenverbinden, Donum vitae und Schutz des Ungeborenen Lebens e.V.,,
BDKJ und grauen Gruppen sind die spirituellen, d.h. die gelebten Glau-
bensantworten des deutschen Katholizismus weit und uneinheitlich. Nun,
auch das verwundert nicht: ,,Der Katholizismus als ein einheitliches Paket
von Kultur, Tradition, religioser, privater und beruflicher Lebensform, von
Offentlichkeit, politischer Partei und kirchlicher Organisation hat sich bei
uns lingst verabschiedet. (...) Reflexe sind noch beobachtbar in den kirchli-
chen Biirokratien. Die Seele ist diesen Reflexen lingst entwichen. Die ka-
tholische Kirche lebt, aber sie lebt anderswo und auf andere Weisen, als dies
im Katholizismus der Zentralen vorgesehen ist.*®

Uber allgemeine Trends im deutschen Katholizismus lisst sich trefflich
urteilen und streiten. Lasst sich tiberhaopt der ,.spirituelle Pegelstand™ des
deutschen Katholizismus ermitteln? Ist das Feld nicht zu weit und uniiber-
sichtlich? Dazu meldet sich ein grundsitzlicher Einwand: Ist das Herzstiick
des Christseins iiberhaupt fiir Statistik geeignet und fiir die allgemeine Erhe-
bung und Analyse geschaffen? ,,Wenn du betest, geh in deine Kammer...“
(Mt 6,6) und ,,die Rechte soll nicht wissen, was die Linke tat* (Mt 6,3). Das
geistliche Leben ist in dem Malle stark, wie es im Verborgenen wirkt und
lebt. Es ist zu vermuten, dass uns die ,,grofften” Christen statistisch immer
durch die Maschen fallen und die allgemeinen Verlautbarungen und Agitati-
onspapiere iibrig bleiben. Gott offenbart sich nicht in Feuer und Sturm, son-
dern im Sduseln (vgl. 1 Kén 19,12). Der Gottesknecht larmt nicht (vgl. Jes
42.4). Das Lautlose gehort zum Christsein, in dem MaBe, wie jemand zu
Christus gehért. Die gewichtigsten ,Fille* des Christseins sind schwer zu

¢ H. P. Siller, Die deutschen Katholiken im 21. Jahrhundert, in: ,,Den Armen eine frohe Bot-
schaft“ (FS Franz Kamphaus). Hrsg. v. J. Hainz. Frankfurt a. M. 1997, 407-426.



Spiritualitdt im deutschen Katholizismus 181

vernehmen. Und wenn man auf sie hinweist, konnten andere sie verstehen?
Nur der geistliche Mensch versteht den geistlichen Menschen (1 Kor 2,15).
Wir wissen vom HI. Geist, dass er, wo wir nicht zu beten vermdgen, unser
Herz ergreift und sich unserer Schwachheit annimmt (R6m 8,26). Unsere
Schwiche ist sein Ursprungsort. Miiite man dann nicht alle kirchlich hoch-
und runter-gerechneten Negativ-Bilanzen geistlich anders lesen? Ist dann
nicht eine von Unsicherheit geprigte Zeit des Christen auf der Biihne der
Moderne seine stirkste vom Geist Gottes inspirierte Stunde? Miissten wir
nicht sogar Danken lernen auch fiir die Unwigbarkeiten, denn sie sind der
Boden, auf dem Gottes Geist uns treffen kann? Was ist schlielich mit unse-
rem Glauben, dass die Fleischwerdung des Wortes Gottes, durch das alle
Dinge geworden sind (vgl. Joh 1,3), selbst das geringfiigigste Ereignis der
Menschheitsgeschichte zu einem Kairds verwandelt hat, d. h. zu einer ein-
maligen Gelegenheit, sich tiefer in das Herz Christi einfiihren zu lassen. Die
Zeit ist erfiillt, d.h. die Welt steht sperrangelweit offen zu Gott hin. Die Welt,
in der wir leben, ist doch nicht nur die Wand, an der ich mir den Kopf ein-
stofen kann. Das Haus, das mich birgt, nicht einmal die vielen mir sympa-
thischen oder unsympathischen Menschen, machen die Wirklichkeit der
Welt aus, noch die ,Feststellungen® iiber die gegenwirtige kirchliche
Sitnation. Viel wirklicher als all das ist die suchende Liebe Christi, sagt un-
ser Glaube.’

Wenn ,,Christus die Wirklichkeit ist* (Kol 2,17), dann ist entscheidend,
daf} wir diese Wirklichkeit sehen und mit ihr umgehen lernen.

All das macht vorsichtig, dariiber zu urteilen, was sich im Herzen und
durch die Héande eines katholischen Christen in Deutschland am Anfang des
dritten Jahrtausends ereignet, zwischen der Suchbewegung Gottes und man-
cher verborgenen Antwort. So bleiben lediglich Stromungen festzustellen,
Tendenzen herauszustellen, die bei weitem nicht alles sagen und voraus-
sichtlich nicht einmal das Wichtigste!

Angesichts des derzeitig bunt gescheckten deutschen Katholizismus stellt
sich allerdings die Frage: Gedeiht pluralistisch ein neuer Reichtum an spiri-
tuellen Strebungen und Erfahrungen oder verdunstet die Substanz an der
Oberfliache, weil sich mit dem Beliebigwerden des Begriffs , Spiritualitit”
die Sache verbraucht? Beides gilt und beides bedarf der Unterscheidung der
Geister.

Ein Riickblick in die vergangenen fiinf Jahrzehnte der ,,Spiritualitdt” trigt
Erhellendes fiir die Entwicklungen und zur Scheidung der Geister in der ge-
genwirtigen Situation bei. Das mit dem Begriff Spiritualitit Angezielte hat

7Vgl. H. Schiirmann, Geistliches Tun. Freiburg 1962, 52.



Ludger Schulte 182

in dieser Zeitspanne unter verschiedenen Transformationswellen gestanden,
die sich bis heute und zukiinftig weiter auswirken.®

Spiritualitit, die aufs Ganze geht

Bis weit in die fiinfziger Jahre des 20. Jahrhunderts ist ,,geistliches Leben*
ein Sonderbereich des Lebens. Es wird weithin als Aufgebot religioser und
asketischer Leistungen verstanden, als ein moglichst treues Ableisten reli-
gidser Vorschriften und Ordnungen. Als in den 60er Jahren das Wort ,,Spiri-
tualitdt” aus dem Franzdsischen eingebracht wird, ist damit eine Abkehr vom
individualistisch emotional verengten Frommigkeitsbegriff des 19. Jahrhun-
derts signalisiert. Der Begriff selbst ist insofern im deutschen Sprachraum ei-
ne Reaktion gegen den Rationalismus und Moralismus der Neuzeit im geist-
lichen Leben des Christen. Dem gegeniiber meint der ermeuerte Spiritua-
litdtsbegriff den vom HI. Geist getragenen, glaubigen Umgang mit der ge-
samten Lebenswirklichkeit. Er ist Inbegriff des Lebens, das der allgemeinen
Berufung aller Getauften und der speziellen personlichen Berufung ent-
spricht. Spiritualitit driangt zur Stimmigkeit des Lebens unter den Augen des
lebendigen Gottes. Sie ist entsprechend gekennzeichnet durch ein ganzheit-
liches Leben (Dtn 6,5) und eine Lebensbewegung, die aufs Ganze geht.
»Qeistliches Leben ist kein Sonderbereich im Alltag, sondern der Integra-
tionspunkt christlicher Existenz iiberhaupt. Wer gelernt hat, Gott in allen
Dingen der Wirklichkeit seines Lebens zu suchen und zu finden, ist ein gldu-
biger und geistlicher Mensch.*?

Dieser Spiritualitdtsbegriff ist allgemein rezipiert worden im theoretisch-
theologischen deutschen Katholizismus. Wie weit er im einzelnen praktisch
existenziell angeeignet worden ist, steht auf einem anderen Blatt. Er ermog-
licht, die humanwissenschaftlichen Erkenntnisse iiber die personale Reifung
des Menschen im geistlichen Leben stdrker zu beriicksichtigen und die Be-
deutung von Um- und Mitwelt, des Besitzes, der Arbeit und der mitmensch-
lichen Beziehungen in das religiose Leben einzubringen. Dadurch kommt es
zu einer stirkeren Betonung der Welthaftigkeit christlichen Lebens. Vor aller
spirituellen Ubung erhilt das Leben, besonders der Alltag selbst den Vor-
rang.!°

8 Zor Entwicklung der Theologie der Spiritualitit des 20. Jahrhunderts unter Beriicksichtigung
des philosophischen und theologischen Kontextes: L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte. Wiirz-
burg 1998.

® M. Schneider, Leben aus der Fiille des Heiligen Geistes. Standortbestimmung der Spiritua-
litdt heute. St. Ottilien 1997, 12.

'° Ein typisches Beispiel: J. Saver, Zur Spiritualitit des Alltags, in: Lebendige Seelsorge 50
(1999) 261-266.



Spiritualitit im deutschen Katholizismus 183

Dieses Selbstverstidndnis bildet bis heute, mehr oder weniger, die Grundlage
der Diskussion iiber christliche Spiritualitdt.!!

Doch sind nicht unbedeutende Akzentverschiebungen durch gesamtgesell-
schaftliche Wellen eingetreten, die eine Korrektur bzw. Erginzung nicht un-
angebracht erscheinen lassen. Vier dieser Wellen seien in aller Kiirze im Hin-
blick auf die spirituelle Gesamtentwicklung im deutschen Katholizismus
dargestellt.

Wellenbewegungen in der christlichen Spiritualitit

Die existenzielle Welle

Nach dem européischen Zusammenbruch 1945 begleitete die Menschen eine
zweifache Erfahrung in die Zeit des Wiederaufbaus hinein: zum einen die Er-
fahrung, dass iiberkommene Ordnungen nicht tragen, ja, dass Ordnungen
iiberhaupt totalitidr, unmenschlich oder aber zur leeren Hiilse, zur bloBen Fas-
sade zu werden drohen; zum anderen die Erfahrung, dass in der duflersten
Gefahr der Einzelne auf sich allein gestellt ist, dass aber auch nur der Einzel-
ne die Irrungen und Wirrungen bestehen kann. So traute man Autorititen,
aber auch Traditionen in der Gesellschaft und in der Kirche immer weniger.
Man glaubte, sich nicht mehr auf Vorgegebenes als allgemeingiiltig Vorge-
stelltes verlassen zu diirfen. War das eigentlich Tragende nicht viel eher das
eigene Gewissen, war das entscheidende Licht nicht jenes, das nur ich in mei-
ner Situation gewinnen kann? Die Verantwortung des Einzelnen und seine
Situation wurden zur kritischen Instanz, der Einzelne wurde aber anch zum
Adressaten, zum Zielpunkt fiir Staat, Gesellschaft und Kirche. Alles wurde
daran bemessen, wieviel es dem Einzelnen dient, was es dem Einzelnen sagt
und bedeutet. Philosophisch gesprochen, wurde das Thema die Existenz und
war die Methode die existenzielle Interpretation auch der HI. Schrift. Was be-
deutet sie fiir mich, nicht an sich!

Dies wirkte sich auch in der christlichen Spiritualitét aus. Es kam zu einem
Schisma zwischen ,,prinzipieller Glaubenslehre und der Suche nach kon-
kreten ,,Jmperativen’ fiir das eigene Leben.'? Der Christ méchte nicht nur in

"' Vgl. M. Schneider, a.a.0., 12; P. Deselaers / J. Bours, in: Geschichte der Seelsorge in Ein-
zelportraits. Hrsg. v. C. Méller. Gottingen, Ziirich 1996 Bd. 3, 309-323, 319f.; K. Hillenbrand
/ M. Kehl (Hrsg.), Verkiindet die Grofitaten Gottes. Aus dem NachlaB von P. Georg Miihlen-
brock SJ. Wiirzburg 1997, 14ff.; A. Schmidt, Was ist christliche Spiritualitit?, in: Salz der Er-
de. Hrsg. v. E.-W. Bockenférde/A. Schavan. Ostfildern 1999, 9-13; L. Schulte, Aufbruch aus
der Mitte. Wiirzburg 1998, 97-173.

12Vgl. dazu K. Rahner, Das Dynamische in der Kirche. Freiburg, Basel, Wien 1958.



Ludger Schulte 184

der kirchlichen Glaubenslehre und in den iiberzeitlichen Geboten und Nor-
men unterwiesen werden, sondern vom Glauben die nétige Hilfe fiir den Le-
bensalltag erfahren. Der Ruf nach neuen Formen in der ,.existenziellen Er-
kenntnis* im Glauben und zeitgemiBer Wege ihrer Realisierung im Alltag
wurde laut. Tendenziell ist bis in die gegenwirtige Situation ein Verlust des
objektiven Zuges christlicher Spiritualitét spiirbar, zugleich aber eine hohere
Aktivierung der eigenen Personlichkeit.

So wichtig es war, sich wieder darauf zu besinnen, dass der Einzelne nie
nur Mittel zum Zweck, nie nur funktionierender Punkt in einem System, nie
nur ,,Fall” eines allgemeinen Gesetzes ist, so GroBes auch, menschlich und
geistig, aus dem ,existenziellen Ansatz“ im Nachkriegseuropa erwuchs, so
sehr war es doch von einer inneren Konsequenz getragen, dass das Pendel der
Entwicklung wiederum in die andere Richtung schlug: die ,,soziale Welle®.

Die soziale Welle

Moderne Wirtschaft, Wissenschaft und Technik waren die Voraussetzung fiir
den Wiederaufbau. Der Rhythmus dieser Technik, der Rhythmus von Lei-
stung und Produktion bestimmte mehr und mehr die Gesellschaft und das Le-
ben eines jeden Einzelnen. Auf der anderen Seite dringten in die immer dich-
ter zusammenriickende eine Welt unausweichlich die sozialen Spannungen
und Probleme vor, die aus dem Gefille zwischen entwickelten Lindern und
Entwicklungsldndern entstanden. Die Aufgaben, vor welche die Gesellschaft
und der Einzelne gestellt wurden, waren mit dem Ethos der Existenz, der Be-
deutsamkeit des ,.fiir mich®, allein nicht zu meistern. Die beiden Grundfra-
gen hieflen: Wie kann der Mensch dem entgehen, blofles Objekt der wirt-
schaftlichen und gesellschaftlichen Prozesse zu werden, die ihrer eigenen
Gesetzlichkeit, ihrer eigenen Dynamik folgen, so aber den Menschen be-
stimmen, ehe er sie bestimmt? Wie kénnen die Unterschiede zwischen Privi-
legierten und Benachteiligten iiberwunden, wie kann eine Zukunft gebaut
werden, die in Gerechtigkeit, Frieden und Freiheit eine Zukunft fiir alle ist?
Man entdeckte, wie tief in allen LebensiduBerungen des Menschen, bis in
Kultur und Religion hinein, eine ,,soziale Hypothek* liegt, wie sehr sie in
Pflicht genommen sind, dem Aufbau und Ausbau einer gerechten Welt zu
dienen. Einige Signale waren der leidenschaftliche Einsatz fiir die Dritte
Welt, die vielféltigen Bemiihungen um die ,,Demokratisierung® aller Le-
bensbereiche, der Optimismus, die menschliche Welt baven zu kénnen, das
Interesse an Strukturen, auch in der Kirche, um die Mitwirkung aller zu ga-
rantieren und zu aktivieren.

Mit der sozialen Welle sind Impulse beschrieben, die auch in die christli-
che Spiritualitét in der Mitte der sechziger bis Mitte der siebziger Jahre Ein-



Spiritualitiit im deutschen Katholizismus 185

zug gefunden haben. Sie prigt bis heute, oft verwundet und verwandelt, eine
nicht geringe Gruppe aktiver katholischer Christen. Weltverantwortung und
politisches Engagement werden zu Leitbegriffen christlicher Spiritualitét
und werden nicht unberechtigt bis in die Gegenwart eingefordert. Allerdings
kam es zu gefdhrlichen Reduktionen. Man hat alle Miihe, die Proexistenz Je-
su nicht nur auf den Menschen hin zu denken, sondern auch auf Gott den Va-
ter. Die christliche Hoffnung wurde in gestaltbare Zukunft umgemiinzt. Dass
christliche Spiritualitdt auch davon getragen ist, dem Menschen die Perspek-
tive der Ewigkeit zu geben, wird erst allméhlich wieder sichtbar.!?

Die psychologische Welle

Und doch kommt es nicht von ungefihr, dass sich das allgemeine Interesse
schon bald woanders hin richtet. Dies geschieht vermehrt Mitte der siebziger
Jahre. Wo der Mensch glaubt, seine Zukunft machen zu kénnen, wo er sich
selbst ganz hineingibt, aber auch ganz hinein verplant in den Dienst am
Fortschritt, wo er der Evolution zutraut, dass sie seine Triume und Sehn-
siichte einldst, wo er sich selbst ganz und gar von der Gesellschaft her und
auf sie hin versteht, da tritt bald Erschopfung und Enttduschung ein, da
droht der Wettlauf um die Zukunft zom Leerlauf zu werden, da bricht sich die
Erkenntnis Bahn, dass es ,menschliche Strukturen* im Grunde nicht gibt,
wenn nicht der Mensch selbst durch anderes als Strukturen das Menschliche
wahrt. Die noch so edle gemeinsame Anstrengung iiberanstrengt und ldsst
am Ende den Menschen allein. Wohin lduft alles? Was ist erreicht, wenn alles
erreicht ist? Welchen Sinn hat das Je-mehr der Entwicklung? Wo bleibt der
Mensch, das Ich und das Du, wenn je nur das Morgen und nie das Heute
zdhlt?

Der Mensch hat den Eindruck, er sei krank, und er sucht diese seine Krank-
heit zu kurieren. Er hat den Eindruck, sich selbst zu entgehen, und er sucht
den Weg zu sich, den Weg in die eigene Tiefe. Der Mensch fiihlt sich unge-
borgen, und statt der grofien weltweiten Gesellschaft sucht er den kleinen
Kreis, die Gruppe, die ihm Heimat gewihrt. Der neue Stellenwert von Psy-
chologie und Psychotherapie, von Gruppendynamik und Sensitivitytraining,
die Methoden zur Forderung von Spontaneitdt und Kreativitit, die unter-
schiedlichen Wege der Meditation und Sammlung, der Hunger nach Leben
und Fest, nach dem Heute, Hier und Jetzt und Alles sind Prigemale dieser

'3 B. Kloos, Perspektiven der Ewigkeit im Tun des Alltags — Erfahrungen aus christlichem En-
gagement im Pflegebereich, in: Salz der Erde. Hrsg. v. E.-W. Bockenforde, A. Schavan, Ost-
fildern 1999, 47-51.



Ludger Schulte 186

Wellenbewegung. Die Suche nach der Selbsttechnik hebt an, die in der soge-
nannten Postmoderne zu einer ,,Kultur des Selbst* wird. !4

Aus dieser Zeit stammen zahlreiche neue Ansidtze und Methoden in der
christlichen Spiritualitat, deren letzte Zuordnung vielfach ungeklirt ist. Ein
Uberhang an Fragen ist entstanden, z.B.: Wie verhilt sich Psychologie zur
christlichen Spiritualitit? Wie weit sind Yoga, Zen-Meditation oder andere
Meditationsmethoden mit dem christlichen Glauben vereinbar? Ist C. Ro-
gers’ gesprichspsychologischer Ansatz wirklich die neue ,,Viterlehre* fiir
die geistliche Begleitung? Die Antworten spalten in Lager und Richtungen.
Spiritualitit steht tendenziell nun unter dem Stichwort ,,Selbstverwirkli-
chung® statt unter Selbstverleugnung und Askese. Alle Strukturen, die als
»Uber-Ich* ausgewiesen werden konnen, sind mit Argwohn belegt. Man
maochte keine Spiritualitiit ,libergestiilpt bekommen, sondern sich und die
eigene Identitdt und Authentizitdt verwirklichen und leben. Die Devise lau-
tet: ,,Spiritualitit hat mir zu dienen, und nicht ich ihr“. Freilich, die Ausliu-
fer der psychologischen Welle halten begriilenswerterweise die Frage nach
der eigenen Identitdt und dem christlichen Heil bis heute in Gang.

Die pluralistische Welle

Doch bei dieser Welle bleibt es nicht. Seit Mitte der achtziger, vor allem dann
in den neunziger Jahren, wird das Thema der Gesellschaft, dass es das The-
ma nicht mehr gibt. Die hervorgekehrte Suche nach dem Selbst und dem In-
dividuellen der vorausgehenden Jahre setzt das frei, was nun Thema wird:
Vielfalt vor Einheit, Differenz vor Synthese, alles gleichwertig, aber anders-
artig. Von einer Vielzahl ungeldster, weltweiter Probleme umgeben, vom
Scheitern der Grofideologien (iberzeugt, von Politik und ihren Vertretern
enttduscht, bleibt noch ein Ziel: Erlebe Dein Leben! Noch stecken wir mitten
in einer sehr ambivalenten ,Individualisierungs-“ bzw. ,Pluralisierungs-
,»Welle, deren Ursachen oft und oft erldutert wurden.'® Ein ungeteiltes Ja zu
einer Wahrheit fillt schwer, ja ist sogar fundamentalistisch verdéchtig. Bloe
Teilidentifikationen — ein bisschen Christliches, ein bisschen Ostliche Me-
ditation, ein bisschen liberaler Humanismus — breiten sich aus. Das Angebot
des Christlichen, letzte Antwort zu sein, und sein Anspruch, ganze Antwort
zu verlangen, stoen deshalb mehr und mehr auf Unverstindnis. Wo nicht

4 Vgl. L. H. Luther / H. Guttman / P. H. Hutton (Hrsg.), Technologies of the self. A Seminar
with Michel Foucault. Massachusetts 1988; H. L. Dreyfus / P. Rabinow, Michel Foucault. Jen-
seits von Strukturalismus und Hermeneutik. Frankfurt a. M. 1987.

' Die Literatur ist Legion. Unserer Fragestellung sehr nahekommend: K. Gabriel, Christentum
im Umbruch zur ,,Post"-Moderne, in: Religion und Glaube in der Postmoderne. Hrsg. v. H.
Kochanek. Nettetal 1996, 39-56.



Spiritualitat im deutschen Katholizismus 187

Gleichgiiltigkeit oder gar Abkehr vom Christlichen die Folge ist, da legen
sich ,,vermittelnde” Umdeutungen nahe: Man beschrinkt sich auf den sozia-
len Aspekt des Christentums, Christentum als Garantie des sozialen Frie-
dens, als Wertereservoir fiir die Gesellschaft, als Ansporn zum Dienst am an-
deren; oder man versteht Christentum als Lebenshilfe, als Weg zur Selbstfin-
dung, als Kraft zum Bestehen im Stress, immer aber bleibt ein Beige-
schmack des blo§ Funktionalen. Die Niitzlichkeit wird zum Suchprinzip im
religidsen Angebot.

Die Folgen fiir den christlichen Spiritualititsbegriff im deutschen Katholi-
zismus sind noch nicht ganz absehbar. Vieles ist in der Schwebe. Die Plura-
litdt der Spiritualitdt wird, im Spiegelbild der Gesellschaft, nun unterstri-
chen. Spiritualitdt ist immer konkret, deshalb ist sie immer plural, lautet die
Formel.'®

Die unterschiedlichen Wellen haben Positives eingebracht: eine stirkere
Aktivierung der eigenen Existenz sowie der Gewissensentscheidung, die
Schirfung der sozialen und politischen Dimension von Spiritualitiit, die
Achtsamkeit fiir die Selbstwerdung im christlichen Glauben und ihre plurale
Gestaltung. Hier gilt es zu bewahren und zu vertiefen. Sie haben aber auch
negativen Einfluss: Den Verlust des objektiven Glaubensraums als Befreiung
von jeder Selbstumkreisung, die Ideologisierung und Immanentisierung
christlicher Hoffnung, Glaube als psychologisches Surrogat und das Aufge-
hen in die Beliebigkeit, die sich (nur) als Pluralitét versteht und nicht mehr
zur lebensnotwendigen Einheit und Verbindlichkeit in der Glaubensgemein-
schaft findet.

Mehr Klarheit im Spiritualititsbegriff

Spiritualitidt als vom HI. Geist getragener, gliubiger Umgang mit der Wirk-
lichkeit, dieser holistische Begriff von Spiritualitit hat sich in den letzten
fiinfzig Jahren vielfiltig bewéhrt. Aber er hat durchaus auch seine Schwie-
rigkeiten. Er ist zu formal und gibt nicht geniigend die inhaltlichen Bezugs-
punkte an. Einer zunehmenden Beliebigkeit des Begriffs christlicher Spiritu-
alitdt kann so nicht geniigend gewehrt werden. Die jetzige und zukiinftige Si-
tuation dréngt auf mehr Klarheit.

16 Eine gelungene Sicht christlicher Spiritualitét unter dem Vorzeichen der Pluralitit findet sich
bei K. H. Ducke, Kirchliche Gemeinde als Ort und Zentrum christlicher Spiritualitdt, in: Salz
der Erde. Hrsg. v. E.-W. Bockenférde / A. Schavan. Ostfildern 1999, 29-46.



Ludger Schulte 188

Die fiinf Dimensionen christlicher Spiritualitit

Christliche Spiritualitit entfaltet sich in verschiedenen, nicht voneinander
16sbaren Dimensionen und wirkt sich auf alle Lebensvollziige aus. Alle die-
se Dimensionen miissen in irgendeiner Weise in jeder konkreten christlichen
Spiritualitét enthalten sein, sofern sie sich christlich nennen will.

Dazu gehort 1. die innere und ganzheitliche Hingabe an Gott. Er ist es, der
als freier, personaler Gott in der Geschichte handelt und mich sucht, bevor
ich ihn suche. Er ist es, der diese Hingabe selbst ermdglicht. Die Hingabe an
ihn geschieht erst dort wahrhaft, wo sie sich im Glanbensraum der Kirche er-
eignet. Sie ist durch die Zusage Gottes selbst das vom Hl. Geist gehaltene
Geheimnis, in dem der Mensch erst bei dem Gott Jesu Christi ankommt und
nicht mehr eigenen Konstrukten nachjagt. Christliche Spiritualitdt gibt es
nicht ohne die Gemeinschaft der Glaubenden, vielmehr wird sie aus der Ge-
meinschaft geboren. ,,.Der Glaube lebt von anderen (s. Rém 10,17), lebt vom
Mitgenommen werden und Mitgehen — und in den Lebensraum Kirche durch
die Taufe“.'” Die Hingabe an Gott kommt erst in ihre ganze Wirklichkeit, wo
ste Gott um Gottes willen sucht, d.h. jede Verzweckung Gottes iibersteigt.
Die Anbetung und der Lobpreis sind ihr Siegel.

2. Innerhalb der pluralistischen Wirklichkeit steht und fillt das Christsein
mit der personlichen Bezichung jedes einzelnen Christen zu Jesus Christus.
Die Christusbeziehung ist in dem MaBe real, wie Jesus Christus in ihr primir
nicht Objekt, sondern immer mehr handelndes Subjekt wird. Dazu gehort die
Sinndeutung meines Lebens im Mitgehen des Weges Jesu. Sein Leben wie-
derholt sich in meinem Leben in allen Dimensionen. Das stindige Lesen und
Durchbeten der Schrift auf mich zu und die Feier der Christusbegegnung in
den Sakramenten gehdren unverzichtbar zur christlichen Existenz. Sie ver-
biirgen und entfalten den Anfang und das Ziel allen christlichen Lebens:
Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir (vgl. Gal 2, 20). Mariani-
sche Spiritualitit und Heiligenverehrung liegen in der inneren Konsequenz
der ,,Menschwerdung Christi“. Sie verlebendigen unsere Christusbeziehung.

3. Unverbriichlich verbunden mit der Hingabe an Gott und der Christusbe-
ziehung ist die stets gesuchte Solidaritit mit dem Néchsten, vor allem den
Armen. Wer sich von den Armen finden lésst, der ist bereits von Christus ge-
funden. Dazu gehért, Verantwortung zu iibernehmen fiir eine gerechte Ge-
sellschaft und Weltgestaltung. Die Armen rufen zur Entscheidung. Wenn ei-
ner mit ihnen lebt, dann wird er entweder den Glauben verlieren und ein Re-
volutionir, vielleicht noch eher ein Zyniker werden, oder aber er wird still
werden vor Christus und ,,mit Thm mit ihnen* gehen.

17 P. Deselaers, Johannes Bours, a.a.0., 321.



Spiritualitat im deutschen Katholizismus 189

Ebenso nnaufgebbar mit den anderen Dimensionen der Spiritualitét ver-
flochten ist die 4. Dimension. Es ist die Wiedergewinnung der urspriingli-
chen Umwelt und Mitwelt durch ein verséhnendes Leben mit allem und je-
dem. Sie zielt anf die ganze Schopfung. Die Haltung der Friedfertigkeit so-
wie des Wohlwollens offenbart, dass wir Kinder eines Vaters sind, der seine
Sonne aufgehen lasst iiber der ganzen Welt (vgl. Mt 5,45).

SchlieBlich ist 5. der dynamische Aspekt jeglichen geistlichen Lebens ein-
zufordern. Eine an der biblischen Offenbarung orientierte Spiritualitét rech-
net mit dem freien Handeln eines personalen Gottes. Fiir ein geistliches Le-
ben beinhaltet dies, dass es in bestdndiger Hor- und Aufbruchbereitschaft
sich der Fithrung des HI. Geistes iiberlasst. Es ist das Forschen nach dem Tun
Gottes in allem, seiner Prasenz in allem. Mit allem, was er tut, will er mir, uns
etwas sagen. Alles hat Wortcharakter und ist Mitteilung Gottes. Der dynami-
sche Zug christlicher Spiritualitét ist ein bestdndiges Auswandern aus dem
Misstranen gegen Gott in das Vertranen aunf Gottes Liebe, dem keine Situati-
on der Menschheitsgeschichte aus der Hand gerét und der alles zum Guten
fiihrt (Eph 8,28).

Wo diese fiinf Dimensionen des geistlichen Lebens in das je eigene Leben
iibersetzt werden, handelt es sich um christliche Spiritualitit. Dass dies mit
unterschiedlichen Gewichtungen geschehen kann, muf nicht eigens erwihnt
werden. Es macht die Vielfalt und den Reichtum christlichen Lebens aus.

Methodenminimalismus

Neben dieser stirkeren Profilierung des christlichen Spiritualitdtsbegriffs ge-
gen jede Aushohlung ist es notig, die Umschreibung des geistlichen Lebens
als glaubigen Umgang mit der Wirklichkeit vor einer in den letzten Jahr-
zehnten nicht selten eingetretenen, falschen Schlufolgernng zu bewahren:
Ubung, Disziplin, geistliche Ordnung und alltéigliche geistliche Lebensge-
staltung seien zu vernachlidssigende GroBen, da das Leben selbst der Ort des
geistlichen Lebens sei. Der holistische Frommigkeitsbegriff verweist zn we-
nig auf die geistliche Miihe, den Kampf, durch den ich erst ,lerne*, Gott in
allen Dingen zu finden. In Abwehr einer zu starken geistlichen Sonderkultur
verfillt man einer geistlichen Kontur- und Kulturlosigkeit, vor allem seit den
spéten 60er Jahren. ,,.Die Welt als Aufgabe® geriet so in den Vordergrund,
dass es keine personliche und kirchlich-kommunitire ,,.Schule der Gottesver-
ehrung® mehr gab. Die Reduktion geistlicher Vollziige auf die Meffeier als
liturgische Hochform bewirkte das ihrige. Auch gegenwirtig sucht derjeni-
ge lange in Gemeinden, der beten lernen will oder nach spiritueller Anleitung
fiir ein Leben mit Gott sucht. Die spirituelle Weitergabe des Glaubens an Er-
wachsene ist in der herkdmmlichen Pastoral iibersehen bzw. stiefmiitterlich



Ludger Schulte 190

behandelt worden.'® Nur sehr mithsam wird mit der Entdeckung der ,,Exerzi-
tien im Alltag* oder dhnlich gelagerten Modellen erfreuticherweise Neuland
erreicht. Die Angebote hinken nach wie vor den anderen gemeindlichen Ver-
anstaltungen weit hinterher. Nachdenklich stimmt immer noch die Tatsache,
dass Glaubensgespriche in vielen Pfarrgemeinderéten und Pastoralteams Ta-
bu sind. Ferner ist es bis jetzt nicht iiblich, Pastoralmitarbeiter oder auch
Priesteramtskandidaten fiir die spirituelle Vertiefung der Gemeinde generell
und explizit auszubilden. Sakramentenpastoral, Katechese und Schule haben
einen der Situation unangemessenen Uberhang.

Der schmerzlichste Verlust, den der deutsche Katholizismus spirituell zu
verzeichnen hat, ist der Ausfall bzw. die nur sehr verhaltene Weiterentwick-
lung der Volksfrommigkeit. Diese Wunde klafft bis heute. Das in seinem An-
satz berechtigte puristische Erbe in Bibel- und Liturgiebewegung am Anfang
unseres Jahrhunderts'® hat uns durch die Verstirkung einer hochstilisierten
»Weltfrommigkeit einen sprirituellen Methodenminimalismus in den Ge-
meinden beschert, der jetzt schmerzlich nach neuen Riten und Formen su-
chen lisst. Ein deutliches Indiz dafiir sind die Defizite in der eucharistischen
Spiritualitit und der Marienfrommigkeit.2

Spiritualitit, die keine abgesonderten Riume und Ubungen besitzt, die
nicht einfache Elemente geistlichen Lebens gezielt vermittelt, wirkt nicht ins
Ganze. Gottes Grofle hat das Recht auf eigene Zeiten, so wie der Nichste
auch. Die Hinfiihrung und Einweisung in die Unterbrechung des Alltéagli-
chen, in die Sammlung, die Einiibung in Wiederholungsgebete bis zu einfa-
chen Hinweisen zur Gestaltung eines Gebetswinkels in der eigenen Woh-
nung sind unverzichtbare Hilfen. Es ist viel versdumt worden!

Spirituelle Aufbriiche

Noch groBere Liicken wiren zu verzeichnen, wenn es die geistlichen Bewe-
gungen nicht gibe. In das Vakuum der spirituellen Vermittlung sind sie ein-
getreten, denn sie haben ihren Ort in der Weitergabe des Glaubens an den Er-

'8 Vgl. C. Ambruster, Von der Krise zur Chance. Freiburg, Basel, Wien 1999.

¥ Vgl. L. Schulte, Aufbruch aus der Mitte, a.a.0., 236-240.

2 Vgl. dazu das engagierte Plidoyer K. Bergers fiir eine neue Sicht der Marienfrommigkeit,
ferner den bemerkenswerten Hinweis zur Erneuerung der eucharistischen Frommigkeit, in:
Unter uns — bei uns — wirklich. Jesus Christus als Zentrum der Spiritualitit an der Jahrtau-
sendwende, in: Christ in der Gegenwart 51 (1999) Nr. 52, 429f. S. a. H. Petri (Hrsg.), Christ-
sein und marianische Spiritualitit. Regensburg 1984.



Spiritualitdt im deutschen Katholizismus 191

wachsenen. Auf ihren Beitrag zum aktuellen Stand der spirituellen Situation
des deutschen Katholizismus soll deshalb eingegangen werden.?!

Dem akademisch geschulten Taxator, der sich zuriicklehnt und die neuen
Aufbriiche beobachtet, fallen schnell die Méngel und Fehler auf. In Gemein-
den wecken sie oft erst einmal den Verdacht der Absonderung. Sie scheinen
wenig flexibel und in ihrer Selbstdarstellung oft kimpferisch. Sie haben ihre
Schwierigkeiten, wie spirituelle Einseitigkeiten, AusschlieBlichkeitsan-
spruch einzelner Ansitze, Flucht in die Intimitit der Kleingruppe, sowie die
Vermischung menschlicher Reformwiinsche mit den Impulsen des Geistes.
Ratsam ist jedoch, mehr Argwohn gegen den Argwohn zu pflegen, damit der
Impuls des HI. Geistes in unserer Zeit nicht iiberhort wird.

Bei aller Unterschiedlichkeit haben die geistlichen Bewegungen groB3e ge-
meinsame Ziige, die die geistliche Erneuerung aller Christen angehen. Nicht
ein abstrakter Gottesbegriff, sondern die Erfahrung der Nihe Gottes, eine
personliche Gotteserfahrung ist die Grundlage der geistlichen Aufbriiche.
Dazu gehoren die Umkehr und Neuausrichtung des Lebens, die als innerer
Heilungsprozess erfahren wird. Die eigene Biographie wird auf Gott hin ge-
lesen. Die persodnliche Lebensphase und der Glaube werden stiarker mitein-
ander verkniipft. Gottes Fithrung wird in allen Lebensbereichen gesucht. Ein
durchgingiges Merkmal dieser kirchlichen Gruppen ist die Hochachtung vor
Gottes Wort. Die Schrift wird als Brief Gottes an mich und die Gemeinschaft
wiederentdeckt. Sie trauen der Offenbarung etwas zu. Die Glaubensvermitt-
lung in den Bewegungen verkiirzt die Heilsgeschichte nicht auf ein Lehrsy-
stem. Es kommt in ihnen zu einer Wiederentdeckung der Liturgie. Alte For-
men werden wieder belebt, neue entstehen. Sie sind Anreger vermehrten und
vertieften Gebetes. Ein Beispiel dafiir ist die evangelische Monchsgemein-
schaft von Taizé mit ihren diskussionslos festliegenden Feiern des Stunden-
gebetes, dreimal am Tag; die Stille und die Sammlung der Teilnehmer, die
Lebensnéhe des Gebetes und der Fiirbitten und die gewinnenden Melodien
haben vielen geistliches Leben wieder nahe gebracht. Die starke personale
Bindung fiir Vermittlung und Vertiefung des Glaubens schafft bei den Mit-

2 Es soll nicht unterschlagen werden, dass es ebenso viele gliickliche Ernenerungsbemiihun-
gen in den traditionellen Ordensgemeinschafien gibl, die nach einigen turbulenten Jahren die
kontemplative Dimension ihres Lebens wiederentdecken und mit der Hinwendung zu den Ar-
men zu verbinden leren. Vgl. dazu beispielhaft: P. Rheinbay, In dynamischer Treue zum Cha-
risma des Ursprungs — Spiritualitdt im Wandlungsprozef geistlicher Gemeinschaften, in: Le-
bendiges Zeugnis 54 (1999) 206-216. Zu den neuen geistlichen Bewegungen bielet einen pro-
funden Einblick: W. Schéfer, Geistliche Erneuerungsbewegungen im 20. Jahrhundert. Theo-
logie im Fernkurs. Wiirzburg 1995; weiter: P. J. Cordes, Nicht immer das alte Lied. Paderborn
1999; M. Tigges, Der Geist weht, wo er will — Zur Spiritualitit neuer geistlicher Gemein-
schaften und Bewegungen, in: Lebendiges Zeugnis 54 (1999) 217-228, H. Heinz, Reflexion
und Reform tun not, in: HerKor 53 (1999) 626-631.



Ludger Schulte 192

gliedern notwendig das Gefiihl der Zugehorigkeit zur eigenen Gruppe. Sie
schafft Heimat. Doch die Befiirchtung sozialer Abstinenz und vorrangiger
Pflege frommer Gefiihle erweist sich nicht einfach als begriindet. Bewegun-
gen wie Communitd Sant Egidio oder die Fokolarbewegung zeigen ein
selbstloses Zupacken. Nachdenklich stimmt, was Paul Josef Cordes in die-
sem Zusammenhang formuliert hat:

,»Es bleibt unbestritten, dass die Berufungen der Christen unterschiedlich
sind. Auch sollte niemand den Sonderweg der Bewegungen verabsolutieren
und die Mitgliedschaft in ihnen als Bedingung fiir qualifiziertes Christsein
ausgeben. Doch ist thnen ein Zug gemeinsam, der ganz gewil in unserer si-
kularistischen Zeit verwundert und der sich der heute iiblichen pastoralen
Methode nicht unterwirft: Ihr soziales Engagement ist in einem sehr an-
spruchsvollen geistlichen Programm verwurzelt. Weil dieses Programm Vor-
rang hat, sind die Gruppen weniger gefihrdet, von der Gesellschaft und ihren
Gesetzen vereinnahmt zu werden. Sie sind vor der Illusion geschiitzt, als
stinde zunidchst die Perfektionierung der Technik an, die Multiplikation der
Hauptamtlichen und Professionals, die Steigerung der weltlichen Macht und
Mittel.“?

In den Bewegungen gewinnen Lebensvollzug und geistliche Ausrichtung
eine klare Einheit zoriick. Christsein ond Zeugnis gehdren deshalb untrenn-
bar zusammen. Man trifft dort Menschen mit einer groBen Glaubenstiefe.
Die Eifrigen sollten nicht zn schnell als Eiferer hingestellt werden, denn ihr
Hauptmotiv ist nicht Proselytismus. Es ist zutiefst Wohlwollen aus dem
Glauben, was sie zur Evangelisierung anleitet. Ist hier nicht ein wirklicher
Impuls des Hl. Geistes fiir das spirituelle Leben der GroBkirche in Deutsch-
land geschenkt?

Geistliches Leben ist eine hohe Sensibilitit fiir die Gegenwart des Geistes
Gottes in uns, in jeder Kreatur und in den Zeichen der Zeit, zugleich aber
auch das Engagement, ihm gegen so manchen Un-geist und alle falschen
Gotter und Goétzen zum bleibenden Durchbruch zu verhelfen. Die christliche
Unterscheidung der Geister fragt immer danach, ob der Geist dauerhaft tréigt.
Der gute Geist Gottes ist tren, ein untreuer Geist kann nicht Gottes Geist sein.

Gottes Geist eignet sich nicht fiir die Statistik und Erhebung. Er erhebt sich
selbst und geht voran. Gottes Geist schafft sich Raum und vieles wichst,
auch in deutschen Landen. Freilich, manches wichst ins Kraot, manches 146t
sich noch nicht scheiden und manches soll von uns gar nicht geschieden wer-
den, sondern Gott getrost anvertraut sein (vgl. Mt 13,24-30).

2P, J. Cordes, Der Geist weht, wo er will. Zur Bedeutung der neuen geistlichen Bewegungen,
in: Kirche in unserer Zeit. Hrsg. v. St. Pauly. Stuttgart 1999, 109-123, 117f.



Spiritualitdt im deutschen Katholizismus 193

Die Herausforderung des neuen Jahrhunderts

Alles geistliche Leben beginnt mit der Gottesgegenwart. Das Gottvergessen
ist der Tod geistlichen Lebens. Dies gilt auch fiir die Kirche. Pathologische
Selbstumkreisungen und die Fixierung auf Strategie und Analyse machen
nicht nur die Seelsorge zur Zihlsorge, sondern verhindern die direkte Gottes-
anrede. Problemtrance verbreitet sich. Leicht neigen wir deshalb dazu, mehr
iiber Gott als zu Gott zu sprechen. Beklagt wird der Verlust Gottes in unserer
Zeit, die ,,Gotteskrise*, — als ob Gott in der Krise wire, und nicht wir.?

Vergessen ist die direkte Anrede. Zahlloses sekundires Deutungspalaver
macht sich breit. Im Geschrei der Diagnosen zeigt sich die aggressive, kridn-
kungsanfillige Wehleidigkeit der anima christiana. Die zuversichtliche Of-
fenheit, die parrhesia des hl. Paulus, ist etwas Wunderbares. Sie ist kein bil-
liger Optimismus, sondern Gottesrealismus. Die geistliche Herausforderung
des kommenden Jahrhunderts, wie des vergangenen, wie die jeder neuen
christlichen Generation, ist die gleiche: der Glaube.

,,;Oott rutscht im Bewusstsein hinten hinab, in die Funktion der selbstver-
stindlichen Vorraussetzung, vor der sich die kirchliche Aktion ausbreitet.
Die Gesellschaft formiert sich mehr und mehr zur Kugel, die im Rhythmus
des Konsums pulsiert. Gott ist eine gebindigte GroBe daneben, irgendwo
drauBen, weggeriickt in jene Distanz der Gleichgiiltigkeit, die schon Epikur
fiir die Gotter der Griechen reserviert hat. Thn nennen, in der Mitte der Syste-
me, als das Abenteuer, aus dem sie bestehen, ist selbst abenteuerlich und hat
zur Zeit etwas Narrenhaftes an sich. Aber das ist die jetzt aktuelle Prophetie:
Gott ist das Alpha und das Omega eines Abenteuers, die Bibel bezeugt es auf
jeder Seite.“*

2 Natiirlich ist das von J. B. Metz eingebrachte Wort anders gemeint, aber kann man vom Ge-
brauch dieses Wortes wirklich darauf schliessen, daBl die Glaubigkeit und die Glaubensfihig-
keit der Menschen mehr als friiher die zentrale Herausforderung der Kirche ist? Ich halte die-
sen Begriff nicht fiir gliicklich. —,,Gott stirbt nicht an dem Tag, an dem wir nicht ldnger an ei-
ne personliche Gottheit glauben, aber wir sterben an dem Tag, an dem das Leben fiir uns nicht
langer von dem stets wiedergeschenkten Glanz des Wunders durchstrahlt wird, von Lichtquel-
len jenseits unserer Vernunft®, schrieb Dag Hammerskjold in: ders., Zeichen am Weg. Miin-
chen 1965, in den Jahren 1945-49.

2 G. Bachl, Gottesrede — Gottesgeschwiitz.Vorirag im Rahmen der Theologischen Akademie
1992/93 gehalten am 27. April 1993. Hrsg. durch die Karl-Rahner-Akademie. Koln 1993, 13.





