Die Christen Europas vor der Herausforderung
unserer Zeit

Joachim Wanke, Erfurt!

Das Thema soll das in den Blick nehmen, was uns Christen angesichts unserer
Zeitsituation herausfordert — und es soll den europdischen Horizont mit einbe-
zichen. Beide Stichworte: christlicher Auftrag heute und Europa als geweitete
Biihne gemeinsamen christlichen Agierens boten hinreichend Stoff fiir zwei
Vorlesungsreihen! In der Notwendigkeit, sich auf eine Vortragsstunde zu be-
schrinken, liegt freilich auch eine Chance: In der Konzentration auf das Wich-
tigste konnte das Ganze dessen erkennbar werden, was Gebot der gegenwirti-
gen Stunde fiir die Christenheit in Europa ist. So bitte ich meine Uberlegungen
mit Nachsicht aufzunehmen, eben als einen Versuch, ,,das Ganze im Fragment*
zu sagen (um an ein Wort von Hans Urs von Balthasar anzukniipfen).?

Fiir die Menschheit, die ihren Weg in einer sich immer schneller und tief-
greifender veridndernden Welt sucht, stellen sich derzeit groe Herausforde-
rungen. Es geht um die Mobilisierung jener Krifte, die zur Sicherung einer hu-
manen Zukunft fiir diese und fiir die kommenden Generationen notwendig
sind. Zu diesen Kriften gehort ohne Zweifel unser christlicher Glaube. Vor
rund 2000 Jahren hat er durch Missionare wie Paulus, Silas und andere uns un-
bekannte Frauen und Ménner zum ersten Mal Europa beriihrt. Was kann der
christliche Glaube an Hilfen geben angesichts der Erwartungen und Hoffnun-
gen, aber auch der Unsicherheiten und Angste, die sich heute fiir Menschen auf
unserem Kontinent mit dem Gedanken an die Zukunft verbinden?

Diese Frage gewinnt zusétzlich eine besondere Aktualitit durch die politi-
schen Veridnderungen in Furopa in jiingster Zeit. Die dramatischen Ereignisse
der Jahre 1989 und 1990 in Mittel- und Osteuropa, der Zusammenbruch der
alten totalitidren Systeme kommunistischer Prigung und die Erfahrung einer
neuen Offenheit und Freiheit fiir viele Volker samt ihren oft so zwiespiltigen
Folgen haben Erwartungen geweckt, die wohl vor 1989 zumindest im Osten
Europas so nicht da waren. War vor diesem ,,Wende-Datum‘* Europa scheinbar
in der Konfrontation der alten Machtblocke wie unter Eis erstarrt, so zeigt sich
jetzt, dass die Geschichte auch unseres Kontinents auf iiberraschende Weise
wieder offen ist. Das ist sicherlich ein Grund zur Freude.

! Vortrag zur Er6ffnung der ,,Rupert Mayer Lectares” WS 1999/2000. Die gesamte Ringvorle-
sang Christentum an der Schwelle zum dritten Jahrtausend wird dokumentiert in den Sankt Ge-
orgener Hochschulschriften 3. Frankfurt a. M. 2000.

2Vgl. H.U.v. Balthasar, Katholisch. Aspekte des Mysteriums. Einsiedeln 1975, 8.



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 195

Aber in diese Freude mischt sich auch ein Erschrecken iiber die Abgriindig-
keit dieser neuen Freiheit, die beispielsweise den Volkern des Balkans Krieg
und Tod beschert hat. Eine Episode beim Besuch des Heiligen Vaters in Berlin
1996 hat fiir mich diese Doppelbodigkeit der Freiheit gleichsam symbolisch
auf den Punkt gebracht. Bei seinem Gang durch das Brandenburger Tor, dessen
Offnung nicht zuletzt dem beharrlichen Wirken dieses Mannes mitzuverdan-
ken ist, horte ich von ferne die Protestpfiffe von Menschen, die sich durch die
Prisenz des Papstes in ihrem Verstidndnis von Freiheit, Freiheit als Bindungs-
losigkeit, hinterfragt fiihiten.

Auf welche Freiheit gehen wir in Europa zu: auf jene Freiheit, die damals die
Berliner Subkultur in Szene setzte, oder auf die Freiheit, die die Heilige Schrift
den Gotteskindern zuspricht, eine Freiheit in der Selbstbindung an Gottes
Gebot und Willen? Europas Geschichte ist wieder offen. Kann und wird das
Christentum in ihr eine Rolle spielen? Und worin wird diese bestehen? Ich ver-
suche, in dreifacher Weise zu antworten:

1. Die Kraft zu einem eindeutigen Gotteszeugnis aufbringen

Ich erinnere mich an ein Wort, das ich einmal im Frankfurter Flughafengebiu-
de gelesen habe. Auf der Absperrwand einer Baustelle prangte ein Plakat mit
dem Slogan: ,,Damit fiir Sie der Himmel offen bleibt, haben wir auf Erden viel
zu tun: Thre Lufthansa. In der Tat — die Christenheit hat viel zu tun, damit iiber
Europa der Himmel Gottes offen bleibt. Aber die Frage ist eben: Wie soll das
geschehen? Kann es und wird es so etwas geben wie eine neue missionarische
»Unbefangenheit“?

Um nicht das belastete Wort ,,Mission* zu sehr zu strapazieren, gebrauche
ich gern diese Formulierung: Christen kénnen durch ihren Glauben ,,Horizon-
terweiterung‘ bewerkstelligen. Dieses Stichwort soll verdeutlichen, worum es
uns Christen zu gehen hat: immer neu — und gerade in dieser geistigen Stunde
des Aufbruchs Europas zu einer neuen politischen Einheit — den Gotteshori-
zont einzubringen, innerhalb dessen dann auch von vielen anderen Dingen,
vom Euro und von europiischer Sicherheitspolitik, von EU-Erweiterung und
von friedenssichernden MaBnahmen geredet werden kann und muss, aber eben
hoffentlich anders, als wenn dieser Horizont uns vollig versinken wiirde.

Ich mochte die vielleicht etwas gewagte These vertreten, dass die gegenwir-
tige geistige Stunde durchaus offen ist fiir eine Neu-Ankniipfung an die alte
Botschaft des Evangeliums. Sikularisation und Aufklarung gelten zwar immer
noch als Totengriber des christlichen Glaubens, aber es hat den Anschein, als
ob das Christentum sich gegeniiber diesen geistigen Michten in einer giinsti-
geren Position befindet als frither — ich zitiere Eugen Biser — ,,im Verhiltnis



Joachim Wanke 196

zum Sikularismus, weil diesem mit der Krise des Fortschrittsglaubens buch-
stéblich das Riickgrat gebrochen ist; aber anch im Verhiltnis zur Aufklirung,
weil die Einsicht um sich greift, dass diese - bei aller Polemik — keineswegs als
eine Ausgeburt der Holle zu gelten hat, sondern als eine, wenngleich kritische
Folgeerscheinung des Glaubens, die wesentliche Motive der Jesusbotschaft
wie Freiheit, Solidaritit und Toleranz in Profanbereiche eindringen lieB3, die
nur auf diesem Umweg erreicht werden konnten.*

,JHorizonterweiterer” — das wire nicht der schlechteste Name fiir Christen
im Euaropa des anbrechenden neuen Jahrtausends. Dazu muss sich der christli-
che Glauabe freilich seiner eigenen Identitét und seiner sinnstiftenden Kraft nen
bewusst werden.

Hier sind die drei groBen Kirchen des europiischen Kontinents, alle Christen
Europas — Katholiken, Protestanten und Orthodoxe - gleichermaBen ange-
sprochen. Die politischen Umwilzungen im Osten Europas lassen wieder den
ganzen europiischen Kontinent als geistige und kulturelle Einheit in den Blick tre-
ten. Die Bemiihungen um die europiische Einheit gehen in den kommenden Jah-
ren in eine entscheidende Phase. Bekannt ist das Wort von Jacques Delors, der An-
fang der 90er Jahre bei einer Begegnung mit Kirchenvertretern gesagt hat, man
miisse dem kommenden geeinten Europa eine Seele geben. Wenn dies nicht im
néchsten Jahrzehnt gelinge, konne der gesamte Integrationsprozess fehlschlagen.

Natiirlich wissen wir, dass es keine Restauration eines christlichen Earopas
im Sinne des Mittelalters geben kann, von der noch der Romantiker Novalis im
vorigen Jahrhundert triumte. Aber das christliche Europa der Vergangenheit ist
das eine — das Evangelium Jesu Christi und seine immer neue Anziehungskraft
ist das andere. Die Volker Osteuropas sind auf der Suche nach neuen Hoff-
nungstrigern. Die iber hundertjihrige marxistische Vision einer vollkomme-
nen, vollig befriedeten Gesellschaft ohne jede religitse Transzendenz ist zu-
sammengebrochen. Die letzte Hochburg eines atheistischen Staatswesens auf
marxistischer Grundlage, Albanien, ist gefallen. Dabei wurde exemplarisch of-
fenbar, wie ein Volk im Namen der Religionslosigkeit zugrunde gerichtet wer-
den kann.

Jetzt treten wieder die im Osten unterdriickten, aber doch stéindig vorhande-
nen religiosen Krifte neun auf den Plan. Das geschieht sicherlich unter groBien
Erschiitterungen. Es wird noch einen liangeren Prozess der Selbstbesinnung,
auch der Selbstreinigung der Kirchen im Osten Europas branchen, ehe das zum
Tragen kommen kann, was ich mir erhoffe: dass der christliche Glaube wieder
kultur- und gesellschaftsprigende Kraft gewinnt.

3 E. Biser, An der Schwelle zum dritten Jahriausend. Wird dem Christentum der Einzug gelin-
gen?,in: GuL 69 (1996) 98-111; 99.



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 197

So wird jetzt alles darauf ankommen, das Evangelium so zu présentieren,
dass wirklich dessen Substanz, nimlich der Gott Jesu Christi, selbst in den
Blick der Vélker Europas treten kann. Nicht die Selbstdarstellung der Kirchen
ist jetzt gefragt, sondern die ,,Darstellung® Gottes.

,-Bvangelisierung, neuer Mut zur Verkiindigung des Gottes, wie er sich uns
in Jesus Christus offenbart hat, ist in der Tat eine Aufgabe fiir Ost und West.
Der Osten konnte auf Daver dem alten und glaubensschwachen westlichen Eu-
ropa dafiir neve Impulse vermitteln.

Es darf nicht unterschitzt werden, was christlicher Glaube in Osteuropa,
aber auch bei uns in Ostdeutschland in der Vergangenheit zur Resistenz der
Menschen und der gesellschaftlichen Substrukturen gegeniiber den totalitdren
Anspriichen einer staatstragenden Ideologie beigetragen hat. Solch innerer Wi-
derstand war nach aufen hin nicht sonderlich spektakuldr und medienwirksam,
aber er hat zu einer aus der Mitte des Evangelinms kommenden Hinwendung
zur Wahrheit, zur Gerechtigkeit und neuen Menschlichkeit verholfen. Der
Glaube, der sich am Evangelium Jesu Christi entziindet, hilt den Himmel of-
fen. Er misstrant nahezu instinkthaft allen Versuchen, die angeblich vollkom-
mene Gesellschaft hier schon anf Erden herbeizazwingen.

Auf dem Hintergrund dieser Erfahrung der osteuropéischen Linder miisste
in der gegenwirtigen Situation die christliche Verkiindigung neu ansetzen. Das
hitte auch Bedeutung fiir das westliche Evoropa. Denn in analoger Weise gelten
dhnliche Vorbehalte des Glaubens auch gegeniiber den Lebensmaximen der
westlichen Gesellschaft, die nur auf anderen Feldern einen ebenso horizontal-
weltimmanent ansgerichteten Perfektionismus ansteuert wie friither die Lénder
des Staatssozialismus. Sicher, die Zivilgesellschaft des Westens weill um die
Bedeutung der biirgerlichen Freiheit — aber sie muss sich auch die Kraft erhal-
ten, diese Freiheit zu bewahren, sie nicht pervertieren zu lassen. Wir sind, so
meine ich, dabei, im westlichen Europa an einem UbermaB an Freiheit zu er-
sticken. Ob das daran liegt, dass uns die Visionen ausgegangen sind, letztlich
die Vision vom Reich Gottes?

Die christlichen Kirchen, die die Vision von der ,,neuen Erde und dem neu-
en Himmel“, von der das Evangeliom spricht, iiber die Generationen hinweg zu
bezeugen haben, werden darum beharrlich die geistigen und religiGs-christli-
chen Wurzeln Europas ins Bewusstsein der Volker heben miissen. Es braucht
nicht viele Worte, um die weitreichende Bedeutung des christlichen Glaubens
etwa fiir die geistige Einheit unseres Kontinents anfzuweisen, aber gleichzeitig
auch fiir dessen regionale Vielfalt, von der ein kiinftiges Europa profitieren
muss. Fiir das Land Thiiringen, aus dem ich komme, sind beispielsweise der
Angelsachse Winfried Bonifatius und die Ungarin Elisabeth Glaubenszeugen
von europdischem Zuschnitt. Aus Thiiringen kam die heilige Radegunde, als
Gefangene ins Frankenreich verschleppt, wo sie in Poitiers bis heute als Heili-



Joachim Wanke 198

ge der Versohnung und der Nichstenliebe verehrt wird. Aber diese und andere
Glaubenszeugen illustrieren auch das weitgespannte kulturelle Spektrum, das
der Glaube in spannungsvoller Einheit zu bewahren wei3.

Freilich, der christliche Glaube war nie als historische Reminiszenz ge-
schichtlich wirksam. Er entfaltet nur dort seine weltgestaltende Kraft, wo er
von Einzelnen und in Gruppen iiberzeugend gelebt wird, bei uns und auch in
den anderen europiischen Ortskirchen. Darum ist der wichtigste Beitrag, den
Christen fiir die Evangelisierung Europas leisten kénnen, ein ganzheitlich ge-
lebter Gottesglaube und ein zeichenhaftes Leben in der Nachfolge Christi.
Durch ein solches Lebenszeugnis 6ffnen sich die Quellen, aus denen Krifte der
Erneverung und der inneren Einigung erwachsen kdnnen, also jene ,.Seele”
Europas, von der Jacques Delors sprach. Die Kirchen und alle wachen Christen
miissen vereint allen Versuchen widerstehen, den Gottesgedanken aus dem
geistigen Lebensraum Europas verdringen zu wollen. Vermutlich wird uns die
sich verstiarkende Auseinandersetzung mit dem Islam dabei helfen.

Auf zwei Abgrenzungen mochte ich eigens aufmerksam machen: Das Chri-
stentum unseres Kontinents sollte nicht den emanzipatorischen Grundzug der
europiischen Moderne verketzern, aber es sollte auch nicht die Fehlformen
spataufklarerischen Denkens in ihren folgenschweren, menschenfeindlichen
Auswirkungen schweigend libersehen. Weder innere Emigration noch falsche
Anpassung an den Zeitgeist sind der Weg des Christentums in Europa. Gefragt
ist ein demiitiges christliches Selbstbewusstsein, eine sich aus den eigenen
Waurzeln speisende christliche Identitit, die nicht am Zeitgeist Mafl nimmit,
sondern umgekehrt alles an Christus misst, oder wie Paulus sagt: ,.... alles Den-
ken gefangen nimmt, so dass es Christus gehorcht* (2 Kor 10,5).

In naher Zukunft werden sich verstirkt sowohl fundamentalistisch ausge-
richtete Losungen fiir die groen Weltprobleme anbieten als auch — was ich
noch mehr fiirchte — nihilistisch-zynische, die der Menschheit alle Zukunft ab-
sprechen. Ich weise nur auf die gegenwirtig diskutierten Thesen des Philoso-
phen Sloterdijk hin, der das endgiiltige Versagen des Christentums bei dem
Versuch der Menschheitsverbesserung konstatiert und sich in verrdterischer
Sprache fiir Menschenziichtung als weltkultureller Alternative ausspricht. Ge-
gen beide Extreme, Fundamentalismus und Zynismus, hat unser Glaube die
Kraft der christlichen Verkiindigung zu setzen, die dem Menschen gerade des-
wegen Zukunft zuspricht, weil er sich diese nicht selbst erobern muss. (In die-
sem gedanklichen Kontext hat {ibrigens die derzeit wieder neuentdeckte pauli-
nische Rechtfertigungsbotschaft ihre hochst aktuelle Bedeutung!) Das alte und
immer neue Evangelium Jesu Christi dem Europa des anbrechenden neuen
Jahrtausends zu vermitteln, wird die gréfite und bedeutendste Herausforderung
des Christentums sein.



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 199

2. Das Leben als gute Schopfungsgabe verteidigen

Damit spreche ich an, was mir angesichts der mannigfachen Zeichen des Todes
und des beschiddigten Lebens in unseren europidischen Gesellschaften ein
wichtiges Anliegen ist: Wir Christen miissten die Kernschar einer grofien Ko-
alition fiir das Leben sein, und zwar eines Biindnisses, das weit iiber die Gren-
zen unserer jeweiligen Kirchen hinausginge und alle Menschen guten Willens,
auch nichtchristliche Zeitgenossen einschlosse.

Es braucht nicht viele Worte, um die Rede von Europa als einer Hochburg
des aufgeklirten Humanismus als grofie Selbsttauschung zu entlarven. Man
muss dazu nur an die Opfer der totalitiren Systeme in Europa im 20. Jahrhun-
dert erinnern. Aber auch in unserer gegenwirtigen Gesellschaft ist eine zuneh-
mende Entwertung des Lebens zu beobachten, des fremden Lebens, aber auch
des eigenen Lebens. Ich weise nur auf einige Indizien hin: Wir tolerieren die
Toten und Verletzten im Stralenverkehr; die lebenzerstdrenden Suchtabhin-
gigkeiten nehmen zu; Lebensgefahrdung wird um ihrer selbst willen als Ner-
venkitzel gesucht; die Abtreibungspraxis wird akzeptiert, iiber die Moglichkeit
der Euthanasie offen diskutiert, und zum Teil wird sie schon praktiziert;
menschliche No6te und Grenzerfahrungen werden im sogenannten reality-TV
vermarktet; brutale Gewalt ist zunehmend mitten unter uns allgegenwirtig.
Das Menschenbild unserer Fernsehreklame macht es deutlich: Lebensqualitét
wird gemessen an den Konsum- und Genussméglichkeiten. Menschliches Le-
ben auf der Schattenseite gerit zunehmend unter Legitimitédtsdruck: ,,Warum
bist du nicht stark und gesund? Vielleicht bist du gar selbst daran schuld?* Fiir
manche Mitbiirger wird diese Angst schon sehr konkret, nicht mehr erwiinscht,
nicht mehr daseinsberechtigt zu sein. Eine Verldngerung dieser Liste von ,,To-
deszeichen® in unserer Gesellschaft wire leicht moglich.

Fiir uns Christen sollten hier die Alarmglocken schrillen. Das Leben ist fiir
den Glaubenden eine Gabe des Schopfers, und zwar eine grundsitzlich gute
Gabe, unabhingig vom Leistungsvermogen oder der mehr oder weniger ge-
lungenen Selbstverwirklichung des jeweiligen Geschopfes. Der gléubige
Mensch kann dem Leben zustimmen, weil es fiir ihn aus Gottes Hand kommt.
Die Annahme des Lebens — auch mit seinen Schatten und letztendlich mit sei-
ner Todesgrenze — ist die Grund-Tat des Menschen.

Albert Gorres, der Miinchner Arzt und Psychotherapeut, hat dies einmal ein-
driicklich beschrieben, als er vom Sterben einer noch jungen Frau und Mutter
erzdhlt. Der Mann steht fassungslos am Sterbebett seiner Frau und stammelt
nur: ,,Ich kann Gott nicht verstehen, dass er dies znlidsst! Und die Frau ant-
wortet darauf: ,,Ja, verstehen kann ich ihn auch nicht, aber ich stimme ihm zu!*
Glaube ist Zustimmung, er ist letzte Bejahung der Wirklichkeit, wie sie von
Gott uns gesetzt ist. Viele kulturellen Phdnomene in unserer Gegenwart kénn-



Joachim Wanke 200

te man als Auflehnung gegen die volle Wirklichkeit unseres Lebens deuten, al-
so als eine Haltung, die sagt: ,,Wenn das Leben so ist, wie es ist bzw. wie ich es
erfahre, dann ist es wertlos. Ich habe ein Recht darauf, es wegzuwerfen, die Zu-
stimmung zu verweigern.*

Was konnen Christen hier fiir Zeichen setzen? Die Kirchen Deutschlands
hatten 1989 ein gemeinsames Wort verfasst: ,,Gott ist ein Freund des Lebens®,
ein Wort, das auch zu heiklen Fragen des Lebensschutzes, die zwischen den
Kirchen oft kontrovers diskutiert werden, einen erstaunlichen Konsens formu-
liert hatte. In die breitere Offentlichkeit hinein soll die neuerdings skumenisch
getragene ,,Woche fiir das Leben* wirken, die mit wechselnden Themen die
Aufmerksamkeit auf das Leben als Gabe Gottes lenken will.

Aber vielleicht sind wir Christen ganz anders gefordert, nicht durch das Ver-
fassen von Denkschriften und die Organisation von Lebensschutzwochen. Wir
sind, so meine ich, gefordert mit der Tat unseres eigenen Lebens und dem
Zeugnis, das nicht allein in Worten besteht. Und das wird von unseren Kirchen,
von den Menschen in ihr dort geleistet, wo sie das Leben konkret stiitzen, be-
sonders das behinderte, kranke, alte L.eben — oder eben auch das Leben im Mut-
terschof}. Das Leben wird da gestiitzt, wo es gefeiert wird, z. B. im Gottes-
dienst, in den Sakramenten, in der Tat der Zuwendung und des Erbarmens, die
aus Verzweiflung reif’t, die Sinn stiftet und Menschen angesichts der Bedring-
nisse des Alltags neu stabilisiert. Dort, wo Christen in Menschen, besonders
junge Menschen, Vertrauen setzen, lassen sie das Leben als gute Gabe Gottes
aufleuchten. Denn Leben ist mehr als das jetzt Verfiigbare und Sichtbare. Le-
ben ist immer auch Verheiffung. Das gilt schon von einem Zuspruch von
Mensch zu Mensch, wenn einer dem anderen z. B. sagt: ,,Du schaffst das! Du
kannst das, ich kenne dich doch! Ein solches Wort, von einem guten Men-
schen mir gesagt, wirkt manchmal Wunder. Umso mehr gilt das von dem Zu-
spruch, der uns von Gott in der Gestalt Jesu Christi gegeben wird.

Sind uns die Verheiflungen des Glaubens abhanden gekommen? Ist das Ver-
trauen geschwunden, dass das Bose nicht doch iiberwindbar ist? Ich gebe zu:
Die tdglichen Nachrichten iiberschiitten uns mit dem Elend und der Bosheit der
Welt. So lassen wir uns von den Extremsituationen fixieren und vergessen hiu-
fig dabei, dass das ,normale” Bose meist aus Gedankenlosigkeit, aus
Schwiiche, aus einer fatalistischen Einstellung heraus geschieht: ,,So ist das
nun einmal, da kann man nichts machen!* Eine solche Haltung produziert mei-
nes Erachtens allmihlich Gleichgiiltigkeit, ja Zynismus. Wegen dieser geisti-
gen Haltung in unserer Gesellschaft, von der ich meine, dass sie unter uns am
Wachsen ist, habe ich die grofite Sorge.

Es gibt viele Initiativen innerhalb und auflerhalb unserer Kirchen, die mei-
nen: Da kann man doch etwas machen! Zudem: Die Seligpreisungen der Berg-
predigt werden nicht nur von Christen gelebt! Das ist fiir mich ein Hoffnungs-



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 201

zeichen. Und darum werden Koalitionen moglich sein, Biindnisse all derer, die
dem Leben trauen, die sich schiitzend vor das Leben stellen. Wir Christen soll-
ten da an vorderster Stelle zu finden sein.

3. Versohnungsarbeit inmitten eines noch immer unverséhnten Kontinents

Ich méchte meine Antwort auf die Frage, was uns als Christenheit in Europa
aufgetragen ist, aus der Sicht unseres so lange geteilten, nun aber wiederverei-
nigten Heimatlandes geben. Wege der Versohnung gehen und zur Vers6hnung
einladen — das ist gerade auch fiir uns Deutsche in der schwierigen Phase der
noch zu vollendenden inneren Einheit Deutschlands und im Blick auf seine
neue Rolle in Europa und in der Welt von morgen ein hochst aktuelles Thema.

Der Apostel Paulus zentriert das, was er unter dem Evangeliom Jesu Christi
versteht, im Romerbrief und im 2. Korintherbrief anf das Stichwort Versoh-
nung hin: ,,Ja, Gott war es, der in Christus die Welt mit sich verséhnt hat, indem
er den Menschen ihre Verfehlungen nicht anrechnete und uns das Wort von der
Versohnung (zur Verkiindigung) anvertraute. Wir sind also Gesandte an Christi
statt; und Gott ist es, der durch uns mahnt. Wir bitten an Christi statt: Lasst ench
mit Gott verséhnen!* (2 Kor 5,19f).

Es mag verwegen erscheinen, diese Versohnung Gottes, gnadenhaft dem
Siinder zugesprochen, in die kleine Alltagsmiinze unserer aktuellen Tagespro-
bleme umzusetzen. Aber ich meine, genan das ist auch die Intention des be-
kannten Gleichnisses Jesu vom unbarmherzigen Knecht (vgl. Mt 18,23-35).
Dort wird der grof3e, unavslotbare Schulderlass Gottes in Bezichung gesetzt zu
den kleinen Schulden, die wir uns untereinander aufrechnen — bis hin zu der
furchtbaren Moglichkeit, dass wir durch ein Versagen in diesen scheinbar un-
bedeutenden Versohnungstaten uns Gottes Versohnung verscherzen.

Was Christen fiir das Europa von morgen beitragen konnen, ist dies: Anstif-
ter zu sein zu Taten der Versohnung. Wir Glanbende haben als mit Gott Ver-
sohnte gleichsam den Riicken frei. Wir kénnen ohne Angst und krankhaften
Zwang zur Riickversicherung anderen die Hand zur Versdhnung reichen.

Und zwar niherhin: (1) zu einer Versohnung zwischen Ost und West, kon-
kret in Deutschland selbst.

Ich freue mich, wenn ich hore, dass glaunbige Christen in unseren Gemeinden
dazu beitragen, die Fremdheit, ja den Unwillen und das Misstrauen zwischen
Ost und West durch ganz personliche Zeichen der Verstindigung und des
Briickenschlags zu iiberwinden. Das ist gerade jetzt, in der Phase der ab-
gekithlten Freude iiber die gewonnene Einheit und der Phase der Erniichterung
angesichts anstehender Sparmanahmen, wichtig. Wenn jetzt die Stammtisch-



Joachim Wanke 202

parolen und die Spriiche der politischen Extremisten in unserem Land — und
nicht nur dort — das Ohr der Mehrheit gewinnen, wire das verhidngnisvoll. Es
braucht jetzt Sachverstand und differenziertes Urteilsvermogen, um in den an-
stehenden Fragen der Ausgestaltung der Einheit — politisch, wirtschaftlich,
kulturell — wirklich Zukunft zu gewinnen und nicht Zukunft zu verbauen. Aber
noch mehr braucht es Menschen, die bereit sind, zwischen Ost und West mit
Vertrauen aufeinander zuzugehen, die nicht mit Uberheblichkeit ihre jeweils
eigenen Erfahrungen als letzte Lebensweisheit ansehen, sondern die bereit
sind, voneinander und miteinander zu lernen und notfalls gemeinsam neue We-
ge zu gehen. Hier leisten gerade gldubige Christen wichtige Dienste fiir das
Zusammenwachsen unseres Landes.

Ich wiederhole hier, was ich schon mehrfach 6ffentlich zum Ausdruck ge-
bracht habe, dass ich dankbar bin fiir den Einsatz vieler oftmals christlich mo-
tivierter Frauen und Méinner in Politik, Verwaltung, Justiz, Schule, Armee,
Wirtschaft aus der alten Bundesrepublik bei uns im Osten, in den neuen Bun-
desldndern. Sicher, es mag auch den einen oder anderen geben, der nicht ganz
selbstlos den Weg in den Osten gefunden hat. Doch diskreditiert das nicht den
Einsatz der vielen, die uns solidarisch helfen, aus den Problemen und Bela-
stungen der Vergangenheit herauszukommen und zusammen mit uns einen
Neuanfang zo machen. Als Versohnte versohnt miteinander umgehen — trotz
des politischen Meinungsstreits, trotz unterschiedlicher Pragung durch die je-
weiligen Gesellschaftssysteme, trotz des Generationen- und Geschlechterkon-
flikts, das ist in der Tat eine Haltung, an der Christen sich in allen Lagern und
gesellschaftlichen Gruppierungen gegenseitig erkennen sollten.

(2) Zur Versdohnung einladen und um Versohnung bitten — zu unseren Nach-
barvélkern hin, besonders nach dem Osten —, das sollte uns Christen heraus-
fordern.

In der fritheren Bundesrepublik ist es gelungen, die alte Erbfeindschaft zwi-
schen Deutschland und Frankreich zu beenden und ein neues, freundschaftli-
ches Miteinander der beiden Volker zu beginnen. Wir im Osten miissen diese
Versohnungstat noch nachtréglich ratifizieren und zusitzlich das nachholen,
was unser altes politisches System trotz seiner ideologischen Freundschafts-
floskeln nicht geleistet hat: die Versohnung der Deutschen mit den Polen, den
Tschechen und Slowaken, den Russen. Die Exzesse von Fremdenfeindlichkeit
in unserem Land haben uns alle (gottlob!) aufgeschreckt. Wir sollten uns nicht
von diesen Taten entmutigen lassen, mit Beharrlichkeit und Geduld wirkliche
Verstdndigung mit unseren Nachbarvilkern anzustreben. Ich bin iiberzeugt,
dass in der Breite unserer Bevolkerung die Bereitschaft dafiir vorhanden ist.

Kardinal Franz Konig hat jiingst zu unserem Thema einen bemerkenswerten
Aufsatz geschrieben. Darin fiihrt er — aus der Sicht Osterreichs formuliert —



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 203

Folgendes aus: ,,Westeuropa ist nicht Europa, sondern nur ein Teil und kann
nicht durch Geld und wirtschaftliche Dominanz allein den Weg Europas be-
stimmen. Der Wunsch und der Wille der osteuropdischen Staatengruppe, in die
Europiische Union aufgenommen zu werden, ist fiir die Zukunft Europas von
grofer Wichtigkeit. Wenn daher in Westeuropa die Finanzminister allein ent-
scheiden und die Bedingungen fiir die Aufnahme vorschreiben, so kann das ei-
ne tiefe Enttiuschung und Abkehr Osteuropas von Europa fordern. Bei allem
Verstindnis fiir die dadurch entstehenden Probleme — gerade fiir die einfachen,
oft hart arbeitenden Menschen im Westen — diirfen wir nicht vergessen, dass
erst die ,,Europdisierung* des ganzen Kontinents, um mit Johannes Paul II. zu
sprechen, allen Menschen, im Osten und Westen, zugute kommt.

Die Geschichte Zentraleuropas ist noch immer eine Kraft, die Staat und Na-
tionen in der Mitte Europas in besonderer Weise verbindet. Was in der Zeit der
Habsburger-Monarchie in Mitteleuropa aufgebaut wurde, besteht immer noch
als ein Gefiihl gegenseitiger Verbundenheit, iiber alle geschichtlichen Er-
eignisse hinweg. Osterreich hat hier eine groBe Aufgabe: alte europiische
Briicken wieder anfzubauen.

Fiir Osterreich ergibt sich daher die Notwendigkeit, das Interesse an den sla-
wischen Sprachen im mittleren Europa zu wecken und zu fordern; es liegt na-
he, der jungen Generation in Osterreich zu empfehlen, eine slawische Sprache
zu erlernen.“

Manchmal wird dariiber geklagt, dass die jungen Leute in unseren Gemein-
den so uninteressiert am Gemeindeleben und religios so wenig ansprechbar
seien. Meine Erfahrung ist, dass unsere Jugend dort ganz sensibilisiert ist, wo
es um dieses Werk der Versdhnung zwischen den Volkern geht: ob das non
konkret Ruménienhilfe oder Sorge um Tschernobyl-Kinder oder Mitarbeit bei
der Aktion Sithnezeichen ist. Und auf dem Jakobus-Pilgerpfad nach Santiago
oder zu den Taizé-Briidern nach Frankreich gehen sie auch nicht nur aus reiner
Abenteverlust. Das ist fiir viele Jugendliche ihr Zugang zom Evangelium. Die
jungen Leute finden dort das, was sie vielleicht in der gutbiirgerlichen Behag-
lichkeit unserer Kirchgemeinden vermissen: dass wir Christenlente am mei-
sten Grund haben sollten, uns iiber die ,,Buntheit”, die Verschiedenartigkeit des
Gottesvolkes in allen Vélkern zu freven. ,,Alle Volker, preiset den Herrn!“ —
dieses Psalmwort in unseren Gottesdiensten nehmen junge Leute — Gott sei
Dank — erfreulich ernst. Sie werden — so hoffe ich — bald auch lernen, wieder
andere Aussagen unseres Glaubens ernst zu nehmen.

(3) Und schlieBlich: Versohnt miteinander umgehen zwischen den Kirchen
und kirchlichen Gemeinschaften.

+ Zitiert nach KNA / OK1/ 26.



Joachim Wanke 204

Das ist ein Dauerthema fiir uns Christen seit den Tagen der Apostel und Kir-
chenviter, die sich mit den Judaisten und Gnosisanhéngern auseinandersetzen
mussten, bis zu den Zeiten der Reformatoren hin, die nicht nur mit den Alt-
glaubigen, sondern auch mit den Schwirmern und Enthusiasten ihre Probleme
hatten, bis hin zur Gegenwart, in der das corpus christianorum, die Christen-
heit mehr einem Flickenteppich dhnelt als dem einen, ungeteilten Gewand Jesu
Christi. Wir diirfen uns nicht mit den Spaltungen und Sonderkirchen abfinden
getreu dem Motto: Die Vielzahl der Kirchen steigert die Uberlebenschancen
des Christentums. Man hért manchmal solche Theorien, auch unter Theologen.
Das mag seine soziologischen Vernunftgriinde haben. Eine Beruhigung fiir
wirkliche Jiinger Jesu Christi kann eine solche Auskunft nicht sein. Darum ist
die Einheit der Kirche Jesu Christi ein Thema, das uns Christen im Europa von
morgen neu und vertieft bewegen muss.

Deutschland ist vielleicht mehr als andere europidische Volker dank seiner
jahrhundertelangen Erfahrung eines mehr oder weniger gedeihlichen Mitein-
anders der Konfessionen dazu verpflichtet, Wege im 6kumenischen Gesprich
aufzuzeigen, Wege, dic zu einer méglichen Einheit der Kirche fithren. Gemeint
ist eine Einheit in Vielfalt, die den geistigen Reichtum der jeweiligen konfes-
sionellen Herkiinfte in die groBere Einheit und Gemeinschaft der einen Kirche
Jesu Christi einzubringen vermag. Wir miissen in Geduld den Weg der Oku-
mene im Geist der Vers6hnung weitergehen.

Ich wiederhole immer wieder den mir wichtigen Gedanken: Wenn wir uns
immer mehr miteinander der Mitte, d. h. Jesus Christus nihern, kommen wir,
gleichsam zwangsweise, auch einander niher. Bei wirklich engagierten, geist-
lich lebendigen Christen, ob evangelisch, katholisch oder orthodox oder im
freikirchlichen Bereich, erfahre ich immer wieder eine grofie Hochachtung und
Wertschitzung der geistlichen Reichtiimer der anderen Konfession. Da wird
nichts an Ditferenzen zugedeckt, aber auch nichts dem anderen iibergestiilpt.
Da leidet man unter den noch bestehenden Trennungen, etwa bei der Euchari-
stiefeier, aber man nétigt nicht den anderen, um eines augenblicklich frommen
Gefiihls willen, sein kirchliches Selbstverstdndnis aufzugeben. Man lernt an-
einander und miteinander. Das nenne ich: versthnt, ndmlich in Hochachtung
und Liebe miteinander umgehen.

Nur andeuten kann ich hier den Gedanken, dass der Fortschritt im Zusam-
menwachsen der getrennten christlichen Bekenntnisse mit dem Bemiihen ein-
hergehen muss, sich wieder der jiidischen Wurzeln des christlichen Glaubens
vertieft bewusst zu werden. Der jiidisch-christliche Dialog ist in gewisser Hin-
sicht der hermeneutische Horizont fiir alle innerchristlichen Verstidndigungs-
wege. Man muss sich darauf besinnen, aus welcher Familie man stammt, um
verwandtschaftliche Beziehungen wieder zu aktivieren. Darum ist der Dialog
der Christen mit unseren ,,dlteren Geschwistern” von besonderer Wichtigkeit.



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 205

In gewissem Sinn gilt das auch fiir das Gesprich mit der dritten abrahamiti-
schen Religion, dem Islam, der zunehmend in Europa Prisenz zeigt. Hoff-
nungsvoll scheint mir hier der Ansatz fiir das Gesprich die jeweilige Gebetser-
fahrung zu sein, weniger der theologische Vergleich der jeweiligen Lehrsyste-
matik (die ja im Islam nicht so ausgeprégt ist wie im Christentum). Wo
beriihren Christen, Juden und Moslems dasselbe gottliche Geheimnis? Welche
Erfahrungen machen sie dabei? Das kénnte eine Fragestellung fiir einen Reli-
gionsdialog sein, der hoffnungsvoll ist.

Ich habe jetzt mehr aus der Perspektive unserer deutschen Sitnation das Ver-
s6hnungsthema kurz entfaltet. Es ist aber auch so deutlich geworden, welche
Brisanz dieses Stichwort fiir die Kirchen Europas selbst beinhaltet. Ich branche
nur auf den Konflikt auf dem Balkan zu verweisen, der auch ein Konflikt zwi-
schen Konfessionen und Religionen ist. Die letzte europiische Okumenische
Versammlung 1997 in Graz hat dieses Stichwort Versshnung ausdriicklich the-
matisiert. Eine Frucht dieser Versammlung ist eine jetzt allen christlichen Kir-
chen Europas vorgelegte ,,Charta oecumenica®, eine Selbstverpflichtung aller
Christen unseres Kontinents, nie mehr zu dulden, dass unterschiedliche reli-
giose Bekenntnisse fiir Krieg und Vertreibung missbraucht werden diirfen.

Anfang der 90er Jahre fanden ziemlich gleichzeitig drei bedentsame kirchli-
che Ereignisse statt: Im November 1991 eine auerordentliche katholische
Bischofssynode in Rom zum Thema Eunropa, und im Mirz 1992 jeweils eine
europdische Versammlung evangelischer Kirchen in Budapest und eine Zu-
sammenkunft aller orthodoxen Patriarchen im Phanar in Istanbul. Jede dieser
Zusammenkiinfte fiir sich war beachtlich und als Versuch, die jeweiligen
Kirchen auf das groBler werdende Europa vorzubereiten, respektabel. Aber —
fehlte da nicht etwas? Es waren eben getrennte Versammlungen der in sich ge-
spaltenen europiischen Christenheit, zudem iiberschattet von mancherlei Irri-
tationen zwischen der Orthodoxie, den Kirchen der Reformation und der Kir-
che Roms. Rom — Budapest — Konstantinopel: es fehlt die Mitte. Es fehlt die
gemeinsame Antwort der Christenheit auf die Herausforderung, die das neue
Europa fiir uns bereithilt. Wir sollten doch von einer grofen gemeinsamen Ver-
sammlung aller christlichen Kirchen Europas triumen, auch wenn diese der-
zeit scheinbar noch nicht mdglich ist. Rom — Budapest — Konstantinopel: Jede
Stimme ist fiir sich beachtlich und gewichtig. Aber nur gemeinsam kénnten die
Kirchen dem Evangelium Christi wirklich Gehor verschaffen.

Ich m6chte mit Worten von Kardinal Konig schlieBen, einem Mann, der wie
kaum ein anderer christliches Profil mit europdischer Weite verbindet: ,,Hente
haben wir, wie zur Zeit eines Benedikt, die Last und die Chance eines neuen
Anfangs. Das Schicksal dieses neuen Enropas liegt in unseren Hianden.*

s Zitiert nach KNA/OKI / 26.





