
Die Christen Europas vor der Herausforderung 
unserer Zeit 
Joachim Wanke, Erfurt1 

Das Thema soll das in den Blick nehmen, was uns Christen angesichts unserer 
Zeitsituation herausfordert - und es soll den europäischen Horizont mit einbe- 
ziehen. Beide Stichworte: christlicher Auftrag heute und Europa als geweitete 
Bühne gemeinsamen christlichen Agierens böten hinreichend Stoff für zwei 
Vorlesungsreihen! In der Notwendigkeit, sich auf eine Vortragsstunde zu be- 
schränken, liegt freilich auch eine Chance: In der Konzentration auf das Wich- 
tigste könnte das Ganze dessen erkennbar werden, was Gebot der gegenwärti- 
gen Stunde für die Christenheit in Europa ist. So bitte ich meine Überlegungen 
mit Nachsicht aufzunehmen, eben als einen Versuch, •das Ganze im Fragment" 
zu sagen (um an ein Wort von Hans Urs von Balthasar anzuknüpfen).2 

Für die Menschheit, die ihren Weg in einer sich immer schneller und tief- 
greifender verändernden Welt sucht, stellen sich derzeit große Herausforde- 
rungen. Es geht um die Mobilisierung jener Kräfte, die zur Sicherung einer hu- 
manen Zukunft für diese und für die kommenden Generationen notwendig 
sind. Zu diesen Kräften gehört ohne Zweifel unser christlicher Glaube. Vor 
rund 2000 Jahren hat er durch Missionare wie Paulus, Silas und andere uns un- 
bekannte Frauen und Männer zum ersten Mal Europa berührt. Was kann der 
christliche Glaube an Hilfen geben angesichts der Erwartungen und Hoffnun- 
gen, aber auch der Unsicherheiten und Ängste, die sich heute für Menschen auf 
unserem Kontinent mit dem Gedanken an die Zukunft verbinden? 

Diese Frage gewinnt zusätzlich eine besondere Aktualität durch die politi- 
schen Veränderungen in Europa in jüngster Zeit. Die dramatischen Ereignisse 
der Jahre 1989 und 1990 in Mittel- und Osteuropa, der Zusammenbruch der 
alten totalitären Systeme kommunistischer Prägung und die Erfahrung einer 
neuen Offenheit und Freiheit für viele Völker samt ihren oft so zwiespältigen 
Folgen haben Erwartungen geweckt, die wohl vor 1989 zumindest im Osten 
Europas so nicht da waren. War vor diesem •Wende-Datum" Europa scheinbar 
in der Konfrontation der alten Machtblöcke wie unter Eis erstarrt, so zeigt sich 
jetzt, dass die Geschichte auch unseres Kontinents auf überraschende Weise 
wieder offen ist. Das ist sicherlich ein Grund zur Freude. 

1 Vortrag zur Eröffnung der •Rupert Mayer Lectures" WS 1999/2000. Die gesamte Ringvorle- 
sung Christentum an der Schwelle zum dritten Jahrtausend wird dokumentiert in den Sankt Ge- 
orgener Hochschulschriften 3. Frankfurt a. M. 2000. 
2 Vgl. H.U.v. Balthasar, Katholisch. Aspekte des Mysteriums. Einsiedeln 1975, 8. 



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 195 

Aber in diese Freude mischt sich auch ein Erschrecken über die Abgründig- 
keit dieser neuen Freiheit, die beispielsweise den Völkern des Balkans Krieg 
und Tod beschert hat. Eine Episode beim Besuch des Heiligen Vaters in Berlin 
1996 hat für mich diese Doppelbödigkeit der Freiheit gleichsam symbolisch 
auf den Punkt gebracht. Bei seinem Gang durch das Brandenburger Tor, dessen 
Öffnung nicht zuletzt dem beharrlichen Wirken dieses Mannes mitzuverdan- 
ken ist, hörte ich von ferne die Protestpfiffe von Menschen, die sich durch die 
Präsenz des Papstes in ihrem Verständnis von Freiheit, Freiheit als Bindungs- 
losigkeit, hinterfragt fühlten. 

Auf welche Freiheit gehen wir in Europa zu: auf jene Freiheit, die damals die 
Berliner Subkultur in Szene setzte, oder auf die Freiheit, die die Heilige Schrift 
den Gotteskindern zuspricht, eine Freiheit in der Selbstbindung an Gottes 
Gebot und Willen? Europas Geschichte ist wieder offen. Kann und wird das 
Christentum in ihr eine Rolle spielen? Und worin wird diese bestehen? Ich ver- 
suche, in dreifacher Weise zu antworten: 

1. Die Kraft zu einem eindeutigen Gotteszeugnis aufbringen 

Ich erinnere mich an ein Wort, das ich einmal im Frankfurter Flughafengebäu- 
de gelesen habe. Auf der Absperrwand einer Baustelle prangte ein Plakat mit 
dem Slogan: •Damit für Sie der Himmel offen bleibt, haben wir auf Erden viel 
zu tun: Ihre Lufthansa." In der Tat - die Christenheit hat viel zu tun, damit über 
Europa der Himmel Gottes offen bleibt. Aber die Frage ist eben: Wie soll das 
geschehen? Kann es und wird es so etwas geben wie eine neue missionarische 
•Unbefangenheit"? 

Um nicht das belastete Wort •Mission" zu sehr zu strapazieren, gebrauche 
ich gern diese Formulierung: Christen können durch ihren Glauben •Horizon- 
terweiterung" bewerkstelligen. Dieses Stichwort soll verdeutlichen, worum es 
uns Christen zu gehen hat: immer neu - und gerade in dieser geistigen Stunde 
des Aufbruchs Europas zu einer neuen politischen Einheit - den Gotteshori- 
zont einzubringen, innerhalb dessen dann auch von vielen anderen Dingen, 
vom Euro und von europäischer Sicherheitspolitik, von EU-Erweiterung und 
von friedenssichernden Maßnahmen geredet werden kann und muss, aber eben 
hoffentlich anders, als wenn dieser Horizont uns völlig versinken würde. 

Ich möchte die vielleicht etwas gewagte These vertreten, dass die gegenwär- 
tige geistige Stunde durchaus offen ist für eine Neu-Anknüpfung an die alte 
Botschaft des Evangeliums. Säkularisation und Aufklärung gelten zwar immer 
noch als Totengräber des christlichen Glaubens, aber es hat den Anschein, als 
ob das Christentum sich gegenüber diesen geistigen Mächten in einer günsti- 
geren Position befindet als früher - ich zitiere Eugen Biser - •im Verhältnis 



Joachim Wanke 196 

zum Säkularismus, weil diesem mit der Krise des Fortschrittsglaubens buch- 
stäblich das Rückgrat gebrochen ist; aber auch im Verhältnis zur Aufklärung, 
weil die Einsicht um sich greift, dass diese - bei aller Polemik - keineswegs als 
eine Ausgeburt der Hölle zu gelten hat, sondern als eine, wenngleich kritische 
Folgeerscheinung des Glaubens, die wesentliche Motive der Jesusbotschaft 
wie Freiheit, Solidarität und Toleranz in Profanbereiche eindringen ließ, die 
nur auf diesem Umweg erreicht werden konnten."3 

•Horizonterweiterer" - das wäre nicht der schlechteste Name für Christen 
im Europa des anbrechenden neuen Jahrtausends. Dazu muss sich der christli- 
che Glaube freilich seiner eigenen Identität und seiner sinnstiftenden Kraft neu 
bewusst werden. 

Hier sind die drei großen Kirchen des europäischen Kontinents, alle Christen 
Europas - Katholiken, Protestanten und Orthodoxe - gleichermaßen ange- 
sprochen. Die politischen Umwälzungen im Osten Europas lassen wieder den 
ganzen europäischen Kontinent als geistige und kulturelle Einheit in den Blick tre- 
ten. Die Bemühungen um die europäische Einheit gehen in den kommenden Jah- 
ren in eine entscheidende Phase. Bekannt ist das Wort von Jacques Delors, der An- 
fang der 90er Jahre bei einer Begegnung mit Kirchenvertretern gesagt hat, man 
müsse dem kommenden geeinten Europa eine Seele geben. Wenn dies nicht im 
nächsten Jahrzehnt gelinge, könne der gesamte Integrationsprozess fehlschlagen. 

Natürlich wissen wir, dass es keine Restauration eines christlichen Europas 
im Sinne des Mittelalters geben kann, von der noch der Romantiker Novalis im 
vorigen Jahrhundert träumte. Aber das christliche Europa der Vergangenheit ist 
das eine - das Evangelium Jesu Christi und seine immer neue Anziehungskraft 
ist das andere. Die Völker Osteuropas sind auf der Suche nach neuen Hoff- 
nungsträgern. Die über hundertjährige marxistische Vision einer vollkomme- 
nen, völlig befriedeten Gesellschaft ohne jede religiöse Transzendenz ist zu- 
sammengebrochen. Die letzte Hochburg eines atheistischen Staatswesens auf 
marxistischer Grundlage, Albanien, ist gefallen. Dabei wurde exemplarisch of- 
fenbar, wie ein Volk im Namen der Religionslosigkeit zugrunde gerichtet wer- 
den kann. 

Jetzt treten wieder die im Osten unterdrückten, aber doch ständig vorhande- 
nen religiösen Kräfte neu auf den Plan. Das geschieht sicherlich unter großen 
Erschütterungen. Es wird noch einen längeren Prozess der Selbstbesinnung, 
auch der Selbstreinigung der Kirchen im Osten Europas brauchen, ehe das zum 
Tragen kommen kann, was ich mir erhoffe: dass der christliche Glaube wieder 
kultur- und gesellschaftsprägende Kraft gewinnt. 

3 E. Biser, An der Schwelle zum dritten Jahrtausend. Wird dem Christentum der Einzug gelin- 
gen?, in: GuL 69 (1996) 98-111; 99. 



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 197 

So wird jetzt alles darauf ankommen, das Evangelium so zu präsentieren, 
dass wirklich dessen Substanz, nämlich der Gott Jesu Christi, selbst in den 
Blick der Völker Europas treten kann. Nicht die Selbstdarstellung der Kirchen 
ist jetzt gefragt, sondern die •Darstellung" Gottes. 

•Evangelisierung", neuer Mut zur Verkündigung des Gottes, wie er sich uns 
in Jesus Christus offenbart hat, ist in der Tat eine Aufgabe für Ost und West. 
Der Osten könnte auf Dauer dem alten und glaubensschwachen westlichen Eu- 
ropa dafür neue Impulse vermitteln. 

Es darf nicht unterschätzt werden, was christlicher Glaube in Osteuropa, 
aber auch bei uns in Ostdeutschland in der Vergangenheit zur Resistenz der 
Menschen und der gesellschaftlichen SubStrukturen gegenüber den totalitären 
Ansprüchen einer staatstragenden Ideologie beigetragen hat. Solch innerer Wi- 
derstand war nach außen hin nicht sonderlich spektakulär und medienwirksam, 
aber er hat zu einer aus der Mitte des Evangeliums kommenden Hinwendung 
zur Wahrheit, zur Gerechtigkeit und neuen Menschlichkeit verholfen. Der 
Glaube, der sich am Evangelium Jesu Christi entzündet, hält den Himmel of- 
fen. Er misstraut nahezu instinkthaft allen Versuchen, die angeblich vollkom- 
mene Gesellschaft hier schon auf Erden herbeizuzwingen. 

Auf dem Hintergrund dieser Erfahrung der osteuropäischen Länder müsste 
in der gegenwärtigen Situation die christliche Verkündigung neu ansetzen. Das 
hätte auch Bedeutung für das westliche Europa. Denn in analoger Weise gelten 
ähnliche Vorbehalte des Glaubens auch gegenüber den Lebensmaximen der 
westlichen Gesellschaft, die nur auf anderen Feldern einen ebenso horizontal- 
weltimmanent ausgerichteten Perfektionismus ansteuert wie früher die Länder 
des Staatssozialismus. Sicher, die Zivilgesellschaft des Westens weiß um die 
Bedeutung der bürgerlichen Freiheit - aber sie muss sich auch die Kraft erhal- 
ten, diese Freiheit zu bewahren, sie nicht pervertieren zu lassen. Wir sind, so 
meine ich, dabei, im westlichen Europa an einem Übermaß an Freiheit zu er- 
sticken. Ob das daran liegt, dass uns die Visionen ausgegangen sind, letztlich 
die Vision vom Reich Gottes? 

Die christlichen Kirchen, die die Vision von der •neuen Erde und dem neu- 
en Himmel", von der das Evangelium spricht, über die Generationen hinweg zu 
bezeugen haben, werden darum beharrlich die geistigen und religiös-christli- 
chen Wurzeln Europas ins Bewusstsein der Völker heben müssen. Es braucht 
nicht viele Worte, um die weitreichende Bedeutung des christlichen Glaubens 
etwa für die geistige Einheit unseres Kontinents aufzuweisen, aber gleichzeitig 
auch für dessen regionale Vielfalt, von der ein künftiges Europa profitieren 
muss. Für das Land Thüringen, aus dem ich komme, sind beispielsweise der 
Angelsachse Winfried Bonifatius und die Ungarin Elisabeth Glaubenszeugen 
von europäischem Zuschnitt. Aus Thüringen kam die heilige Radegunde, als 
Gefangene ins Frankenreich verschleppt, wo sie in Poitiers bis heute als Heili- 



Joachim Wanke 198 

ge der Versöhnung und der Nächstenliebe verehrt wird. Aber diese und andere 
Glaubenszeugen illustrieren auch das weitgespannte kulturelle Spektrum, das 
der Glaube in spannungsvoller Einheit zu bewahren weiß. 

Freilich, der christliche Glaube war nie als historische Reminiszenz ge- 
schichtlich wirksam. Er entfaltet nur dort seine weltgestaltende Kraft, wo er 
von Einzelnen und in Gruppen überzeugend gelebt wird, bei uns und auch in 
den anderen europäischen Ortskirchen. Darum ist der wichtigste Beitrag, den 
Christen für die Evangelisierung Europas leisten können, ein ganzheitlich ge- 
lebter Gottesglaube und ein zeichenhaftes Leben in der Nachfolge Christi. 
Durch ein solches Lebenszeugnis öffnen sich die Quellen, aus denen Kräfte der 
Erneuerung und der inneren Einigung erwachsen können, also jene •Seele" 
Europas, von der Jacques Delors sprach. Die Kirchen und alle wachen Christen 
müssen vereint allen Versuchen widerstehen, den Gottesgedanken aus dem 
geistigen Lebensraum Europas verdrängen zu wollen. Vermutlich wird uns die 
sich verstärkende Auseinandersetzung mit dem Islam dabei helfen. 

Auf zwei Abgrenzungen möchte ich eigens aufmerksam machen: Das Chri- 
stentum unseres Kontinents sollte nicht den emanzipatorischen Grundzug der 
europäischen Moderne verketzern, aber es sollte auch nicht die Fehlformen 
spätaufklärerischen Denkens in ihren folgenschweren, menschenfeindlichen 
Auswirkungen schweigend übersehen. Weder innere Emigration noch falsche 
Anpassung an den Zeitgeist sind der Weg des Christentums in Europa. Gefragt 
ist ein demütiges christliches Selbstbewusstsein, eine sich aus den eigenen 
Wurzeln speisende christliche Identität, die nicht am Zeitgeist Maß nimmt, 
sondern umgekehrt alles an Christus misst, oder wie Paulus sagt: •... alles Den- 
ken gefangen nimmt, so dass es Christus gehorcht" (2 Kor 10,5). 

In naher Zukunft werden sich verstärkt sowohl fundamentalistisch ausge- 
richtete Lösungen für die großen Weltprobleme anbieten als auch - was ich 
noch mehr fürchte - nihilistisch-zynische, die der Menschheit alle Zukunft ab- 
sprechen. Ich weise nur auf die gegenwärtig diskutierten Thesen des Philoso- 
phen Sloterdijk hin, der das endgültige Versagen des Christentums bei dem 
Versuch der Menschheitsverbesserung konstatiert und sich in verräterischer 
Sprache für Menschenzüchtung als weltkultureller Alternative ausspricht. Ge- 
gen beide Extreme, Fundamentalismus und Zynismus, hat unser Glaube die 
Kraft der christlichen Verkündigung zu setzen, die dem Menschen gerade des- 
wegen Zukunft zuspricht, weil er sich diese nicht selbst erobern muss. (In die- 
sem gedanklichen Kontext hat übrigens die derzeit wieder neuentdeckte pauli- 
nische Rechtfertigungsbotschaft ihre höchst aktuelle Bedeutung!) Das alte und 
immer neue Evangelium Jesu Christi dem Europa des anbrechenden neuen 
Jahrtausends zu vermitteln, wird die größte und bedeutendste Herausforderung 
des Christentums sein. 



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 199 

2. Das Leben als gute Schöpfungsgabe verteidigen 

Damit spreche ich an, was mir angesichts der mannigfachen Zeichen des Todes 
und des beschädigten Lebens in unseren europäischen Gesellschaften ein 
wichtiges Anliegen ist: Wir Christen müssten die Kernschar einer großen Ko- 
alition für das Leben sein, und zwar eines Bündnisses, das weit über die Gren- 
zen unserer jeweiligen Kirchen hinausginge und alle Menschen guten Willens, 
auch nichtchristliche Zeitgenossen einschlösse. 

Es braucht nicht viele Worte, um die Rede von Europa als einer Hochburg 
des aufgeklärten Humanismus als große Selbsttäuschung zu entlarven. Man 
muss dazu nur an die Opfer der totalitären Systeme in Europa im 20. Jahrhun- 
dert erinnern. Aber auch in unserer gegenwärtigen Gesellschaft ist eine zuneh- 
mende Entwertung des Lebens zu beobachten, des fremden Lebens, aber auch 
des eigenen Lebens. Ich weise nur auf einige Indizien hin: Wir tolerieren die 
Toten und Verletzten im Straßenverkehr; die lebenzerstörenden Suchtabhän- 
gigkeiten nehmen zu; Lebensgefährdung wird um ihrer selbst willen als Ner- 
venkitzel gesucht; die Abtreibungspraxis wird akzeptiert, über die Möglichkeit 
der Euthanasie offen diskutiert, und zum Teil wird sie schon praktiziert; 
menschliche Nöte und Grenzerfahrungen werden im sogenannten reality-TV 
vermarktet; brutale Gewalt ist zunehmend mitten unter uns allgegenwärtig. 
Das Menschenbild unserer Fernsehreklame macht es deutlich: Lebensqualität 
wird gemessen an den Konsum- und Genussmöglichkeiten. Menschliches Le- 
ben auf der Schattenseite gerät zunehmend unter Legitimitätsdruck: •Warum 
bist du nicht stark und gesund? Vielleicht bist du gar selbst daran schuld?" Für 
manche Mitbürger wird diese Angst schon sehr konkret, nicht mehr erwünscht, 
nicht mehr daseinsberechtigt zu sein. Eine Verlängerung dieser Liste von •To- 
deszeichen" in unserer Gesellschaft wäre leicht möglich. 

Für uns Christen sollten hier die Alarmglocken schrillen. Das Leben ist für 
den Glaubenden eine Gabe des Schöpfers, und zwar eine grundsätzlich gute 
Gabe, unabhängig vom Leistungsvermögen oder der mehr oder weniger ge- 
lungenen Selbstverwirklichung des jeweiligen Geschöpfes. Der gläubige 
Mensch kann dem Leben zustimmen, weil es für ihn aus Gottes Hand kommt. 
Die Annahme des Lebens - auch mit seinen Schatten und letztendlich mit sei- 
ner Todesgrenze - ist die Grund-Tat des Menschen. 

Albert Görres, der Münchner Arzt und Psychotherapeut, hat dies einmal ein- 
drücklich beschrieben, als er vom Sterben einer noch jungen Frau und Mutter 
erzählt. Der Mann steht fassungslos am Sterbebett seiner Frau und stammelt 
nur: •Ich kann Gott nicht verstehen, dass er dies zulässt!" Und die Frau ant- 
wortet darauf: •Ja, verstehen kann ich ihn auch nicht, aber ich stimme ihm zu!" 
Glaube ist Zustimmung, er ist letzte Bejahung der Wirklichkeit, wie sie von 
Gott uns gesetzt ist. Viele kulturellen Phänomene in unserer Gegenwart könn- 



Joachim Wanke 200 

te man als Auflehnung gegen die volle Wirklichkeit unseres Lebens deuten, al- 
so als eine Haltung, die sagt: •Wenn das Leben so ist, wie es ist bzw. wie ich es 
erfahre, dann ist es wertlos. Ich habe ein Recht darauf, es wegzuwerfen, die Zu- 
stimmung zu verweigern." 

Was können Christen hier für Zeichen setzen? Die Kirchen Deutschlands 
hatten 1989 ein gemeinsames Wort verfasst: •Gott ist ein Freund des Lebens", 
ein Wort, das auch zu heiklen Fragen des Lebensschutzes, die zwischen den 
Kirchen oft kontrovers diskutiert werden, einen erstaunlichen Konsens formu- 
liert hatte. In die breitere Öffentlichkeit hinein soll die neuerdings ökumenisch 
getragene •Woche für das Leben" wirken, die mit wechselnden Themen die 
Aufmerksamkeit auf das Leben als Gabe Gottes lenken will. 

Aber vielleicht sind wir Christen ganz anders gefordert, nicht durch das Ver- 
fassen von Denkschriften und die Organisation von Lebensschutzwochen. Wir 
sind, so meine ich, gefordert mit der Tat unseres eigenen Lebens und dem 
Zeugnis, das nicht allein in Worten besteht. Und das wird von unseren Kirchen, 
von den Menschen in ihr dort geleistet, wo sie das Leben konkret stützen, be- 
sonders das behinderte, kranke, alte Leben - oder eben auch das Leben im Mut- 
terschoß. Das Leben wird da gestützt, wo es gefeiert wird, z. B. im Gottes- 
dienst, in den Sakramenten, in der Tat der Zuwendung und des Erbarmens, die 
aus Verzweiflung reißt, die Sinn stiftet und Menschen angesichts der Bedräng- 
nisse des Alltags neu stabilisiert. Dort, wo Christen in Menschen, besonders 
junge Menschen, Vertrauen setzen, lassen sie das Leben als gute Gabe Gottes 
aufleuchten. Denn Leben ist mehr als das jetzt Verfügbare und Sichtbare. Le- 
ben ist immer auch Verheißung. Das gilt schon von einem Zuspruch von 
Mensch zu Mensch, wenn einer dem anderen z. B. sagt: •Du schaffst das! Du 
kannst das, ich kenne dich doch!" Ein solches Wort, von einem guten Men- 
schen mir gesagt, wirkt manchmal Wunder. Umso mehr gilt das von dem Zu- 
spruch, der uns von Gott in der Gestalt Jesu Christi gegeben wird. 

Sind uns die Verheißungen des Glaubens abhanden gekommen? Ist das Ver- 
trauen geschwunden, dass das Böse nicht doch überwindbar ist? Ich gebe zu: 
Die täglichen Nachrichten überschütten uns mit dem Elend und der Bosheit der 
Welt. So lassen wir uns von den Extremsituationen fixieren und vergessen häu- 
fig dabei, dass das •normale" Böse meist aus Gedankenlosigkeit, aus 
Schwäche, aus einer fatalistischen Einstellung heraus geschieht: •So ist das 
nun einmal, da kann man nichts machen!" Eine solche Haltung produziert mei- 
nes Erachtens allmählich Gleichgültigkeit, ja Zynismus. Wegen dieser geisti- 
gen Haltung in unserer Gesellschaft, von der ich meine, dass sie unter uns am 
Wachsen ist, habe ich die größte Sorge. 

Es gibt viele Initiativen innerhalb und außerhalb unserer Kirchen, die mei- 
nen: Da kann man doch etwas machen! Zudem: Die Seligpreisungen der Berg- 
predigt werden nicht nur von Christen gelebt! Das ist für mich ein Hoffnungs- 



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 201 

zeichen. Und darum werden Koalitionen möglich sein, Bündnisse all derer, die 
dem Leben trauen, die sich schützend vor das Leben stellen. Wir Christen soll- 
ten da an vorderster Stelle zu finden sein. 

3. Versöhnungsarbeit inmitten eines noch immer unversöhnten Kontinents 

Ich möchte meine Antwort auf die Frage, was uns als Christenheit in Europa 
aufgetragen ist, aus der Sicht unseres so lange geteilten, nun aber wiederverei- 
nigten Heimatlandes geben. Wege der Versöhnung gehen und zur Versöhnung 
einladen - das ist gerade auch für uns Deutsche in der schwierigen Phase der 
noch zu vollendenden inneren Einheit Deutschlands und im Blick auf seine 
neue Rolle in Europa und in der Welt von morgen ein höchst aktuelles Thema. 

Der Apostel Paulus zentriert das, was er unter dem Evangelium Jesu Christi 
versteht, im Römerbrief und im 2. Korintherbrief auf das Stichwort Versöh- 
nung hin: •Ja, Gott war es, der in Christus die Welt mit sich versöhnt hat, indem 
er den Menschen ihre Verfehlungen nicht anrechnete und uns das Wort von der 
Versöhnung (zur Verkündigung) anvertraute. Wir sind also Gesandte an Christi 
statt; und Gott ist es, der durch uns mahnt. Wir bitten an Christi statt: Lasst euch 
mit Gott versöhnen!" (2 Kor 5,19f). 

Es mag verwegen erscheinen, diese Versöhnung Gottes, gnadenhaft dem 
Sünder zugesprochen, in die kleine Alltagsmünze unserer aktuellen Tagespro- 
bleme umzusetzen. Aber ich meine, genau das ist auch die Intention des be- 
kannten Gleichnisses Jesu vom unbarmherzigen Knecht (vgl. Mt 18,23-35). 
Dort wird der große, unauslotbare Schulderlass Gottes in Beziehung gesetzt zu 
den kleinen Schulden, die wir uns untereinander aufrechnen - bis hin zu der 
furchtbaren Möglichkeit, dass wir durch ein Versagen in diesen scheinbar un- 
bedeutenden Versöhnungstaten uns Gottes Versöhnung verscherzen. 

Was Christen für das Europa von morgen beitragen können, ist dies: Anstif- 
ter zu sein zu Taten der Versöhnung. Wir Glaubende haben als mit Gott Ver- 
söhnte gleichsam den Rücken frei. Wir können ohne Angst und krankhaften 
Zwang zur Rückversicherung anderen die Hand zur Versöhnung reichen. 

Und zwar näherhin: (1) zu einer Versöhnung zwischen Ost und West, kon- 
kret in Deutschland selbst. 

Ich freue mich, wenn ich höre, dass gläubige Christen in unseren Gemeinden 
dazu beitragen, die Fremdheit, ja den Unwillen und das Misstrauen zwischen 
Ost und West durch ganz persönliche Zeichen der Verständigung und des 
Brückenschlags zu überwinden. Das ist gerade jetzt, in der Phase der ab- 
gekühlten Freude über die gewonnene Einheit und der Phase der Ernüchterung 
angesichts anstehender Sparmaßnahmen, wichtig. Wenn jetzt die Stammtisch- 



Joachim Wanke 202 

parolen und die Sprüche der politischen Extremisten in unserem Land - und 
nicht nur dort - das Ohr der Mehrheit gewinnen, wäre das verhängnisvoll. Es 
braucht jetzt Sachverstand und differenziertes Urteilsvermögen, um in den an- 
stehenden Fragen der Ausgestaltung der Einheit - politisch, wirtschaftlich, 
kulturell - wirklich Zukunft zu gewinnen und nicht Zukunft zu verbauen. Aber 
noch mehr braucht es Menschen, die bereit sind, zwischen Ost und West mit 
Vertrauen aufeinander zuzugehen, die nicht mit Überheblichkeit ihre jeweils 
eigenen Erfahrungen als letzte Lebensweisheit ansehen, sondern die bereit 
sind, voneinander und miteinander zu lernen und notfalls gemeinsam neue We- 
ge zu gehen. Hier leisten gerade gläubige Christen wichtige Dienste für das 
Zusammenwachsen unseres Landes. 

Ich wiederhole hier, was ich schon mehrfach öffentlich zum Ausdruck ge- 
bracht habe, dass ich dankbar bin für den Einsatz vieler oftmals christlich mo- 
tivierter Frauen und Männer in Politik, Verwaltung, Justiz, Schule, Armee, 
Wirtschaft aus der alten Bundesrepublik bei uns im Osten, in den neuen Bun- 
desländern. Sicher, es mag auch den einen oder anderen geben, der nicht ganz 
selbstlos den Weg in den Osten gefunden hat. Doch diskreditiert das nicht den 
Einsatz der vielen, die uns solidarisch helfen, aus den Problemen und Bela- 
stungen der Vergangenheit herauszukommen und zusammen mit uns einen 
Neuanfang zu machen. Als Versöhnte versöhnt miteinander umgehen - trotz 
des politischen Meinungsstreits, trotz unterschiedlicher Prägung durch die je- 
weiligen Gesellschaftssysteme, trotz des Generationen- und Geschlechterkon- 
flikts, das ist in der Tat eine Haltung, an der Christen sich in allen Lagern und 
gesellschaftlichen Gruppierungen gegenseitig erkennen sollten. 

(2) Zur Versöhnung einladen und um Versöhnung bitten - zu unseren Nach- 
barvölkern hin, besonders nach dem Osten -, das sollte uns Christen heraus- 
fordern. 

In der früheren Bundesrepublik ist es gelungen, die alte Erbfeindschaft zwi- 
schen Deutschland und Frankreich zu beenden und ein neues, freundschaftli- 
ches Miteinander der beiden Völker zu beginnen. Wir im Osten müssen diese 
Versöhnungstat noch nachträglich ratifizieren und zusätzlich das nachholen, 
was unser altes politisches System trotz seiner ideologischen Freundschafts- 
floskeln nicht geleistet hat: die Versöhnung der Deutschen mit den Polen, den 
Tschechen und Slowaken, den Russen. Die Exzesse von Fremdenfeindlichkeit 
in unserem Land haben uns alle (gottlob!) aufgeschreckt. Wir sollten uns nicht 
von diesen Taten entmutigen lassen, mit Beharrlichkeit und Geduld wirkliche 
Verständigung mit unseren Nachbarvölkern anzustreben. Ich bin überzeugt, 
dass in der Breite unserer Bevölkerung die Bereitschaft dafür vorhanden ist. 

Kardinal Franz König hat jüngst zu unserem Thema einen bemerkenswerten 
Aufsatz geschrieben. Darin führt er - aus der Sicht Österreichs formuliert - 



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 203 

Folgendes aus: •Westeuropa ist nicht Europa, sondern nur ein Teil und kann 
nicht durch Geld und wirtschaftliche Dominanz allein den Weg Europas be- 
stimmen. Der Wunsch und der Wille der osteuropäischen Staatengruppe, in die 
Europäische Union aufgenommen zu werden, ist für die Zukunft Europas von 
großer Wichtigkeit. Wenn daher in Westeuropa die Finanzminister allein ent- 
scheiden und die Bedingungen für die Aufnahme vorschreiben, so kann das ei- 
ne tiefe Enttäuschung und Abkehr Osteuropas von Europa fördern. Bei allem 
Verständnis für die dadurch entstehenden Probleme - gerade für die einfachen, 
oft hart arbeitenden Menschen im Westen - dürfen wir nicht vergessen, dass 
erst die •Europäisierung" des ganzen Kontinents, um mit Johannes Paul II. zu 
sprechen, allen Menschen, im Osten und Westen, zugute kommt. 

Die Geschichte Zentraleuropas ist noch immer eine Kraft, die Staat und Na- 
tionen in der Mitte Europas in besonderer Weise verbindet. Was in der Zeit der 
Habsburger-Monarchie in Mitteleuropa aufgebaut wurde, besteht immer noch 
als ein Gefühl gegenseitiger Verbundenheit, über alle geschichtlichen Er- 
eignisse hinweg. Österreich hat hier eine große Aufgabe: alte europäische 
Brücken wieder aufzubauen. 

Für Österreich ergibt sich daher die Notwendigkeit, das Interesse an den sla- 
wischen Sprachen im mittleren Europa zu wecken und zu fördern; es liegt na- 
he, der jungen Generation in Österreich zu empfehlen, eine slawische Sprache 
zu erlernen."4 

Manchmal wird darüber geklagt, dass die jungen Leute in unseren Gemein- 
den so uninteressiert am Gemeindeleben und religiös so wenig ansprechbar 
seien. Meine Erfahrung ist, dass unsere Jugend dort ganz sensibilisiert ist, wo 
es um dieses Werk der Versöhnung zwischen den Völkern geht: ob das nun 
konkret Rumänienhilfe oder Sorge um Tschernobyl-Kinder oder Mitarbeit bei 
der Aktion Sühnezeichen ist. Und auf dem Jakobus-Pilgerpfad nach Santiago 
oder zu den Taize-Brüdern nach Frankreich gehen sie auch nicht nur aus reiner 
Abenteuerlust. Das ist für viele Jugendliche ihr Zugang zum Evangelium. Die 
jungen Leute finden dort das, was sie vielleicht in der gutbürgerlichen Behag- 
lichkeit unserer Kirchgemeinden vermissen: dass wir Christenleute am mei- 
sten Grund haben sollten, uns über die •Buntheit", die Verschiedenartigkeit des 
Gottesvolkes in allen Völkern zu freuen. •Alle Völker, preiset den Herrn!" - 
dieses Psalmwort in unseren Gottesdiensten nehmen junge Leute - Gott sei 
Dank - erfreulich ernst. Sie werden - so hoffe ich - bald auch lernen, wieder 
andere Aussagen unseres Glaubens ernst zu nehmen. 

(3) Und schließlich: Versöhnt miteinander umgehen zwischen den Kirchen 
und kirchlichen Gemeinschaften. 

' Zitiert nach KNA / OKI / 26. 



Joachim Wanke 204 

Das ist ein Dauerthema für uns Christen seit den Tagen der Apostel und Kir- 
chenväter, die sich mit den Judaisten und Gnosisanhängern auseinandersetzen 
mussten, bis zu den Zeiten der Reformatoren hin, die nicht nur mit den Alt- 
gläubigen, sondern auch mit den Schwärmern und Enthusiasten ihre Probleme 
hatten, bis hin zur Gegenwart, in der das corpus christianorum, die Christen- 
heit mehr einem Flickenteppich ähnelt als dem einen, ungeteilten Gewand Jesu 
Christi. Wir dürfen uns nicht mit den Spaltungen und Sonderkirchen abfinden 
getreu dem Motto: Die Vielzahl der Kirchen steigert die Überlebenschancen 
des Christentums. Man hört manchmal solche Theorien, auch unter Theologen. 
Das mag seine soziologischen Vernunftgründe haben. Eine Beruhigung für 
wirkliche Jünger Jesu Christi kann eine solche Auskunft nicht sein. Darum ist 
die Einheit der Kirche Jesu Christi ein Thema, das uns Christen im Europa von 
morgen neu und vertieft bewegen muss. 

Deutschland ist vielleicht mehr als andere europäische Völker dank seiner 
jahrhundertelangen Erfahrung eines mehr oder weniger gedeihlichen Mitein- 
anders der Konfessionen dazu verpflichtet, Wege im ökumenischen Gespräch 
aufzuzeigen, Wege, die zu einer möglichen Einheit der Kirche führen. Gemeint 
ist eine Einheit in Vielfalt, die den geistigen Reichtum der jeweiligen konfes- 
sionellen Herkünfte in die größere Einheit und Gemeinschaft der einen Kirche 
Jesu Christi einzubringen vermag. Wir müssen in Geduld den Weg der Öku- 
mene im Geist der Versöhnung weitergehen. 

Ich wiederhole immer wieder den mir wichtigen Gedanken: Wenn wir uns 
immer mehr miteinander der Mitte, d. h. Jesus Christus nähern, kommen wir, 
gleichsam zwangsweise, auch einander näher. Bei wirklich engagierten, geist- 
lich lebendigen Christen, ob evangelisch, katholisch oder orthodox oder im 
freikirchlichen Bereich, erfahre ich immer wieder eine große Hochachtung und 
Wertschätzung der geistlichen Reichtümer der anderen Konfession. Da wird 
nichts an Differenzen zugedeckt, aber auch nichts dem anderen übergestülpt. 
Da leidet man unter den noch bestehenden Trennungen, etwa bei der Euchari- 
stiefeier, aber man nötigt nicht den anderen, um eines augenblicklich frommen 
Gefühls willen, sein kirchliches Selbstverständnis aufzugeben. Man lernt an- 
einander und miteinander. Das nenne ich: versöhnt, nämlich in Hochachtung 
und Liebe miteinander umgehen. 

Nur andeuten kann ich hier den Gedanken, dass der Fortschritt im Zusam- 
menwachsen der getrennten christlichen Bekenntnisse mit dem Bemühen ein- 
hergehen muss, sich wieder der jüdischen Wurzeln des christlichen Glaubens 
vertieft bewusst zu werden. Der jüdisch-christliche Dialog ist in gewisser Hin- 
sicht der hermeneutische Horizont für alle innerchristlichen Verständigungs- 
wege. Man muss sich darauf besinnen, aus welcher Familie man stammt, um 
verwandtschaftliche Beziehungen wieder zu aktivieren. Darum ist der Dialog 
der Christen mit unseren •älteren Geschwistern" von besonderer Wichtigkeit. 



Die Christen Europas vor der Herausforderung unserer Zeit 205 

In gewissem Sinn gilt das auch für das Gespräch mit der dritten abrahamiti- 
schen Religion, dem Islam, der zunehmend in Europa Präsenz zeigt. Hoff- 
nungsvoll scheint mir hier der Ansatz für das Gespräch die jeweilige Gebetser- 
fahrung zu sein, weniger der theologische Vergleich der jeweiligen Lehrsyste- 
matik (die ja im Islam nicht so ausgeprägt ist wie im Christentum). Wo 
berühren Christen, Juden und Moslems dasselbe göttliche Geheimnis? Welche 
Erfahrungen machen sie dabei? Das könnte eine Fragestellung für einen Reli- 
gionsdialog sein, der hoffnungsvoll ist. 

Ich habe jetzt mehr aus der Perspektive unserer deutschen Situation das Ver- 
söhnungsthema kurz entfaltet. Es ist aber auch so deutlich geworden, welche 
Brisanz dieses Stichwort für die Kirchen Europas selbst beinhaltet. Ich brauche 
nur auf den Konflikt auf dem Balkan zu verweisen, der auch ein Konflikt zwi- 
schen Konfessionen und Religionen ist. Die letzte europäische Ökumenische 
Versammlung 1997 in Graz hat dieses Stichwort Versöhnung ausdrücklich the- 
matisiert. Eine Frucht dieser Versammlung ist eine jetzt allen christlichen Kir- 
chen Europas vorgelegte •Charta oecumenica", eine Selbstverpflichtung aller 
Christen unseres Kontinents, nie mehr zu dulden, dass unterschiedliche reli- 
giöse Bekenntnisse für Krieg und Vertreibung missbraucht werden dürfen. 

Anfang der 90er Jahre fanden ziemlich gleichzeitig drei bedeutsame kirchli- 
che Ereignisse statt: Im November 1991 eine außerordentliche katholische 
Bischofssynode in Rom zum Thema Europa, und im März 1992 jeweils eine 
europäische Versammlung evangelischer Kirchen in Budapest und eine Zu- 
sammenkunft aller orthodoxen Patriarchen im Phanar in Istanbul. Jede dieser 
Zusammenkünfte für sich war beachtlich und als Versuch, die jeweiligen 
Kirchen auf das größer werdende Europa vorzubereiten, respektabel. Aber - 
fehlte da nicht etwas? Es waren eben getrennte Versammlungen der in sich ge- 
spaltenen europäischen Christenheit, zudem überschattet von mancherlei Irri- 
tationen zwischen der Orthodoxie, den Kirchen der Reformation und der Kir- 
che Roms. Rom - Budapest - Konstantinopel: es fehlt die Mitte. Es fehlt die 
gemeinsame Antwort der Christenheit auf die Herausforderung, die das neue 
Europa für uns bereithält. Wir sollten doch von einer großen gemeinsamen Ver- 
sammlung aller christlichen Kirchen Europas träumen, auch wenn diese der- 
zeit scheinbar noch nicht möglich ist. Rom - Budapest - Konstantinopel: Jede 
Stimme ist für sich beachtlich und gewichtig. Aber nur gemeinsam könnten die 
Kirchen dem Evangelium Christi wirklich Gehör verschaffen. 

Ich möchte mit Worten von Kardinal König schließen, einem Mann, der wie 
kaum ein anderer christliches Profil mit europäischer Weite verbindet: •Heute 
haben wir, wie zur Zeit eines Benedikt, die Last und die Chance eines neuen 
Anfangs. Das Schicksal dieses neuen Europas liegt in unseren Händen."5 

' Zitiert nach KNA/ÖKI / 26. 




