
Die Taube, ein vielschichtiges Symbol 

Die neue Kapelle der Katholischen Hochschulgemeinde in Stuttgart 
mit ihren Glasfenstern von Ada Isensee 

Detlef Stäps, Stuttgart 

Wie muss eine moderne Kapelle aussehen, die jungen Menschen für eine 
zeitgemäße und durchaus experimentelle Liturgie Raum schafft? Wie muss 
ein Raum aussehen, der den Spagat versucht zwischen der Gemeindefeier 
der Eucharistie auf der einen und der persönlichen Betrachtung und Me- 
ditation des einzelnen auf der anderen Seite? 

Die neue Kapelle der Katholischen Hochschulgemeinde in Stuttgart soll hier 
keinesfalls als Modellfall oder Musterlösung dieser Fragen vorgestellt werden. 
Sie ist ein Beispiel, das in intensivem Austausch zwischen Studierenden, 
Künstlern, Kunstkommission der Diözese Rottenburg-Stuttgart und Hauptbe- 
ruflichen der Gemeinde entstanden ist, und sie soll als Versuch besonders we- 
gen ihrer künstlerisch gestalteten Glasfenster hier zu Wort kommen. 

Die 1944 in Potsdam geborene Künstlerin Ada Isensee ist besonders 
durch architekturgebundene Glasgestaltung hervorgetreten,1 doch sind auch 
ihre Meditationsbilder in Glas, ihre Zeichnungen und Graphiken weite Fel- 
der für lyrische Entdeckungsreisen. Sie ist mit ihrem Lehrer H. G. von 
Stockhausen verheiratet und lebt als freischaffende Malerin in Buoch/Rems- 
halden bei Stuttgart. 

Die 1998 eingerichtete Kapelle wird auf einer der beiden Längs wände in 
voller Länge von den über 7 m2 großen Glasfenstern von Ada Isensee ge- 
prägt, so dass es ratsam schien, ansonsten auf künstlerische Ausschmückung 
zu verzichten. Ein schlichter Holzaltar wurde von Sr. Sigmunda May OSF 
entworfen und ist wie der Kerzenständer und die einfachen Hocker aus Ei- 
chenholz gefertigt. Drei weiße Wände erzeugen ein Vakuum, in das Gott ein- 
treten kann, und bewahren davor, die Kapelle als •gute Stube" zu empfin- 
den.2 Es bleibt etwas offen. 

1 Ihre wichtigsten Arbeiten sind die glaskünstlerische Ausgestaltung der Krankenhauska- 
pelle der Evangelischen Diakonissenanstalt in Speyer (1989/98), der Protestantischen Kir- 
che in Pleisweiler-Oberhofen (1991/92) und der St. Johannes-Kirche in Neumarkt/Ober- 
pfalz (1994/95), die Glasdecke im Levantehaus (Hyatt-Hotel) in Hamburg (1997) und die 
Glasbilder im Foyer des Bayerischen Rundfunks in München (1999). 
2 Es kann hierbei an ein Wort von Romano Guardini gedacht werden: •Die richtig geform- 
te Leere von Raum und Fläche ist keine bloße Negation der Bildlichkeit, sondern deren 
Gegenpol. Sie verhält sich zu dieser wie das Schweigen zum Wort." Zit. nach K. Richter, 
Kirchenräume und Kirchenträume, 27. 



Die Taube, ein vielschichtiges Symbol 207 

Die zuvor eintönige Fensterwand erhält durch die Gliederung der Glas- 
fenster einen klaren Schwerpunkt, nämlich dort, wo jetzt der Altar steht. 
Hier bildet das Fenster der Taube ein Zentrum, während auf der linken 
Seite der Tabernakel3 mit dem Fenster der Berufung des Mose am bren- 
nenden Dornbusch einen lateralen Akzent setzt. Die vorgegebene Struktur 
der Fenster legte eine Zusammenfassung von drei Fenstern in der Mitte zu 
einer Triptychonform nahe. In ihr werden drei Fenster inhaltlich und for- 
mal zusammengebunden und setzen somit einen klaren Akzent, geben dem 
Raum ein Ziel und eine Richtung. Erst durch diese Fenster erhält der nüch- 
terne Raum eine Prägung, einen Charakter. Wenden wir uns dem Fenster 
der Taube mit seinen beiden Seitenteilen zu. Die inhaltliche Ausrichtung 
am Johannesprolog hat die Künstlerin selbst gewählt. Ihre Umsetzung in 
Bildsprache ist absolut originell und besitzt in der christlichen Ikonogra- 
phie - soweit ich es überblicke - keine Parallelen. Es ist schon fast wag- 
halsig, diesen hochtheologischen und rationalen Text in die Sprache von 
Form und Farbe zu übersetzen. Doch gibt es auch Metaphern, die zu einer 
bildlichen Umsetzung einladen: •Und das Licht leuchtet in der Finsternis, 
und die Finsternis hat es nicht erfasst" (Joh 1,5). Die Finsternis wird sym- 
bolisiert durch ein intensives Blau. Es erstreckt sich vom Mittelfenster bis 
in die Seitenfenster und verändert dabei stetig seine Helligkeit und Tiefe. 
Die Glasscheiben sind in Überfangtechnik geblasen, so dass die Künstle- 
rin an den Seiten durch Wegätzen der blauen Schichten einen Übergang zu 
weißer Farbe hervorrufen konnte. Wenn auch Blau in der christlichen Iko- 
nographie normalerweise den Himmel und damit das Göttliche, die Trans- 
zendenz meint, so definiert es die Künstlerin in ihrem Werk auf dem Hin- 
tergrund des Bibeltextes als Ausdruck der Dunkelheit, der Gottferne, ja der 
Gottesgegnerschaft. Und in dieses feindliche Dunkel wagt sich die Taube 
als Symbol des Göttlichen. Sie wird getragen von einem Lichtstrahl, der 
von oben herabstößt und das Dunkel zerreißt. Er scheint ein Tor, eine 
Treppe zu öffnen, die auch uns offen steht. Dabei ist es besonders schön, 
die natürliche Bewegung des fließenden Überfangglases in diesem gelben 
Strahl zu beobachten, die auch die Taube durchzieht. Blasen, die zufällig 
entstanden sind, werden von der Künstlerin bewusst in ihre Komposition 
eingebunden; ein eiförmiges Gebilde unter der Taube symbolisiert Frucht- 
barkeit für die Welt.4 Und dieser Strahl, der die Schöpfung durchzuckt, 
spaltet das Reich der Finsternis und gibt uns die Gewissheit, dass sich die- 
ser Spalt nie wieder schließen wird, weil es zu den schönsten Eigenschaf- 

3 Der Tabernakel wurde wie auch das Wandkreuz von dem Architekten Thomas Fleischer 
aus Eichenholz und Messing gefertigt. 
4 Auf der linken Brustseite der Taube sticht bei direktem Lichteinfall ein leicht geätzter 
Fleck heraus, der die Herzseite markieren soll. 



Detlef Stäps 208 

ten der Schöpfung gehört, dass die Finsternis niemals das Licht besiegt, 
immer ist das Licht stärker; selbst eine kleine Kerze besiegt die Nacht. 
Und wenn wir nun in dieses Blau unsere eigenen Schatten und Finster- 
nisse, unsere Leiden und Krankheiten hineintragen, dann spüren wir es: 
das Licht, die Taube, ein Bild der Hoffnung. 

Die Taube ist aber kein genuin christliches Symbol. In Babylonien und 
Assyrien stand sie im Zusammenhang mit der Fruchtbarkeitsgöttin Isch- 
tar, in Phönizien wurde sie in Verbindung mit dem Astarte-Kult gesehen; 
diese Göttin fand auch in Palästina als Fruchtbarkeits- und Kriegsgöttin 
Verehrer. In Griechenland galt die Taube als heilig, weil sie der Aphro- 
dite zugeordnet wurde und stand so für den sublimierten Eros. Auch der 
Islam sieht in ihr einen heiligen Vogel, weil sie Mohammed auf der Flucht 
beschützte. Bekannt ist auch die Symbolik der Friedenstaube, die vom Ju- 
dentum herrührt: Noah ließ nach der Sintflut dreimal eine Taube fliegen; 
beim zweiten Mal kehrte sie mit einem Ölzweig zurück, Zeichen der Ver- 
söhnung zwischen Gott und Mensch (vgl. Gen 8,8-12). Die weiße Taube 
gilt als Symbol der Arglosigkeit (vgl. Mt 10,16) und Reinheit. In der 
christlichen Kunst steht sie aber besonders für den Heiligen Geist, da die 
Erzählungen von der Taufe Jesu vom Heiligen Geist berichten, der wie 
eine Taube auf Jesus herabkommt (vgl. Mt 3,16 par). 

Doch welchen Symbolwert hat die Taube in diesem Werk von Ada 
Isensee? Sicher lässt sich dies nicht auf ein Wort einschränken, zu viel- 
schichtig ist das Werk und zu zahlreich sind die Anklänge an biblische 
Texte. Zunächst fühlen wir uns natürlich an den Heiligen Geist erinnert, 
aber weniger an die Taufe Jesu als an den Anfang der Bibel, an die Schöp- 
fung: •Finsternis lag über der Urflut und Gottes Geist schwebte über dem 
Wasser" (Gen 1,2). Finsternis und Wasser sind hier miteinander verbun- 
den, ihre innere Bewegung wird vom ruhigen Schweben des Geistes kon- 
trastiert. Im Bild ist es die Taube, die über dem Wasser schwebt und im 
gleißenden Lichtstrahl Ordnung, Licht und Ruhe bringt. Der dem Fen- 
sterbild zugrundeliegende Johannesprolog aber spricht nicht vom Heili- 
gen Geist, sondern er spricht vom Wort Gottes, dem Logos, wie die Theo- 
logie Christus nennt. Interessanterweise bezeichnen mehrere Kirchenvä- 
ter in den ersten Jahrhunderten Christus als Taube, so z. B. Cyrill von 
Alexandrien im 5. Jahrhundert.5 Auf den Konzilien von Nicäa und Kon- 
stantinopel (325 und 381) wird aber die Taube als Symbol des Geistes 
festgelegt, vermutlich aufgrund der klaren Schriftgrundlage. 

5 De adoratione in spiritu et veritate, XV. 

-* Farbtafel: © Ada Isensee, Glasfenster (Detail), KHG Stuttgart 1998. 
Foto: Rotraud Harling. 



•$P\ l'/ i v \ \ 

"WiFTTl? 



Die Taube, ein vielschichtiges Symbol 209 

An die Tradition der alten Kirche, Christus als Taube zu bezeichnen, 
scheint Ada Isensee anzuknüpfen.6 Sie spannt die Taube aus zwischen 
Dunkel und Licht, zwischen Gott und den Menschen. Sicherlich nicht zu- 
fällig sind die Flügel in Kreuzform gespreizt und machen die Fensterhol- 
men in den Seitenfenstern zum Querbalken eines Kreuzes. Und ich denke 
an die Kreuzigungsszene, wie sie uns Lukas schildert: •Die Sonne ver- 
dunkelte sich und der Vorhang im Tempel riss mitten entzwei" (Lk 23,45). 
In die Finsternis dieser Welt, in Leiden und Tod ist die Christus-Taube 
hinabgestiegen. Dabei bleibt sie aber davon nicht unberührt, das Dunkel 
der Welt prallt nicht einfach an ihr ab. So wie Christus das Leid und den 
Tod der Menschen am Kreuz auf sich nahm, so wird auch die Taube vom 
Dunkel berührt, aber nicht ergriffen. Das Licht zerteilt die Wolken, es zer- 
reißt die Finsternis. Doch über allem schwebt aufrecht und eigen-ständig 
die Taube. Sie strahlt Göttliches aus, sie ist auch ein Bild des Auferstan- 
denen. Und das Licht leuchtet in der Finsternis. 

So sind beide inhaltlichen Verankerungen an diesem Bild abzulesen. 
Erstens die Geisttaube, die über den Wassern schwebt, wobei das Blau 
klar als Wasser gedeutet werden kann und sich durch die leicht ver- 
schleierte Durchsicht tatsächlich ein Effekt ergibt, als wenn wir durch 
Wasserschlieren hindurchschauen würden. Die weißen Ränder könnten 
dann wie aufspritzende Gischt sein,7 über deren Tosen der Geist schwebt. 
Nicht zufälligerweise steht deshalb auch der Altar unter der Geisttaube, 
die epikletische Handlung der Eucharistiefeier verlangt nach der Präsenz 
des Geistes. Zweitens die Christustaube, die in die Finsternis der Welt 
hinabsteigt, wobei das dunkle Blau die Gottabgewandtheit der Menschen, 
ihr Gefangensein im Innerweltlichen symbolisiert. Interessanterweise ist 
fast nur das Blau so transparent, dass es die Fassaden der gegenüberlie- 
genden Häuserzeile durchscheinen lässt (andere Partien sind gesand- 
strahlt und übermitteln die äußeren Bilder deshalb nicht). Formal nimmt 
die Künstlerin durch das starre Raster der Bleiruten (das auch durch die 
Gliederung der Fenster vorgegeben war) dieses Element der strengen, 
rechteckigen Gliederung der gegenüberliegenden Fassaden in ihrem Werk 
auf. Wir sehen, wie nur die Taube dieses Raster durchbricht. Inhaltlich 
können wir das starr strukturierte und technisch vordergründige Raster 
der durchscheinenden Fassaden als Bild der Welt deuten, die in der Fin- 
sternis gefangen scheint, aber doch von Gottes Licht durchzogen und 
überstrahlt wird. 

6 Es kann auch der auf den Wolken wiederkehrende Christus assoziiert werden. Vgl. Mk 
13,26 par. 
7 Auf der linken Seite, neben dem Dornbusch, ist diese viel bewegter als rechts. 



Lorenz Rademacher 210 

Mit dieser rechten Seite der Fensterwand ergibt sich ein sehr ruhiger, 
meditativer Akzent für das Gemeindeleben. Durch das Thema wird ein 
gemeindlicher, kirchlicher Bezug hergestellt. Die Aufmerksamkeit des 
Betrachters wird durch die Taube konzentriert und besonders auf das 
Auge als Symbol der göttlichen Anwesenheit gelenkt. Das Auge, der nach 
links gewandte Kopf der Taube, stellt auch eine Verbindung zum linken 
Fenster mit der Berufung des Mose her, das eher den Bezug des einzel- 
nen zu Gott ins Zentrum stellt und wo der Tabernakel zur persönlichen 
Meditation einlädt. Das Triptychon soll den Betrachter sammeln, ihn in 
sein eigenes Zentrum und damit zu Gott führen, ihn aber trotzdem nicht 
von der Welt abschotten. Die Welt ist da und schaut zu uns herein, aber 
sie hindert uns nicht, zu uns selbst zu finden. 

Brennt das Feuer hell? 
Zum 150. Todestag Vinzenz Pallottis 

Lorenz Rademacher, Rheinbach 

•Gott ist bereit, mehr zu tun, als wir je von ihm erbitten können. Doch er 
will auch, daß wir in dieser Welt alles tun, was menschliche Kraft vermag. 
Arbeiten wir und denken wir an das Herrenwort: ,Ich bin gekommen, um 
Feuer auf die Erde zu bringen. Was will ich anderes, als daß es brenne?'" 
(Vinzenz Pallotti)1 

1. ,Laien-Apostolat' oder .Katholisches Apostolat'? 

•Alle - ob alt oder jung, gesund oder krank, allein oder in Gemeinschaft - 
können auf dem Platz, den ihnen Gott im Leben zugewiesen hat, in 
irgendeiner Weise an den apostolischen Aufgaben Jesu Christi teilneh- 
men. Jeder ist verpflichtet, mit allen Gaben der Natur und der Gnade, die 
er von Gott erhalten hat, zum Heil der Menschen beizutragen. "2 

1 Siehe: Wir beten gemeinsam. Pallottinische Gemeinschaftsgebete. Gesellschaft des Katholi- 
schen Apostolates. Hrsg. vom Generalat der Pallottiner. Rom 1988, 94. 
2 V. Pallotti, Opere Complete IV. A cura di Don Francesco Moccia SAC. Roma 1964-1985, 
182 und 308. 




