Lorenz Rademacher 210

Mit dieser rechten Seite der Fensterwand ergibt sich ein sehr ruhiger,
meditativer Akzent fiir das Gemeindeleben. Durch das Thema wird ein
gemeindlicher, kirchlicher Bezug hergestellt. Die Aufmerksamkeit des
Betrachters wird durch die Taube konzentriert und besonders auf das
Auge als Symbol der gottlichen Anwesenheit gelenkt. Das Auge, der nach
links gewandte Kopf der Taube, stellt auch eine Verbindung zum linken
Fenster mit der Berufung des Mose her, das eher den Bezug des einzel-
nen zu Gott ins Zentrum stellt und wo der Tabernakel zur persénlichen
Meditation einlddt. Das Triptychon soll den Betrachter sammeln, ihn in
sein eigenes Zentrum und damit zu Gott fithren, ihn aber trotzdem nicht
von der Welt abschotten. Die Welt ist da und schaut zu uns herein, aber
sie hindert uns nicht, zu uns selbst zu finden.

Brennt das Feuer hell?

Zum 150. Todestag Vinzenz Pallottis

Lorenz Rademacher, Rheinbach

. Gott ist bereit, mehr zu tun, als wir je von ihm erbitten kinnen. Doch er
will auch, daf3 wir in dieser Welt alles tun, was menschliche Kraft vermag.
Arbeiten wir und denken wir an das Herrenwort: ,Ich bin gekommen, um
Feuer auf die Erde zu bringen. Was will ich anderes, als daf3 es brenne?
(Vinzenz Pallotti)!

1. ,Laien-Apostolat‘ oder ,Katholisches Apostolat*?

»Alle — ob alt oder jung, gesund oder krank, allein oder in Gemeinschaft -
konnen auf dem Platz, den ihnen Gott im Leben zugewiesen hat, in
irgendeiner Weise an den apostolischen Aufgaben Jesu Christi teilneh-
men. Jeder ist verpflichtet, mit allen Gaben der Natur und der Gnade, die
er von Gott erhalten hat, zum Heil der Menschen beizutragen. “?

! Siehe: Wir beten gemeinsam. Pallottinische Gemeinschafisgebete. Gesellschaft des Katholi-
schen Apostolates. Hrsg. vom Generalat der Pallotliner. Rom 1988, 94.

2 V. Pallotti, Opere Complete V. A cura di Don Francesco Moccia SAC. Roma 1964-1985,
182 und 308.



Zum 150. Todestag Vinzenz Pallottis 211

Nein -, wer dies sagt, ist nicht der ins Gerede gekommene brasiliani-
sche Befreiungstheologe Leonardo Boff. Doch von diesem horen wir Ent-
sprechendes; er schreibt: ,,Aufgrund von Glauben und Taufe sind alle un-
mittelbar in Christus eingegliedert. Der Geist wirkt in allen, fiihrt alle zu
einer Gemeinschaft zusammen und schafft echte Briiderlichkeit. ... In die-
ser Gemeinschaft haben alle — und nicht nur einige — einen missionari-
schen Auftrag, alle tragen Verantwortung fiir die Kirche ... "3

Das, was in vergangenen Jahren vornehmlich den Kirchenleitungen hier
bei uns als geradezu ,kirchenrevolutionires‘ Konzept erschien, war es so
auch schon vor 150 Jahren in Rom und beleuchtet die Situation des ein-
gangs zitierten romischen Priesters Vinzenz Pallotti, der mit seiner Griin-
dung eines ,Katholischen Apostolates‘ im Jahre 1835 das schon ein Stiick
weit initiierte, was heute als ,Neuentdeckung der Kirche” (Boff) ange-
sprochen werden kann.

Diese Griindung geschah geradezu mit prophetischem Blick fiir die Be-
lange der neuzeitlichen Kirche, und dies in Rom, dem Zentrum der abend-
landischen Christenheit mit seiner damaligen — um es salopp zu sagen —
Kleriker-,Schwemme*. Die Gefahr einer ,klerikalistischen Engfiihrung‘
der Kirche erkannt und ein Stiick weit aufgebrochen zu haben: darin liegt
wohl das groBie Verdienst Pallottis. Der erkannten Aufgabe hat er sich mit
dem ganzen Einsatz seiner Krifte gestellt, und das trotz vielfacher An-
feindungen. Denn: Obwohl seine Griindung am 4. April 1835 vom be-
freundeten Kardinalvikar Odescalchi auf Weisung Papst Gregors XVI.
gutgeheiflen wurde, stellte die vatikanische ,Kongregation fiir die Glau-
bensverbreitung‘ ihm bereits drei Jahre spéter ein Dekret zur Auflésung
seines ,Katholischen Apostolates‘ zu.

Was war das Unangenehme, Argerliche, ja — ,Revolutionire* an seiner
Griindung? Doch wohl dies: daB er ein ,Katholisches Apostolat® griindete
(und das heiBit keineswegs ein konfessionell verengtes rémisch-katholi-
sches, sondern ein — im urspriinglichen Sinne des Wortes — allumfassend-
allgemeines Apostolat), und zwar zu einer Zeit, da das Apostolat in der
Kirche nur als Teilhabe am Apostolat der Bischofe als den ,Nachfolgern
der Apostel‘ verstanden wurde.

Wenn Pallotti auch mit der Kirche dachte und fiihlte (sentire cum eccle-
sia), so arbeitete er doch trotz Auflosungsdekret unter erheblichen
Schwierigkeiten weiter, und wenn sich auch nach der partiellen Riicknah-
me des Verbots der Vereinigung seine Idee nicht mehr in der urspriinglich
konzipierten Weise realisieren lieB, so fiihrte sein zielstrebiges Bemiihen
doch letztlich hin zur Entfaltung der , Vereinigung des Katholischen Apo-

AL. Boff, Die Neuentdeckung der Kirche. Basisgemeinden in Lateinamerika. Mainz 1980, 43.



Lorenz Rademacher 212

stolates®, zu der sich heute 17 Gemeinschaften auf allen Kontinenten
zéhlen.

Was aber ist geworden aus dem ,kirchlich-revolutiondren‘ Impuls eines
,Katholischen Apostolates*, alle Menschen, alle Nationen, jede Rasse, je-
des Alter, jeden Beruf, Arme und Reiche, Gesunde und Kranke betref-
fend? Lebt dieser urspriingliche Geist Pallottis in den pallottinischen Ge-
meinschaften tatsdchlich weiter? Sie reden oft und gerne vom ,Laienapo-
stolat‘ als ihrer eigentlichen Aufgabe. Das aber ist — so scheint es — richtig
und falsch zugleich. Zwar gerit in Pallottis Konzeption der sogenannte
Laie im Gegeniiber zum Kleriker mit Notwendigkeit in besonderer Weise
in den Blick, aber hilt eine solche Redeweise vom ,Laienapostolat‘ die
Hohe pallottinischen Denkens im Rahmen eines ,Allgemeinen Apostola-
tes wirklich durch? Pallotti ging es doch wohl mehr, als es diese Redewei-
se vermittelt, um die Riickgewinnung ,kirchlicher Kompetenz* fiir alle
und jeden.Und so haben sich denn wohl auch die pallottinischen Gemein-
schaften selbstkritisch zu fragen, ob das willfdhrige Sicheinlassen auf das
seit Pius X1. (ca. 1925) propagierte Konzept des Laienapostolates im Rah-
men der sogenannten Katholischen Aktion (Znsammenschluff von Grup-
pen und Verbénden zu apostolischer Wirksamkeit) und damit das Abdrin-
gen der Laien auf den horizontal-weltlichen Sektor als vornehmlichen Zu-
stindigkeitsbereich nicht letztlich einen Riickfall hinter die pallottinische
Apostolatsidee bedeutet.

2. ,Hierarchische Uberordnung‘ oder ,Charismatische Nebenordnung‘?

In weiten Bereichen der Kirche — das zeichnet sich immer deutlicher ab —
ist die Konzeption eines ,Laienapostolates‘ mit seinem 7Teilhabe-Aspekt
bereits theologisch-praktisch durchbrochen (,Kirche von unten*). Im Auf-
nehmen dieser Stromungen und Bewegungen wire eine ,Theologie des
Apostolates* jenseits der Zweiteilung in ,Lehrende Kirche‘ und ,Hoérende
Kirche‘ (in ,Kleriker‘ und ,Laien‘) zu entwickeln, die das Apostolat aller
in der Kirche erst eigentlich ernst nimmt. Denn diese Zweiteilung hat in
der Neuzeit ganz gewill zu einer mangelhaft ausgebildeteten ldentifizie-
rung mit der Kirche und dadurch zu Absetzbewegungen von ihr gefiihrt.
In neuer Orientierung an den kirchlichen Anféngen, wie wir sie im NT
finden, wiire im Aufgreifen und Weiterfithren der Ansitze des Il. Vatican-
ums von 1962 (,,Dogmatische Konstitution iiber die Kirche*/ ,.Dekret iiber
das Laienapostolat”) sowie der Synode der Bistiimer der Bundesrepublik
Deutschland von 1971 (,,Verantwortung des ganzen Gottesvolkes fiir die
Sendung der Kirche®) die Kirche als ganzheitliches , Volk Gottes* zu ver-



Zum 150. Todestag Vinzenz Pallottis 213

stehen. Auf dem Hintergrund der Beschrinkung des Priestertums auf Jesus
Christus allein (Hebr 4,14) und auf alle Glaubigen (1 Petr 2,9) miiflte eine
Reintegration der kirchlichen ,Leitungs-Dienste* in die ,kirchliche Basis*
betrieben werden. In diesem Zusammenhang konnte die paulinische Kir-
chenstruktur neu entdeckt werden, wie sie vor allem in den Charismenli-
sten 1 Kor 12,8-10/1 Kor 12,28-30 / Rém 12,68 greifbar wird. Es gibt
,»1. Charismen der Verkiindigung: dazu zdhlen die Funktionen der Apostel,
Propheten, Lehrer, Evangelisten, Mahner; 2. Charismen der Hilfsdienste:
dazu zidhlen die Funktionen der Diakone und Diakonissen, der Almosen-
geber und Krankenpfleger, der im Dienst der Gemeinde stehenden Wit-
wen; 3. Charismen der Leitung: Erstlinge, Vorsteher, Episkopen, Hirten*4.
Bei prinzipieller Gleichrangigkeit gibt es eine funktionsbedingte Diffe-
renzierung im wechselseitigen ,,Fiireinander-Dasein“. Bei Paulus ist die
Kirche als Ganze ,Geschopf des Geistes* (jeder hat seine Gnadengabe)
und ,Leib des Christus* (jeder ist ein Glied dieses Leibes).

Um nun die innere Néhe Pallottis zu Paulus kurz zu veranschaulichen,
komme jener selbst wiederum zn Wort; es heiit bei ihm iiber das ,univer-
sale Apostolat*:

»Jeder kann das Verdienst des Apostels erwerben, wenn er mit seinen
Talenten, seiner Bildung, seinen Beziehungen, seinem Beruf und Hand-
werk, seinem Wort, mit seinem Vermogen und irdischen Giitern oder we-
nigstens mit seinem Gebet nach Krdften mithilft, daf$ der Glaube an Jesus
Christus in der ganzen Welt verbreitet werde. 3

Pallotti ist ganz und gar ein ,,Mann paulinischer Geistesart”. Sein aus
dem 2. Brief des Paulus an die Korinther entnommener und seinen Ge-
meinschaften vermittelter Wahlspruch ,,Die Liebe Christi dringt uns*
(5,14) bringt ihn selbst in geradezu endzeitlich-rastloser Weise zum Ein-
satz.

Fiir seinen Gedédchtnistag, den 22. Januar, sieht die Kirche als Lesung
das ,,Hohelied der Liebe* aus dem 1. Korintherbrief des Paulus vor, einen
Text, den Pallotti im Hinblick auf das ,Katholische Apostolat® besonders
bedacht hat. Im 13. Kapitel dieses Briefes relativiert Paulus die in der Cha-
rismenliste des vorhergehenden 12. Kapitels aufgefiihrten Gnadengaben
aufgrund der hoheren Gnadengabe der .Liebe‘. Im Ausziehen dieser Linie
fiigt Pallotti folgerichtig fiir die ,Gesellschaft des Katholischen Apostola-
tes‘ zu den drei traditionellen, auf das Anbahnen des ,Reiches Gottes* aus-
gerichteten Versprechen der ,Armut‘, der ,Ehelosigkeit’, des ,Gehorsams*
ond zu dem weiteren vierten, der ,Beharrlichkeit (in der Gesellschaft)

4 H. Kiing, Die Kirche. Miinchen 1977, 222.
5Vgl. Anm. 2, 111, 145 £.



Lorenz Rademacher 214

noch ein fiinftes hinzu, nimlich: ,kirchliche Wiirden nicht anzustreben*;
damit bestimmt er — durchaus aunch kirchenkritisch — alles apostolische
Tun wieder neu als ,liebenden Dienst*. Dies aber bedeutet einen Riickgriff
auf neutestamentliches Denken. In den Schriften des NT namlich werden
Begriffe wie ,Ehre‘, ,Macht‘ und ,Stellung‘ im Znsammenhang mit kirch-
lichen Funktionen bewunfit vermieden: Der umfassende Begriff fiir alle
Funktionen in der Gemeinde ist ,Dienst‘ (diakonia). Von diesem ,diako-
nisch-charismatisch-apostolischen* Kirchenverstindnis Pallottis her wird
dann auch die innere Spannung zu einer ,amtlich-hierarchisch enggefiihr-
ten‘ Kirche einsichtig.

Pallottis neutestamentliches Modell, welches sein Anliegen in beson-
derer Weise veranschaulicht, ist dementsprechend die Pfingstszene im
Abendmahlsaal (Apg 1,12-14/2,1-13). Die Jiinger und Apostel als Repri-
sentanten des neunen Israel, der Kirche als des ganzen Volkes Gottes, und
in ihrem Kreis Maria, die Mutter Jesn, warten anf den Geist Gottes, der je-
den mit seiner Gabe (Charis) beschenkt zum apostolischen Tun.

Dieses Bild, das nns von Lukas in der Apostelgeschichte vorgestellt
wird, bleibt eine eindringliche Anfrage an eine Kirchenordnung, die sich
in einer hierarchischen Uberordnung von Diensten realisiert.

Welche Konsequenzen wiren nun aus alldem zun ziehen? Zur Einleitung
einer notwendigen groBkirchlichen BewuSBtseinsinderung zugunsten eines
allgemeinen apostolischen Tuns wére neben einer ,Theologie des Aposto-
lates jenseits der kirchlichen Zweiteilung ein nener Sprachgebrauch
vonnoten: Von ,Klerikern‘ und ,Laien‘ zu sprechen, sollte sich verbieten.
Beides sind unbiblische (ond letztlich auch unpallottisch-unpallottini-
sche) spite Reflexionsbegriffe fiir komplexe Sachverhalte; statt von ,Amt*
wire von ,Dienst® zu sprechen. Dann: Den Apostolatstriger von seiner
Negativ-Bestimmung (Laie=Nichtfachmann) her zu erfassen, bleibt weit
hinter der neutestamentlichen Sicht zuriick. Bei Paulus sind z. B. alle in
der Gemeinde ,Heilige® und ,Geistliche‘ (nicht nur die ,geweihten* Ver-
treter). Ferner: Gegenliber dem kirchlich gepriagten Wort ,Pater* (Vater)
wire im Sinne der fundamentalen Gleichheit aller das Wort ,Frater* (Bru-
der) als Anrede zu bevorzugen. Weiterhin: In Anlehnung an den neutesta-
mentlichen Sprachgebrauch sollten die ,Priester® (dieses Wort ist im NT ja
fiir Jesus Christus und alle Glaubigen reserviert) wieder Presbyter genannt
werden. Und schlieSlich: Statt von ,Weihe‘ sollte, um eine allzu grofie
Hervorhebung der Leitungsdienstinhaber zu vermeiden, von ,Ordination®
(sie bedentet Indienstnahme fiir die Gemeinde) gesprochen werden.

Selbstverstidndlich wire mit einer solchen sprachlichen ,Flurbereini-
gung‘ noch nicht die geforderte apostolische ,Revolution der Kirche von
innen‘ vollzogen. Aber es wire doch — im Sinne einer Vorwegnahme ech-



Zum 150. Todestag Vinzenz Pallottis 215

ter kirchlicher Kompetenz fiir alle — Pallotti als ,Bahnbrecher* tatsdchlich
ernst genommen.

3. ,Betreuungskirche’ oder ,Basiskirche‘?

Ob die feststellbare ,,Neuwerdung® der Kirche in den und durch die Basis-
gemeinden in Lateinamerika, Afrika und Asien nicht doch zusammen-
hiangt mit dem Konzept einer charismatischen Kirche abseits der traditio-
nell — von einigen Priestern — hierokratisch gefiihrten Kirche? Und ob der
feststellbare Auszug aus der Kirche von seiten ganzer Bevolkerungsgrup-
pen im europédischen Raum nicht doch etwas zu tun hat mit der geschicht-
lich gewachsenen Verengung des Apostolates, welches — zumal in seiner
rOmisch-zentralistischen Ausprigung — die Wiirde aller Getauften nicht
wirklich ernst genommen hat und ernst nimmt?

DaB die kirchlich Betreuten sich endlich dndern sollten, war das in
Angriff genommene Programm Pallottis: aus einer , Versorgungs- und Ser-
vice-Kirche* sollte eine ,Basis- und Initiativkirche‘® werden. Aus den
seelsorgerlich betreuten Objekten sollten heilssorgerlich souverine kirch-
liche Subjekte werden. Jeder in der Kirche solite Triger apostolisch-
missionarischer Kompetenz sein. Pallotti rief alle zum ,Allgemeinen Apo-
stolat*:

. Grofle und Kleine, Adelige und Biirgerliche, Vorgesetzte und Unterge-
bene, Gelehrte und Ungebildete, Reiche und Arme, Priester und Laien,
Welt- und Ordensleute. “7

Jeden — und nicht nur die Bischofe — sieht er als Nachfolger ,,Jesu, des
Apostels des ewigen Vaters®.

Ist nun der pallottinisch-inspirierende Impuls wenigstens in den pallot-
tinischen Gemeinschaften angemessen aufgenommen worden? Selbstkri-
tisch stellte der vorletzte Generalrektor der ,Gesellschaft des Katholi-
schen Apostolates‘ die Verfalschung pallottinischen Wesens durch ,, kle-
rikale‘ Einstellung®, ,, klerikale(s)* BewuBitsein“ und ,, klerikale® Hal-
tung* fest; es gebe die ,,weit verbreitete Auffassung, mit dem geistlichen
Amt miilten alle Gaben des Heiligen Geistes verbunden sein. Laien konn-
ten somit hochstens am geistlichen Reichtum des Amtstragers teilhaben,
aber nicht kraft eigener Berufung mit vielfidltigen Gaben des Geistes aus-

¢ Vgl. dazu J. B. Melz, Wenn die Betreuten sich dndern, in: ders., Jenseits biirgerlicher Reli-
gion. Reden iiber die Zukunft des Christentums. Miinchen, Mainz 21980, 111-125 (115-118).
7 Siehe: Vinzenz Pallotti. Ausgewdhlte Schriften. Hrsg. B. Bayer/]. Zweifel. Friedberg bei
Augsburg [1985] %1999, 68.



Lorenz Rademacher 216

gestattet sein“.® Und die unter mafigeblichem Einfluf lateinamerikani-
scher Pallottiner entstandene Botschaft der XV. Generalversammlung der
Gesellschaft (1983) an die Mitglieder spricht von ,,Zellen apostolischen
Lebens* und ,christlichen Basis-Gemeinschaften”, welche die ,,trennen-
den Unterschiede zwischen Klerus und Laien in der Kirche* iiberwinden
konnten.’

Es ist deutlich: Kirche als apostolische Gemeinschaft (communio) mit
gleicher Gottunmittelbarkeit und gleicher Bevollméchtigung aller in
, Vielgliedrigkeit’ und ,Wechselseitigkeit‘!® weist hin auf Jesu Tun
(Dienst/FuBwaschung) und damit auch auf eine schon im ,Friihkatholizis-
mus‘ einsetzende Verschiebung und Verengung; so wire eine stirker dia-
logisch-kooperative Basiskirche zur Uberwindung der Verkiirzung des
,Laien‘ auszubilden. Pallotti selbst jedenfalls ging es wie Paulus um ein
,Miteinander zwischen sich und den Gemeinden und den Gemeindemit-
gliedern untereinander”. Er war ein dialogisch-kooperativer Mensch, der
den Nichsten auffallend oft ,Bruder‘ nannte. Kirchlicher ,Paternalismus*
oder gar ,Monarchismus* liegen nicht im Horizont pallottinischen Den-
kens, da sie notwendigerweise das Apostolat aller erheblich tangieren
miissen.

Soviel ist klar: Fiir eine ,,apostolische Reaktivierung aller Christen auf
breitester Front” und ein Aufbrechen der ,,Lauheit und Passivitdt weiter
Kreise™ der Kirche, wie Pallottis konstruktiver Weg in die Zukunft es for-
dert, ist eine ,weitverbreitete religidse ,Betreuungsmentalitdt® zu iiber-
winden“. Aus Zuschauern miissen Engagierte und aus Empfingern Akteu-
re werden.

In diesem Sinne scheint es notwendig und niitzlich, im Jubildumsjahr
2000 nicht Uberlegungen anzustellen, die lediglich der ,Mumifizierung*
eines Heiligen dienen, sondern Fragen aufzuwerfen, die Pallottis Sache
vielleicht weiterfithren und weitertreiben konnten und eventuell ein wenig
der ,Rettung des apostolischen Feuers* dienen.

8 M. Juritsch, Die pallottinische Gemeinschaft als Gemeinschaft des Glaubens. Moglichkeiten
und Grenzen einer Teilnahme von Mitarbeitern am Leben einer pallottinischen Gemeinschaft.
Vortrag zur XV. Generalversammlung 1983. Friedberg bei Augsburg [Provinzialat] 1983, 8.
9 XV. Generalversammlung 1983. Botschaft an die Mitglieder der Gesellschaft des Katholi-
schen Apostolates. Rom [Generalat der Pallottiner] 0. J., 12 f.

" Vgl. G. Hasenbhiittl, Charisma. Ordnungsprinzip der Kirche. Freiburg i. Br. 1969. insbeson-
dere 232-238.





