
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Aus Proexistenz leben 

In memoriam Heinz Schürmann (1913-1999) 

Es gibt eine •Tat aller Taten", •das eine notwendige Werk in aller Beschäftigung"1, so 
hat Heinz Schürmann, der am 11. Dezember 1999 in Erfurt verstorbene Neutestament- 
ler, einmal - wie im Blick auch auf sein eigenes Lebenswerk - herausgestellt. Diese 
•Tat aller Taten" ist die Hinwendung zu Christus, der sich für die anderen ganz hinge- 
geben hat. Diese Liebe Christi exegetisch herauszuarbeiten und sie spirituell jeder Jün- 
gerschaft zugrunde zu legen, beides war für Schürmann im letzten ein einziger Vor- 
gang. So soll hier in dankbarer Erinnerung seine Gestalt als Theologe und geistlicher 
Autor in den Blick kommen. 

Der westfälische Lehrersohn wurde 1913 in Bochum geboren und wuchs in Dortmund auf. 
Nach dem Theologiestudium in Paderborn und Tübingen wurde er 1938 zum Priester des Erz- 
bistums Paderborn geweiht. Die Zeit der Schatten, die dann in Europa folgte, sah ihn als Seelsor- 
ger in den Diasporapfarreien von Osterwieck und Bernburg a. d. Saale. Damit war bereits vorge- 
zeichnet, was von da an sein Wirken bestimmen sollte: in der zunehmend entchristlichten Um- 
welt der kleinen Herde das eine Notwendige zu finden und andere dazu hinzuführen. 1945-1950 
hatte er neben seinen Doktoratsstudien in Münster die Gelegenheit, angehende Seelsorger im Pa- 
derborner Theologenkonvikt von Bad Driburg zu prägen. Es folgten Studien am Bibelinstitut in 
Rom und die Habilitation 1952, ebenfalls in Münster. Bald danach stand er vor der Entscheidung, 
die sein weiteres Leben prägen sollte: 1953-1978 lehrte er als Professor für Neutestamentliche 
Exegese am eben gegründeten •Philosophisch-Theologischen Studium Erfurt", dem er auch nach 
der Emeritierung treu blieb. Professoren wie ihm gelang die in den Ländern des Sozialismus 
außerhalb Polens vielleicht einmalige Leistung, die Notgeburt der Hochschule zu einem der be- 
deutendsten Zentren eines freien wissenschaftlichen Geistes und zu einem Umschlagplatz zwi- 
schen Theologen der freien Welt und den Erfahrungen der Kirche des Schweigens zu machen. 
Die zahlreichen Ehrungen (Ehrendoktorate in Aberdeen, Uppsala, Löwen, Wien, Straßburg, Bo- 
chum und Paderborn) und Berufungen (u.a. in die Päpstliche Bibelkommission und in die Inter- 
nationale Theologenkommission, als Konzilsperitus und in ökumenische Dialoggremien) nahm 
er hin, Rufe auf besser ausgestattete westliche Lehrstühle wie etwa die von Münster, Bonn und 
Wien schlug er aus. Neben der akademischen Tätigkeit - aber dies war für ihn kein •Neben", eher 
eine Konkretisierung - strahlte er seelsorgerlich aus, im jahrzehntelangen Dienst in Erfurter Pfar- 
reien ebenso wie als Inspirator eines geistlichen Aufbruchs in der DDR. So bleibt er nicht nur als 
Exeget mit seinen Forschungen zum Abendmahlsbericht, zur synoptischen Evangelienüberliefe- 
rung, zur Ämterfrage, zur neutestamentlichen Ethik und vor allem zum Herzstück des Lebens Je- 
su, dem höchstmöglichen Dasein für andere, in Erinnerung. Auch die Spuren, die er als geistli- 
cher Lehrer hinterlassen hat, sind nicht nur in den neuen Bundesländern bis heute mit den Hän- 
den zu greifen. Darum gilt es im Folgenden, seiner Lehre von ihrem Kern her nachzugehen. 

1H. Schürmann, Geistliches Tun. Freiburg 1965 (Lizenzausgabe Leipzig 1965), 11. 



Aus dem Leben der Kirche 226 

Die 20er Jahre 

•Man kann dieses Jahrhundert nicht ohne die 20er Jahre verstehen", so bemerkte 
Schürmann gerne über das Jahrzehnt seiner Jugendzeit. Tatsächlich bedeutete die Zeit 
der Weimarer Republik einen Kulturbruch, nämlich das Ende der bürgerlichen Zeit 
und damit des Bewusstseins, in einer Kontinuität, ja in einem beständigen Fortschritt 
zu leben. Die Zeiten, da man in der unbekümmerten Bürgerlichkeit der Gründerzeit mit 
Nietzsche von einem •Umsturz aller Werte" sprechen konnte und zugleich die heiter- 
ste Konversation ä la Fontane betrieb, waren vorüber. Worauf aber konnte man nach 
dem Zusammenbruch von 1918 bauen? Genaues Denken sollte Existenz gründen und 
Sinn stiften helfen. 

Angesichts dieser Anforderung versuchten nun christliche Eliten, meist in geistiger 
Nähe zur lebensphilosophischen und zur phänomenologischen Bewegung, den miss- 
brauchten Idealismus der Frontjugend von 1914-18 nicht in Zynismus enden zu lassen, 
sondern tiefer zu schürfen. •Zurück zu den Sachen!", hin zur Objektivität wurde ihre 
Grundbewegung. Eine Glücksstunde christlicher Kultur war damit eingeläutet. 

Für Heinz Schürmann war Bildung selbstverständlich, auch der Anspruch auf Welt- 
deutung weit über trutzige katholische Selbstbehauptung hinaus. Ebenso selbstver- 
ständlich wuchs er in die christliche Frömmigkeit seiner Umgebung hinein und erlebte 
dann die Blüte des Bundes Neudeutschland. Seine Prägungen durch christlichen Hu- 
manismus mit einer starken Mitte in der Liturgie und im geistlichen Leben weckten in 
ihm die Berufung zum Priester. Doch 1938, das Jahr seiner Priesterweihe, stellte mit 
der Reichspogromnacht und mit dem heraufziehenden nazistischen Angriffskrieg noch 
radikaler die Frage: Worauf ist Humanität gegründet? Schürmann selber konnte nach 
dem Zweiten Weltkrieg noch einmal ein Aufblühen eines den 20er Jahren vergleichba- 
ren christlichen Hoffnungsgeistes der idealistischen Mitglieder seiner Generation erle- 
ben, als er unter einfachsten Verhältnissen junge Menschen in Bad Driburg zum Prie- 
stertum hinführte.2 

Offen für das Wort Gottes, für die lebendige Begegnung mit dem Herrn, gleichzei- 
tig verwundet vom •mysterium iniquitatis" - in dieser Spannung sollte nunmehr das 
Denken des bald in Münster promovierten und habilitierten Exegeten angesiedelt sein. 

Hinschauen auf die Gesamtgestalt 

•Ihr glücklichen Augen, / Was ihr je gesehen, /Es sei, wie es wolle, /Es war doch so 
schön!"1 

In diesem Wort Goethes findet der Philosoph Peter Wust sein eigenes Leben ausge- 
drückt: als ein Schauen-Können. In diesem Geist erlebte die christliche Jugendbewe- 
gung der 20er Jahre auch die Gestalt Christi wie eine Befreiung. Was vielen im Sub- 
jektivismus Befangenen, die im Christentum allenfalls noch ein Kulturphänomen 

2 H. Schürmann, Die Mitte des Lebens finden. Orientierung für geistliche Berufe. Freiburg 1979,6. 
' P. Wust, Gedanken und Gestalten. Ein Rückblick auf mein Leben. München 41950, 260, im Zi- 
tat Goethes. 



Aus dem Leben der Kirche 227 

erblickten, wie ein ferner Aberglaube vorkam, war ihnen Realität. Von Jesu Gestalt 
überwältigt zu sein, wie Johannes am Ostertag ausrufen zu können: •Es ist der Herr!" 
(Joh 21,7), kraft dieses Erlebnisses konnte Schürmann sich als Exeget dann kaum vor- 
stellen, dass ein so überwältigendes Erlebnis wie das Zusammensein mit dem irdischen 
Herrn durch allerhand subjektive Vorstellungen oder gar Interessen jenseits des Oster- 
•Grabens" verzerrt sein könnte: •Es ist aber doch ganz unwahrscheinlich, daß die 
nachösterliche Gemeinde nicht in entscheidender Weise vom Verhalten und vom Wort 
Jesu geprägt sein soll."4 Beim Nachweis dieser traditionsgeschichtlichen Kontinuität 
im Jüngerkreis - und darin liegt Schürmanns unverwechselbarer Beitrag - verfiel er 
aber nicht einfach der Absage an die Ergebnisse der Leben-Jesu-Forschung. Er sah 
vielmehr seine Aufgabe im präzisen Zusammentragen von Details, die dann aber zu ei- 
nem •Gesamtbild" zusammengefügt werden können.5 Anders gesagt, er konnte sich 
gar nicht denken, dass der Christus des Glaubens ein anderer sein könne als der Jesus 
von Nazareth. Wohl bedürfe es eines glaubenden Blicks auf seine Gestalt, wie er einer 
ignatianischen Leben-Jesu-Betrachtung nahekommt.6 

Schürmann macht somit den Versuch, gerade durch minutiöse Detailarbeit das 
Ganze in den Blick zu bekommen; darin dürfte auch dann noch seine bleibende Be- 
deutung als Exeget liegen, selbst wenn das eine oder andere Ergebnis seiner Forschun- 
gen einmal überholt sein sollte.7 In dieser exegetischen Zugangsweise liegt wohl auch 
der theologische Grund für die persönliche Verbundenheit mit Kardinal Ratzinger und 
seiner Darlegung des Gestaltcharakters des Glaubens (etwa im Zusammenhang mit 
dem •Katechismus der katholischen Kirche") und mit Hans Urs von Balthasar, dem 
Theologen der •Schau der Gestalt". So geht es ihm um den .•Gesamt-Aspekt'", näm- 
lich um •die Schau, die das Christliche unterscheidend als Gesamtgestalt erkennen 
würde"8, um dadurch gerade mit exegetischer Feinarbeit zu einem •Tiefenverständnis 
des Wortes Gottes"9 vorzudringen. 

Proexistenz 

Für ein solches Tiefen Verständnis hat Schürmanns Versuch eine geradezu klassische 
Berühmtheit erlangt, in einer Abfolge von Fragen bis zum Kern der Sendung Jesu vor- 
zustoßen: zu Jesu •ureigenem Tod"10 als Vollendung seines •Seins für uns", oder, wie 

4 H. Schürmann, Jesu ureigener Tod. Exegetische Besinnungen und Ausblick. Freiburg 1975, 23, 
in Kritik am •Aussonderungsprinzip" der historisch-kritischen Suche nach gesicherten Herren- 
worten. 
5 Ebd. 25. 
6 H. Schürmann, Gottes Reich - Jesu Geschick. Jesu ureigener Tod im Licht seiner Basileia- Ver- 
kündigung. Freiburg 1983, 16. 
7 Vgl. zur exegetischen Methode H. Schürmann, Wort Gottes und Schriftauslegung. Gesammel- 
te Beiträge zur theologischen Mitte der Exegese. Hrsg. K. Backhaus, Paderborn 1998. 
8 Ebd. 54. 
9 Ebd. 50. 
"' H. Schümann, Jesu ureigener Tod. Darin findet sich wohl erstmals die Abfolge von hier acht 
Fragen, die schrittweise die Grundfrage zu entwickeln suchen: •Wie hat Jesus seinen Tod be- 
standen und verstanden?" (ebd. 16-65; dasselbe versucht er ohne die Fragemethode zur Eucha- 



Aus dem Leben der Kirche 228 

Schürmann seit 1972 als Ausdrucks weise in Anlehnung an die •Koexistenz" geprägt hat, 
der •Proexistenz". Denn Jesu Leben ebenso wie sein Tod ist zusammengehalten von dem 
restlos veräußerten Dasein, dem hyper. Proexistenz meint, restlos über sich selbst hinaus 
zu leben." Es ist das Dasein dessen, der die Sorge für sich selbst aufgegeben hat - und 
dies nicht aus Not, aus Ängstlichkeit und Zwang, sondern in letzter Freiheit: 

•Schon das biblische hyper meint nicht eine Ausrichtung nur des freien menschlichen Strebe- 
vermögens bzw. Intellekts, sich oberflächlich' auswirkend im menschlichen Verhalten, sondern 
setzt das existentiell radikale Freiheitsvermögen der Neuzeit voraus."12 

Das Für-Sein des imerj I>U.<JöV ist somit eine Grundweise der Existenz Jesu und kann 
auch zu der seiner Jünger werden. Dabei hat er sich nichts Geringeres vorgenommen, 
als den Graben zwischen dem exegetischen •common sense", der in Jesus vor allem 
den Verkünder des Reiches Gottes sieht, mit Heilsaussagen zu seiner Person aber vor- 
sichtig bleibt, und dem soteriologischen Gehalt seines Todes und seiner Auferstehung 
•für uns" im Glauben der Kirche zu überbrücken. Denn die Proexistenz erkennt er be- 
reits als Grundhaltung des irdischen Jesus, sie prägt sein Sterben (ja seine bewusste 
Hingabe in den Tod) und sie ist der letzte Grund seiner Erhöhung. Im letzten ahnt er da- 
hinter die ewige Hingabe des Sohnes an den Vater.13 

An diesem Grundbegriff siedeln sich zum einen Schürmanns Forschungen zur 
synoptischen Quelle Q und damit zu dem an, was in der Exegese vor allem für die 
Reich-Gottes-Botschaft Jesu steht14, ebenso wie zur neutestamentlichen Ethik. Diese 
Untersuchungen kulminieren in der Frage nach der Bedeutung von Jesu Tod als stell- 
vertretender Sühne. Bewusst hat Jesus selbst seinem Sterben diesen Sinn gegeben, und 
zwar am ausdrücklichsten in der Abendmahlshandlung. Daneben ist in diesem Zusam- 
menhang aber auch seine Darlegung einer Kontinuität des Jüngerkreises zu verstehen. 
Diese Kontinuität gründet äußerlich in der Bereitschaft, alles Gehörte und Erlebte gut 
ins Gedächtnis einzuprägen, gleichzeitig aber auch innerlich in der Faszination des Ge- 
heimnisses der Gestalt Jesu für seine Jünger, die eben nicht erst mit Ostern anhebt. 
Schön fasst er einmal diese Haltung, das unerschöpfliche Geheimnis Jesu immer mehr 
zu verstehen, im Nichtverstehen der Eltern Jesu nach Lk 2,50f zusammen: •Es war ein 
fragendes, für Gott offenes, nicht ein verständnisloses' Nicht-Verstehen. (...) Die 
zukünftige Erfüllung im Leben Jesu wird zeigen, daß die Kindheitsereignisse mit ihren 
geheimnisvollen Hinweisen nicht trügerisch in die Irre gewiesen haben."15 

Zum anderen, und das wird ihm immer bedeutsamer, geht es nun darum, dass im En- 
gagement Jesu für das Reich seines Vaters, in seiner •Sache", das Engagement Gottes 

ristie ebd. 66-96). Zur Annäherung an Jesu Tod vgl. H. Schürmann, Gottes Reich 185-245. Vgl. 
auch H. Schürmann, Jesus - Gestalt und Geheimnis. Gesammelte Beiträge. Paderborn 1994. 
11 Vgl. H. Schürmann, •Pro-Existenz" als christologischer Grundbegriff, in: Analecta Craco- 
viensia 17 (1985) 345-372, hier 347. 
12 Ebd. 348. 
13So knapp zusammengefasst ebd. 349. 
14 Vgl. u.a. H. Schürmann, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zu den synoptischen Evan- 
gelien. Beiträge. Düsseldorf 1968. 
15 H. Schürmann, Das Lukasevangelium. Erster Teil. Kommentar zu Kap. 1,1-9.50 (=HThK 
HI/1). Freiburg 31984, 138. 



Aus dem Leben der Kirche 229 

selbst für diese Welt zum Höhepunkt kommt, dass Christus also wirklich der eschato- 
logische, unüberbietbare, für alles andere maßstäbliche Mittler des Heils ist. 

•Der Jesus des Engagements, der Jesus als der .Mensch für andere' und - so müssen wir hin- 
zusetzen: ,für den Ganz-anderen', in dem Gottes Engagement für die Welt ansichtig sein wird, 
darf doch vielleicht als ein hermeneutisches Vorverständnis eingesetzt werden, die Frage nach ei- 
ner vorösterlichen Wurzel des iiueo neu anzugehen - natürlich immer mit aller kritischen Be- 
reitschaft, dieses Vorverständnis vom geschichtlichen Tatbestand her in Frage stellen zu lassen. 
Wenn es eine .Kontinuität des Evangeliums in der Diskontinuität der Zeiten und der Variation 
des Kerygmas' gibt, also in aller Variation doch eine Kontinuität zwischen vorösterlicher Ver- 
kündigung Jesu und dem nachösterlichen Kerygma, müßte diese - zumindest der Sache nach - in 
der Mitte des Kerygmas: im christologischen IIJIEQ, aufgezeigt werden können."16 

Mit der Proexistenz ist aber auch die existentielle Seite der Jüngerschaft in der Nach- 
folge Christi angesprochen. Sie ist nach Schürmann •die Mitte des Glaubens von mor- 
gen"17 und ein besonderes Kennzeichen einer Theologie angesichts der sozialistischen 
Bestreitung des Glaubens. Hier konnte er vor allem die Erfahrungen der radikalen 
Säkularisierung des Ostens, wie er sie in den letzten Jahren geradezu beschwörend aus- 
gedrückt hat, gegenüber einer allzu optimistischen Sicht eines gesellschaftsbezogenen 
Christentums einbringen. Während in der Nachkonzilszeit hier und da ein bisweilen 
naiver Fortschrittsglaube in der Theologie Einzug hielt, der das Christusereignis in 
Weltverbesserung umschmelzen wollte, fand der Erfurter Exeget in der Proexistenz ei- 
ne überbietende Integration eines evolutiven Weltbildes18 und einer entsprechenden 
Christologie: •Die Kräfte, die Evolution und Menschheitszukunft zur Konvergenz 
führen könnten, sind aufgespeichert im ,proexistenten Christus', in dem Gott für die 
Welt da ist."19 Weltzuwendung erweist sich gerade dort als christlich, wo sie sich echo- 
los auch in das Dunkel eben dieser Welt hinein verausgabt: •Die Stunde scheint nicht 
mehr fern, in der die Menschheit ihre metaphysische Orientierungslosigkeit und den 
Hohlraum der Sinnfrage nicht mehr erträgt. (...) Die entsakralisierte, nicht mehr dia- 
phane, dafür aber durch grausame Götzen und Sachzwänge beherrschte Welt wird zu 
einer Umwelt, in der sich nicht mehr menschenwürdig leben läßt."20 

In diesem Sinn formuliert er das Kriterium gegenüber allen evolutiven Ansätzen ei- 
ner Fortschrittsgeschichte, die Hingabe in den Tod: •Wahrhafte Proexistenz, das sich 
selbst überschreitende Engagement, gibt es nur durch den eigenen Tod hindurch. So ist 
auch das Engagement Jesu letztlich ,flüssig' geworden in seinem proexistenten Tod. 
Damit kann aber nun eine Gesellschaftsordnung entstehen, die aus dem Pneuma, der 
Kraft des Auferstandenen stammt."21 Hier ist eine zugleich tiefe wie weltoffene Fröm- 
migkeit geboren: •Die Spiritualität und Lebensweise der Christen in der Zeit, in der 
,Gott verlorengegangen ist' (Pascal), wird eine kontemplativ-existentielle sowie eine 
aktiv-gesellschaftliche Seite haben."22 

16 H. Schürmann, Jesu ureigener Tod 18f, unter Hinweis auf ein Zitat von Ernst Käsemann. 
17 Ebd. 121-155. ,8 Ebd. 131-137. "Ebd. 137f. 20Ebd. 135. 21 Ebd. 142. 
22 Ebd. 150. Ebd. 15lf auch die Nähe zur Spiritualität des Fokolare: •Wen der .verlassene Jesus' 
in dunklem Glauben berührt hat, der wird darin frei von allerlei Ideologien, frei aber auch von tra- 
ditionellen .Christusbildern' und geprägten Spiritualitäten, die der Vergangenheit verpflichtet 
sind oder im Heute nicht mehr genügend offen sind für den Christusbezug, der die Spiritualität, 
Theologie und die kirchliche Struktur von morgen bestimmen wird." 



Aus dem Leben der Kirche 230 

Jüngerschaft heißt somit, aus der Proexistenz des Herrn zu leben und sie zum eige- 
nen Lebensgesetz werden zu lassen. Schürmann hat dies mit der traditionellen Vorstel- 
lung von der •zweiten Bekehrung" nach Heinrich Seuse, Johannes Tauler, Katharina 
von Siena und dem Jesuiten Louis Lallement konkretisiert. Denn nach der ersten, 
grundlegenden Hinkehr zum Glauben und zur Taufe findet sich der Christ über kurz 
oder lang •vor den Toren einer abermaligen, tieferen Bekehrung".23 Dann ist die •Kon- 
tinuierlichkeit des Fortschritts gebrochen", man kann nur noch den großen Sprung wa- 
gen - oder ganz zurückfallen und alle geistige Lebendigkeit verlieren.24 

Amt und geistliches Leben, Sklave Christi und Eucharistie 

Primat Christi also, darum auch Primat des Wortes vor der Erfahrung und des Hin- 
schauens vor dem Erleben: Darin kann ein Glaubender des Lebensgrundes Jesu, der 
Proexistenz, ansichtig werden und sie ins eigene Leben aufnehmen. Das sind die theo- 
logischen Kernideen Schürmanns. Wie verlängern sie sich in die Lebensweise von 
Seelsorgern hinein? Vor allem drei Linien von Schürmanns zahllosen Anregungen zu 
deren geistlichem Leben seien genannt, die aus der Mitte seiner exegetischen Anliegen 
kommen: Die Kontinuität des vor- mit dem nachösterlichen Jüngerkreis ebenso wie 
dann der apostolischen mit der nachapostolischen Kirche lädt ein zur Treue gegenüber 
der Weisung Jesu; die Eucharistie wird zur Realpräsenz der Proexistenz Christi; Seel- 
sorger können sich besonders im Bild des •Sklaven Christi" wiederfinden. 

1. Mit Lukas, um dessen Verständnis er sich in besonderer Weise verdient gemacht 
hat, erkennt Schürmann das Problem der Kontinuität der Kirche im Wandel der Zeiten. 
Dabei zielt er weder eine bloße Rückkehr zu einem imaginären Urzustand an (das irdi- 
sche Leben Jesu oder auch die charismatischen paulinischen Gemeinden als alleiniger 
Maßstab), noch darf die spätere Kirche ihre Bindung an den Herrn selbstherrlich ohne 
Rückfrage nach dem Ursprung leben. Mit dem lukanischen Doppelwerk sucht er viel- 
mehr nach einer zugleich pneumatisch-innerlichen Bindung an Christus - bezeichnen- 
derweise versteht er sie weniger als eine Erfahrungsfrömmigkeit denn als genaues Hin- 
schauen auf den Herrn und als Bereitschaft zur Hingabe an ihn - ebenso wie nach einer 
historisch-äußerlich verbürgten Treue im kirchlichen Amt. Für diese Doppelaufgabe 
erkennt er, •daß Paradosis und Presbyteramt (...) zur Wesensstruktur der nachaposto- 
lischen Kirche gehören."25 Hier ist bereits ein wichtiges Anliegen Schürmanns mit- 
gesagt, nämlich die gegenseitige Verweisung von amtlicher Objektivität (verkörpert 
besonders im Weltpriester) und existentieller Personalität (konkretisiert in den evange- 
lischen Räten).26 

2. Was jedem Christen eucharistisch vor Augen gestellt ist, soll besonders den Prie- 
stern zur täglichen Wahrheit werden: Leben kommt nur aus dem Tod des Herrn. Darum 
21 H. Schürmann, Geistliches Tun 12. 
24 Ebd. 15. 
25 H. Schiirmann, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen 339. 
26 Dieser Zusammenhang kehrt in fast allen seinen Schriften zum Amt wieder, vgl. etwa die 
Beiträge in H. Schürmann, Im Knechtsdienst Christi. Zur weltpriesterlichen Existenz. Hrsg. K. 
Scholtissek. Paderborn 1998. 



Aus dem Leben der Kirche 231 

ist die Messe tatsächlich Höhepunkt und Quelle allen christlichen Lebens und damit 
auch allen pastoralen Handelns. Denn alles Tun bleibt begrenzt, nur die eine 
notwendige Tat des Herzens kann unbegrenzt werden: •Auch würde uns aus solcher 
Hingabe viel inneres Licht zufließen: was getan werden muß und was unfruchtbarer 
Betrieb ist; was gesagt werden muß und was unnützes Gerede ist."27 Kirchenreform 
setzt deshalb die zweite Bekehrung voraus, sonst bleibt sie stumpf und leblos. 

3. Wenn Christus, ganz an den Vater gebunden, von der Proexistenz geprägt ist und 
wenn darin seine Hingabe an die •Sache" des Reiches Gottes und seine Person ver- 
schmelzen, so muss auch bei den Dienern des Reiches Gottes eine markante Lebens- 
form vorgezeichnet sein, nämlich die des Sklaven Christi. Tatsächlich hat der Erfurter 
Priesterausbilder Heinz Schürmann immer wieder einen wichtigen Akzent auf die 
Fragen des geistlichen Dienstamtes gesetzt. Und er tut dies vor allem mit seinen Über- 
legungen zum •Sklaven Christi" nach neutestamentlichen Traditionen, indem er •be- 
sonders die Aussagen, wo ein Jünger' als leibeigener Sklave (als doulos) Jesu eine 
oikonomia übertragen bekommt"28, untersucht. Denn damit bekommt er eine zweige- 
staltige Grundstruktur des Dienstauftrags in den ersten Gemeinden in den Blick, •(I.) 
den in Eigenverantwortung frei dienenden (,häuslichen') .Hausverwalter' und (II.) den 
einem leibeigenen Sklaven gleichenden (.hauslosen'),Verwalter des Evangeliums'."29 

Beide Formen kristallisieren sich später im Dienst des Weltpriesters und im Rätestand 
heraus, sind aber innerlich aufeinander verwiesen wie die genannte Zweiheit von Pres- 
byteramt und Paradosis. Dieser Zugang zum kirchlichen Amt hat die Konsequenz, dass 
das Amt von vornherein nicht nur in seiner sakramentalen Objektivität verstanden 
wird, sondern als eine besondere, radikale Form der Verwirklichung der Jüngerschaft, 
der Zugehörigkeit zum Herrn, die die ganze Person erfasst.30 

Pastorale Auswirkungen 

Bei alldem geht es um die Mitte der Theologie. Doch Schürmann war Seelsorger 
genug, um daraus immer wieder sehr pastoralpraktische Anregungen zu geben, von 
denen abschließend einige genannt sein mögen: 
• Die Inspiration geistlicher Erneuerung in Christusbindung und erlebter Gemeind- 

lichkeit: zuerst der Ring3', eine Bewegung zur Bildung geistlicher Kerne in den 
Pfarrgemeinden, dann in der Einführung und Begleitung der Fokolare ebenso wie 
die der Schwesterngemeinschaft der •Ancillae" in der DDR. 

27 Ebd. 21. 
28 H. Schürmann, Mitte 14. 
2*Ebd. 15. 
10 So muss der •Jüngerkreis als Zeichen für Israel (und als Urbild des kirchlichen Rätestandes)" 
angesehen werden (H. Schürmann, Jesus - Gestalt und Geheimnis. Gesammelte Beiträge. Hrsg. 
K. Scholtissek. Paderborn 1994, 64-84). 
31 R. Kochinka, •Der Ring ". Eine Möglichkeit zur Bildung eines Gemeindekerns (=EThSch 26). 
Leipzig 1999. 
32 H. Schürmann, Geistliches Tun 109-119. 



Aus dem Leben der Kirche 232 

• Überhaupt ging es ihm darum, Gemeinden geistlich zu formen (das große Anliegen 
der Liturgischen Bewegung), etwa durch Hinführung zum inneren Gebet.32 So riet er 
zuletzt noch dazu, glaubensmäßig starken Kreisen in den Gemeinden Aufmerksam- 
keit zu schenken. Nur durch sie könne Christsein in der Diaspora von innen her be- 
stehen. 

• Liturgisch war Schürmann an der Einführung der dreijährigen Perikopenordnung 
mit dem Ziel einer tieferen, umfassenderen Hinführung zum Wort Gottes beteiligt. 
Sein Wunsch, auch die neutestamentliche Lesung beim Sonntagsgottesdienst auf das 
Evangelium auszurichten, wartet noch auf seine Verwirklichung. Manche Warnung 
aus den letzten Jahren gegenüber Erscheinungen auf dem spirituellen Markt, die für 
seine Begriffe zu subjektivistisch oder verkürzt ansetzten, hatten darin ihren Grund, 
den er noch vor kurzem im Blick auf eine Einführung in die Spiritualität darlegte: 
•Man müßte mit der Bibel anfangen. Sie ist der Grund." 

• Gerne hat er am Altar auch den Diakon gesehen, verkörpert er doch das dienende 
Sich-Verausgaben des Herrn, das wesentlich in die Eucharistie hineingehört. Nur so 
werde das ruieo des •Das ist mein Leib für euch" leibhaft-konkret. 

• Ebenso wünschte er bei der Eucharistiefeier die Kelchkommunion als das vollständi- 
gere Zeichen nicht nur zu besonderen Anlässen, sondern als Regelfall der Kom- 
munion. 
Neben diesen und vielen anderen Ideen prägte ihn aber auch pastoral vor allem der 

Leitgedanke der Proexistenz. Denn sie könnte auf die oft gestellte Frage antworten: 
•Gibt es eine eigene Theologie im Osten?" 

•Seit Jahren kann man in Budapest und in Prag, recht vereinzelt auch bei uns die Frage hören: 
Wenn es neben der .westlichen Theologie' heute auch eine .südamerikanische (Befreiungs-) 
Theologie', auch eine .afrikanische Theologie' gibt, gibt es nicht vielleicht auch in der Kirche des 
.Ostens' eine eigenständig eingefärbte Theologie, zumal sich dort doch eine Spiritualität mit cha- 
rakteristisch eigenen Akzenten entwickelt? Mir scheint, eine solche Theologie sowie Spiritualität 
könnte um den Grundbegriff ,Pro-Existenz' versammelt werden und damit Gehalte in den Blick 
stellen, in denen alle Theologien Zukunft haben könnten."33 

Eine Pastoral der Proexistenz meint beides: zum einen scharfe Differenz im Be- 
wußtsein der Sünde und der Trennung von Gott, doch ebenso eine unaufkündbare Nähe 
zur Welt, ja Liebe zu ihr noch im Zeichen des Kreuzes. Sie ist noch in ihrer äußersten 
Verlassenheit vom Herrn her liebenswert. Eine solche Pastoral will Christen und Ge- 
meinden formen, die zugleich ganz im •Knechtsdienst Christi" gesammelt sind und ge- 
rade darin auch wieder ganz in die Welt hinein exponiert. Mir scheint, hier ist das Werk 
Schürmanns noch kaum begriffen, geschweige denn pastoral umgesetzt. 

Andreas Wollbold, Erfurt 

33 H. Schürmann, •Pro-Existenz" als christologischer Grundbegriff345. 




