
Reden und Schweigen im Drama der Exerzitien 

Josef Thorer, Innsbruck 

Zu den folgenden Überlegungen wurde ich angeregt durch die Auseinanderset- 
zung um die •kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien"1. Dabei 
geht es mir nicht darum, zu einzelnen Aussagen von P. Jalics Stellung zu neh- 
men, das ist in den Beiträgen von W. Lambert und J. Sudbrack bereits gesche- 
hen. Wohl aber möchte ich darauf hinweisen, wie sehr Dialog und Drama zur 
Struktur der Exerzitien und zum Wesen des christlichen Lebens gehören. Von 
diesem Hintergrund her will ich eine Antwort suchen auf die Frage, wann wel- 
che Art des Betens angebracht ist und wie die verschiedenen Arten - inhaltli- 
ches Beten und schweigendes Dasein - zusammengehören. 

Ein weiterer Anstoß war die Lektüre von Heike Radeck, Ignatianische Exer- 
zitien und Bibliodrama2. Der Vergleich der Exerzitien mit den in der jüngsten 
Vergangenheit entstandenen Formen des Bibliodramas kann helfen, die metho- 
dischen Schritte der ignatianischen •contemplatio" (Betrachtung der Ereig- 
nisse/Geheimnisse des Lebens Jesu) deutlicher wahrzunehmen und zu verste- 
hen. Das Bibliodrama bietet sich als aktivierende Methode an, um in Gruppen 
eine existentielle Auseinandersetzung mit Texten der Bibel anzuregen. Es stellt 
sich dabei aber die Frage, als was der Text der Bibel betrachtet, in welchen Zu- 
sammenhang er hineingestellt wird • oder ob man allein darauf achtet, was der 
Text im Einzelnen auslöst. 

In der Theodramatik von Hans Urs von Balthasar1 habe ich ein Modell ge- 
funden, das sowohl einer bestimmten persönlichen Erfahrung wie den genann- 
ten Fragen einen Ort gibt. Wie hilfreich dieses Modell ist, mögen die Überle- 
gungen zeigen. 

Eine persönliche Erfahrung mit den Exerzitien 

Es war während der 30-tägigen Exerzitien im Tertiat (dem letzten Ausbil- 
dungsabschnitt der Jesuiten): Ich war dabei, den •Ruf des Königs" zu betrach- 

' Vgl. F. Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet, in: 
GuL 1998/1, 11-25. Ders., Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Je- 
susgehet (II. Teil), in: GuL 1998/2, 116-131. W. Lambert, •Wie in rechter Weise beten?" (vgl. 
Rom 8,26), in: GuL 1998/4, 244-260. J. Sudbrack, •Gott finden in allen Dingen", in: GuL 
1995/5,362-375. 

2 H. Radeck, Ignatianische Exerzitien und Bibliodrama. Ein hermeneutischer Strukturvergleich. 
Stuttgart 1998. 
1 Vgl. dazu vor allem: H. U. v. Balthasar, Theodramatik. I. Prolegomena. Einsiedeln 1973. 



Reden und Schweigen im Drama der Exerzitien 261 

ten. Der Intention des Ignatius entsprechend soll das Bild eines irdischen Kö- 
nigs hinführen zur Betrachtung des Rufes Christi, der Mitarbeiter für seine 
(bleibende) Sendung sucht. Nun ist uns aber das Bild des irdischen Königs 
nicht mehr geläufig, schon gar nicht das Bild eines Königs, der Mitstreiter 
sucht, um das ganze Land der Ungläubigen zu unterwerfen (s. GÜ 93)4. Was 
von Ignatius als Hinführung und Hilfe gedacht war, bereitet heute beträchtliche 
Schwierigkeiten. 

Deshalb nahm ich gerne die Anregung des Exerzitienbegleiters auf, anstelle 
bzw. in Zusammenhang mit der Betrachtung aus dem Exerzitienbuch Phil 
3,7-21 zu meditieren. Mir schien dieses Bekenntnis des Paulus sehr gut das zu 
enthalten, was mit der Betrachtung vom Ruf des Königs angezielt ist. Mehr der 
Vollständigkeit wegen und aus einer gewissen Neugierde heraus wandte ich 
mich schließlich auch noch der Betrachtung zu, wie sie im Exerzitienbuch vor- 
gelegt wird. Zu meiner Überraschung entdeckte ich darin eine wichtige neue 
Dimension. Worin bestand diese? Ich fand sie nicht im Bild als solchem, das 
war und blieb schwierig. Das Entscheidende für mich war, daß dieses Bild in 
eine Gesprächssituation hineinführte: Hatte ich die Paulusstelle meditiert als 
etwas außerhalb von mir Liegendes, in das ich einstimmen konnte, so erfuhr 
ich mich beim •Ruf des Königs" als angesprochen und war unmittelbar her- 
ausgefordert zum Antworten. Es gab hier ein dialogisch-dramatisches Ele- 
ment, durch das die Betrachtung eine größere Lebendigkeit und eine stärkere 
Verbindlichkeit bekam. Während ich zunächst •über" einen Inhalt meditiert 
hatte, war ich bei der Betrachtung nach der Art des Ignatius mitten in einem 
Geschehen. 

Diese Erfahrung liegt zehn Jahre zurück, ist mir aber noch lebendig. Ich se- 
he sie als wichtig an, nicht nur wegen des inhaltlichen Ertrags, sondern weil ich 
darin auch ein wesentliches Element der ignatianischen Exerzitienpädagogik 
erblicke. 

Der •Ruf Christi" als ein Schlüssel zum Verständnis der Exerzitien 

Die Betrachtung vom Ruf Christi ist innerhalb der Exerzitien eine sogenannte 
Strukturbetrachtung. Sie gibt die Perspektive an, unter der die nachfolgenden 
Betrachtungen (die •Geheimnisse des Lebens Jesu") zu sehen und auszuführen 
sind: als Hinhören auf seinen Ruf, als Bereitschaft, einem derartigen Ruf zu 
folgen, ja als ausdrückliches Sich-Anbieten für einen solchen Ruf. Dabei soll 

4 GÜ = Geistliche Übungen. Zitiert wird nach der Übersetzung von Peter Knauer: Ignatius von 
Loyola. Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Graz 1978. 



Josef Thorer 262 

sich der Wunsch des Exerzitanten5, sein Leben von Gott her zu ordnen, in einer 
Lebenswahl, zumindest in der Entscheidung für eine Art Leitbild konkretisieren. 

Das dialogisch-dramatische Element, das in der Betrachtung vom Ruf des 
Königs besonders klar zutage tritt, erweist sich als formgebend für die weite- 
ren Betrachtungen, ja für die ganzen Exerzitien. Von Beginn an läßt Ignatius 
den Exerzitanten seine Betrachtung mit einem (allgemeinen und einem beson- 
deren) Vorbereitungsgebet beginnen und mit einem Gespräch beenden. Bereits 
in der •Ersten Woche", in der vor allem die eigene sündige Befindlichkeit und 
nicht Abschnitte der Hl. Schrift im Zentrum der Aufmerksamkeit stehen, wird 
der Exerzitant angeleitet, aus der Situation der Gefangenschaft und der Ver- 
bannung heraus auf den Gekreuzigten zu blicken und mit ihm in das Gespräch 
der Barmherzigkeit einzutreten (GÜ 53f.61). Sobald er erkannt und erfahren 
hat, wie er durch Christus erlöst ist, wird die Begegnung mit ihm und die Ver- 
tiefung der Beziehung in der Betrachtung der •Geheimnisse des Lebens Chri- 
sti, unseres Herrn" (GÜ 261) gesucht. 

Daß Ignatius den Exerzitanten diese Ereignisse so betrachten läßt, als ob er 
selbst zugegen wäre, ist nicht ein bloß methodischer Trick, sondern entspringt 
der Grundüberzeugung des Ignatius, daß Jesus Christus nicht nur eine Gestalt 
der Vergangenheit, sondern heute noch lebendige Gegenwart ist und Mitarbei- 
ter sucht, um sein Reich in dieser Welt Wirklichkeit werden und seine Herr- 
lichkeit aufscheinen zu lassen. Auf dem Weg nach Rom hat er in einer Vision 
erfahren, daß Gott Vater ihn zu seinem Sohn stellte (s. PB 96). Dabei hört er Je- 
sus die Worte sagen: •Ich will, daß du uns dienst." (MI FN II, 133) 

Freilich, wenn Ignatius von seiner Erfahrung spricht, tut er es immer mit 
großer Zurückhaltung. Und die Exerzitien sind kein persönlicher Bericht, son- 
dern ein Übungsbuch, um in der Ausrichtung des Lebens auf Gott eine tiefe 
und erfüllende Beziehung zu ihm zu finden, oder anders gesehen: um aus der 
Beziehung zu Gott sein Leben zu ordnen. Insofern die Übungen auf die Ge- 
schichte Gottes mit den Menschen verweisen, wie sie in den Schriften der Bi- 
bel, insbesondere in den Evangelien bezeugt ist, sind die Exerzitien eine An- 
leitung, sich in dieses Geschehen hineinzubegeben bzw. hineinnehmen zu las- 
sen. In dieser Hinsicht ist das Exerzitienbuch auch vergleichbar einem Rollen- 
buch, das den Spielern eines Theaterensembles Hinweise gibt für das Stück, 
das sie spielen und die Rolle, die sie verkörpern sollen.6 Das Drama ist auch je- 
ne literarische Form, in der nicht ein Ereignis als vergangenes erzählt, sondern 
5 Der sprachlichen Einfachheit wegen werde ich in der Folge von dem Exerzitanten (im Masc.) 
sprechen, wie ja auch Ignatius von •dem, der die Exerzitien empfangen soll" spricht. Zugleich 
bin ich mir bewußt, daß es heute sowohl unter denen, die die Exerzitien empfangen, wie unter de- 
nen, die sie geben, viele Frauen gibt. 
6 Vgl. dazu S. Neumeister, Das unlesbare Buch. Die Exerzitien aus literaturwissenschaftlicher 
Sicht, in: GuL 59 (1986) 275-293 und R. Garcia Mateo SJ, Ignatius von Loyola - Mystik und 
Dramatik. Zur geistigen Gestalt der Geistlichen Übungen, in: StdZ 209 (1991), 345-356. 



Reden und Schweigen im Drama der Exerzitien 263 

als gegenwärtig im Dialog und im Handeln der beteiligten Personen dargestellt 
wird. Wenn nun im folgenden die Exerzitien als Drama betrachtet werden, so 
soll damit nicht behauptet werden, daß sie in diesem Modell erschöpfend ge- 
deutet werden, wohl aber, daß darin Wesentliches zum Ausdruck kommt. 

Die Exerzitien als Drama 

Die Exerzitien haben mit dem Drama gemeinsam, daß sie den Menschen in ein 
Geschehen hineinstellen, in dem er seine Rolle zu spielen hat. Das verlangt von 
ihm ein gewisses Verständnis der Handlung im ganzen und eine Auseinander- 
setzung mit seiner Rolle, die er bei aller Vorgabe doch mit seinem Leben 
auszufüllen und zu gestalten hat. Deshalb hat das äußere Drama seine Entspre- 
chung im inneren Drama - erst recht in den Exerzitien, wo die Distanz zwi- 
schen Spiel und Leben, die das Theater trotz gegenseitiger Bezogenheit cha- 
rakterisiert, aufgehoben ist. Im Versuch, seinem Leben eine klare Ausrichtung 
zu geben, stößt der Mensch auf die Komplexität seiner Strebungen und ist er 
herausgefordert, sich mit ihnen auseinanderzusetzen. Ignatius hat darin seine 
Erfahrungen. 

Gerade das Erspüren der unterschiedlichen Regungen und ihres Nachge- 
schmacks ist in der Zeit seiner Rekonvaleszenz in Loyola wegweisend für sein 
weiteres Leben geworden. Was ihm selber widerfahren ist, das soll durch die 
Exerzitien auch im Exerzitanten angestoßen werden. Indem der Mensch sich 
zur Betrachtung hin sammelt, tritt er heraus aus dem gewöhnlichen Spiel von 
Aktion und Reaktion und läßt Raum für sonst unhörbare Stimmen. Ein großer 
Teil der Übungen wendet sich an die Vorstellungskraft des Übenden7: zunächst 
soll er vor seinem geistigen Auge die Bühne herrichten (in der Übersetzung 
von P. Knauer heißt es: •Zusammenstellung, indem man den Raum sieht"), so- 
dann sich die Handlung konkret sinnlich vergegenwärtigen. Diese Vergegen- 
wärtigung wird noch vertieft in der Anwendung der Sinne - einer eigenen Be- 
trachtung, in der der Exerzitant beim Verkosten der sinnlich vorstellbaren Ein- 
drücke verweilt. So wird der Exerzitant dazu angeleitet, kreativ mit der vorge- 
legten Geschichte umzugehen. Wie das aussehen kann, dafür gibt Ignatius in 
der Betrachtung der Geburt Jesu ein Beispiel: Der Exerzitant soll sich mit den 
inneren Augen die Straße von Bethlehem, weiters die Höhle und schließlich 
die Personen konkret vorstellen (•sehen"). Sodann, so schlägt Ignatius vor, 
•mache [ich] mich zu einem kleinen armen und unwürdigen Knechtlein, indem 

7 Für das Verständnis der einzelnen Schritte ist H. Radeck (Anm. 2) hilfreich. Vgl. auch V. Käst, 
Imagination als Raum der Freiheit. Dialog zwischen Ich und Unbewußtem. München 1995; E. 
Frick SJ / M. Fühles RSCJ, Imagination in den Exerzitien, in: P. Imhof (Hsg.), Gottes Nähe. Re- 
ligiöse Erfahrung in Mystik und Offenbarung. Würzburg 1990, 129-153. 



Josef Thorer 264 

ich sie anschaue, sie betrachte und ihnen in ihren Nöten diene, wie wenn ich 
mich gegenwärtig fände, mit aller nur möglichen Ehrerbietung und Ehrfurcht". 
(EB 112.114) Indem der Exerzitant so mit einer Geschichte umgeht, kommen 
vor- und unbewußte Tendenzen mit ins Spiel, werden vergessene Erfahrungen 
aktiviert, wird ein Dialog mit diesen Erfahrungen, Wünschen, Ahnungen und 
Widerständen möglich. Dieses Spiel bedarf zwar der Rückbindung an den 
Ausgangstext, zugleich setzt es aber voraus, daß der Übende der inneren Dy- 
namik, die dabei in Gang kommt, Raum geben kann. Nach diesem spieleri- 
schen Umgang mit den biblischen Szenen, die z.T. die alltägliche Kontrolle des 
Bewußtseins unterlaufen, wird das Erfahrene im Kolloquium mit den göttli- 
chen Personen ins Gespräch gebracht, blickt der Exerzitant reflektierend auf 
die Betrachtung zurück und bespricht sich mit dem Begleiter. So wird einer- 
seits der Vollzug der Übung nicht durch die rationale Kontrolle gestört, ander- 
seits ist der Exerzitant dazu herausgefordert, bewußt zu den aufsteigenden Re- 
gungen Stellung zu nehmen: hilfreiche Impulse aufzunehmen, Gefährdungen 
zu erkennen, sich mit Widerständen auseinanderzusetzen... Was aus der Tiefe 
aufsteigt, wird in das Wachbewußtsein integriert. 

Dieses Vorgehen hat eine gewisse Nähe zu Verfahren, die in der modernen 
Psychologie/Psychotherapie praktiziert werden: zur aktiven Imagination im 
Anschluß an C. G. Jung, zum katathymen Bilderleben, zum Psychodrama und 
zum Bibliodrama. Die Grundannahmen und damit der Kontext für die ignatia- 
nische •contemplatio" sind freilich davon verschieden. Das gilt auch gegen- 
über dem Bibliodrama, wie es von H. Radeck vorgestellt wird. Im Anschluß an 
Wolfgang Iser versteht sie die biblischen Vorlagen als fiktionale Texte, die 
wohl Prozesse im Leser auslösen, aber nicht auf eine vorausliegende Intention 
bzw. ein zugrundeliegendes Ereignis befragt werden können. Damit ist der 
Text der letzte Bezugspunkt und persönliche Betroffenheit ist das entscheiden- 
de Kriterium der Aneignung. So kann man die Bibel auch lesen. Aber sie ist 
dann nicht mehr ein Buch, das eingebettet ist in das Leben einer Glaubensge- 
meinschaft, die mit ihrer Existenz und ihren Erfahrungen eine Perspektive für 
das Verständnis vorgibt - •als was" dieser Text entstanden bzw. •als was" die- 
ser Text zu verstehen ist. 

Was die ignatianische Betrachtung von den genannten Verfahren und einem 
Bibliodrama im Verständnis von H. Radeck unterscheidet ist - abgesehen von 
methodischen Unterschieden - die Rückbindung an eine Geschichte, die dem 
Einzelnen vorausliegt und in die seine persönliche Geschichte eingebettet ist. 
Mit anderen Worten: Der Exerzitant sieht das Drama des eigenen Lebens als 
Teil eines umfassenden Dramas8, dessen Grundzüge in den Schriften der Bibel 
bezeugt ist. Der Autor und Regisseur dieses Dramas ist Gott, der seine Absicht 

* Vgl. dazu H. U. v. Balthasar (Anm. 3). 



Reden und Schweigen im Drama der Exerzitien 265 

bekundet hat, das Drama trotz aller zwischenzeitlichen Katastrophen zu einem 
guten Ende zu führen. Sich in diesem Drama für die Verbundenheit mit Gott 
und damit für die Hoffnung zu entscheiden, bringt den Christen in eine bestän- 
dige Auseinandersetzung mit den Kräften, die den Menschen selbstgenügsam, 
resignierend oder verzweifelnd in sich selbst verschließen. Der Glaube, Mit- 
spieler in diesem umfassenden Drama zu sein, dessen Verlauf er bruchstück- 
haft erahnen, aber nicht in seiner Ganzheit überblicken kann, gibt dem Leben 
und Handeln eine Bedeutung, die es über das hier und jetzt Erfahrbare und Ein- 
sehbare hinaushebt. Zugleich gibt dieser Glaube eine Gelassenheit, weil bei- 
spielsweise auch eine undankbare Nebenrolle im Ganzen des Stückes ein 
wichtiges Element sein und zum Gelingen beitragen kann. Freilich bedarf es 
dazu des Vertrauens und des Einstimmens in den Gesamtplan des Stückes, 
theologisch gesprochen: des Vertrauens auf den je größeren Gott, der unsere 
Vorstellungen immer wieder sprengt und unser Begreifen übersteigt. 

Wirksamkeit durch Interaktion 

•Was das Drama zum Drama macht, ist gerade das Element, das jenseits des 
Textes liegt und als Aktion zum Ausdruck kommt. Die Lyrik spricht einen Zu- 
stand aus, ein Roman erzählt eine Geschichte, das Drama führt einen Vorgang 
als Gegenwart auf."9 Wer als Spieler an einem Drama teilnimmt, ist umfassen- 
der, ganzheitlicher angefordert als der Leser eines Romans oder eines Ge- 
dichts. Nicht nur wird ihm der Ort des Geschehens zur sinnlichen Erfahrung, er 
ist einbezogen in eine Interaktion mit anderen Personen. Diese Interaktion be- 
inhaltet sowohl Handeln wie Sprechen. Man könnte sagen, daß die Handlung 
aus der Rede hervorgeht.10 Das Drama gibt keine Erklärungen, wie sie in einem 
Roman möglich sind. Die einzelnen Szenen sind wie verdichtete Knotenpunk- 
te, in denen das Gesamtgeschehen faßbar wird. Rede und Gegenrede, Aktion 
und Reaktion sind Schritte auf einem Weg, Dialog und Handlung locken je- 
weils neue Antworten hervor, die Personen entwickeln und profilieren sich im 
Verlauf eines Stückes. 

Wer Exerzitien macht, wird angeleitet, Mitspieler zu sein in der Geschichte 
Gottes mit den Menschen: zunächst über die Vorstellung als inneres Drama: Er 
ist in den verschiedenen Übungen, insbesondere in der Betrachtung des Lebens 
Jesu, angesprochen und zur Antwort herausgefordert. Die jeweilige Antwort 
wird dabei auf weite Strecken etwas Vorläufiges haben, wird über die ver- 

9 Garcia Mateo (Anm. 6), 351 f. 
10 Vgl. Dramatische Gattungen, in: Fischer Lexikon. Literatur 2/1. Hrsg. W. H. Friedrich, W. Kil- 
ly. Frankfurt a. M. 1965, 163. 



Josef Thorer 266 

schiedenen Stationen hinweg sich verändern, wie es einem Gesprächsprozeß 
entspricht: auch unfertige Antworten haben darin ihre Bedeutung, insofern sie 
zur weiteren Klärung beitragen und den Gesprächsprozeß vorantreiben. Die 
einzelnen Betrachtungen wie auch das Gespräch mit dem Begleiter sind wie im 
Theater die besonders verdichteten Knotenpunkte, in denen das Geschehen der 
Exerzitien im ganzen zum Ausdruck kommt. Über die Wahl führt das innere 
Drama zum äußeren Drama, in welches das ganze Leben einbezogen ist. 

Das dramatisch-dialogische Element und die innerpsychische Differenzierung 

Was geschieht, wenn ich angerufen werde? Ich bin herausgefordert, Stellung 
zu beziehen. Über diese Stellung muß ich mir oft erst klar werden. Dazu ist es 
nötig, daß ich die unterschiedlichen Strebungen, Wünsche und Gefühle wahr- 
nehme und unterscheide. Das erfordert oft eine beträchtliche Mühe. Viele Ge- 
danken klären sich erst, wenn ich sie ausspreche. Damit werden sie für mich 
anschaubar und überprüfbar. Die Reaktion der Anderen in Zustimmung oder 
Kritik kann zur weiteren Klärung beitragen. Es ist offenbar hilfreich, wenn ich 
die verschiedenen Positionen in einem Selbstgespräch oder in einem Zwie- 
gespräch einander gegenüberstellen kann. 

Das äußere Drama vermag also ein inneres Drama sichtbar zu machen, das 
nach einer Lösung drängt. Tatsächlich haben die Griechen dem Schauspiel ei- 
ne reinigende innere Wirkung (Katharsis) zuerkannt, wie es Aristoteles in sei- 
ner Poetik ausführt.'' 

Wenn die Exerzitien den Exerzitanten in ein Drama hineinführen, fordern 
und fördern sie die innere Klärung. Dies geschieht durch das Anschauen der 
einzelnen Szenen aus dem Leben Jesu, durch das Mitspielen in der Vorstellung. 
Damit verbleibt es freilich noch in der relativen Unverbindlichkeit des Thea- 
ters. Die Exerzitien wollen mehr: Sie wollen zur Entscheidung und zur prakti- 
schen Umsetzung im Leben führen. Das gibt den Betrachtungen einen eigenen 
Ernst und läßt zurückfragen und sich vergewissern, ob die empfundene Klar- 
heit tragfähig genug ist für eine bestimmte Entscheidung. Dafür bieten die Ex- 
erzitien mit den Regeln zur Unterscheidung der Geister (die für die Wahl ein- 
gesetzt werden) eine entsprechende methodische Hilfe. 

Auf diese Weise durchzieht die Exerzitien ein ausgeprägt reflektierender 
Zug, der Menschen befremdet, die nach einem einfachen, ganzheitlichen Beten 
suchen. Ohne dieses Anliegen abzulehnen ist aber festzuhalten, daß das Unter- 
scheiden im Rahmen der Exerzitien nicht nur eine Sache des Kopfes ist (s. 

11 Vgl. Poetik, in: Fischer Lexikon. Literatur 2/2. Hrsg. von W.-H. Friedrich, W. Killy. Frankfurt 
a. M. 1965,424. 



Reden und Schweigen im Drama der Exerzitien 267 

oben), sondern tieferliegende Schichten einbezieht. Zum anderen gilt auch, 
daß für die Entwicklung des Menschen ein innerer Differenzierungprozeß un- 
erläßlich ist: auszufalten, was in ihm angelegt ist. Mit fortschreitendem Alter 
kann dann eine Gegenbewegung einsetzen, die vor allem auf Vertiefung und 
Vereinfachung zielt. C. G. Jung sieht dafür die Lebensmitte als den entspre- 
chenden Wendepunkt an, in ähnlicher Weise auch Johannes Tauler12. 

Drama und Dialog als Grundgegebenheiten des Menschen 

Drama und Dialog sind nicht bloß nützliche pädagogisch-didaktische Hilfs- 
mittel zur lebendigen Vermittlung von Inhalten und zur inneren Klärung, sie 
entsprechen vielmehr menschlichen Grundgegebenheiten: 
- Der Mensch hat eine Geschichte, die sich aus vielen Einzelelementen (Ein- 
flüsse von außen, eigene Konstitution, eigene Entscheidungen...) aufbaut, und 
die der Mensch zu erkennen sucht. 
- Der Mensch braucht den Anderen, um Mensch zu werden und Mensch blei- 
ben zu können. Der Mensch braucht ein Du, und die Entwicklung des Kindes 
zum Erwachsenen tendiert dahin, über die eigene Welt hinauszufinden zum 
Anderen, fähig zu werden zur Liebe (in der Sprache der Psychologie: den Nar- 
zißmus zu überwinden und fähig zu werden zu realen Objektbeziehungen). Der 
christliche Glaube geht darüber insofern hinaus, als er den Menschen öffnen 
will für eine umfassendere Wirklichkeit, Gott genannt, zu der der Mensch 
ebenfalls Du sagen kann. 

Was für den Menschen in Bezug zum anderen Menschen gilt, das sieht der 
christliche Glaube (in Übereinstimmung mit vielen Menschen anderer Reli- 
gionen) auch für die Beziehung zu Gott als wesentlich an, auch wenn Gottes 
Wirklichkeit die des Menschen weit übersteigt. Spezifisch christlich ist der 
Glaube daran, daß Gott in sich schon Austausch und Mitteilung (dreifaltig) ist 
und daß er im Rahmen dieses Austausches eine Geschichte mit der Welt und in 
ihr mit dem Menschen begonnen hat. Das Ziel, zu dem der Mensch gerufen ist, 
ist also die Teilnahme an diesem Austausch, nicht das a-persönliche Aufgehen 
im Göttlichen. Und im Rahmen dieses Zieles ist die Welt, in der wir leben, 
nicht Schein und Unwirklichkeit (wie es verschiedene hinduistische oder 
buddhistische Strömungen sehen), sondern hat bereits teil an dem genannten 
Austausch, wenn sie auch noch eine Umwandlung erfahren muß, um zur Voll- 
endung zu gelangen. Die Geschichte hat eine Richtung, ist ein Drama, an dem 
wir mitspielen und dessen Auflösung wir erwarten. 

' Vgl. A. Grün, Lebensmitte als geistliche Aufgabe. Münsterschwarzach 1980, 39f. 



Josef Thorer 268 

Drama, Dialog und Schweigen 

Um sich dem Göttlichen zu nähern und die Beziehung zu ihm zu verstehen, 
dafür ist die Dramatik nicht die einzige Betrachtungsweise. Der Dramatik geht 
die Ästhetik13 voraus - die Wahrnehmung der göttlichen Offenbarung in der 
Welt. Und in dieser Wahrnehmung kann der Mensch schon erkennen, daß er 
selber einbezogen ist in das, was ihm begegnet, daß also in der Wahrnehmung 
bereits die Dramatik enthalten ist. Von der Dramatik aus ist dann ein sach- 
gemäßes Nachdenken und begriffliches Erfassen möglich - eine Theologik. 

Zum Drama und zum Dialog gehören als unerläßliche Voraussetzung das 
Schauen und das Wahrnehmen, nicht nur als Vorstufe, sondern auch als blei- 
bende Dimension. Sie bewahrt Sprechen und Handeln davor, zum veräußer- 
lichten leeren Betrieb zu werden, der steril ist und nichts Neues mehr erwarten 
läßt: Auf eine Frage kommt prompt eine bereitliegende Antwort, auf ein Tun 
automatisch eine bestimmte Reaktion. 

Soll ein Gespräch fruchtbar sein, bedarf es des Hörens, somit auch des 
Schweigens. Schweigen bedeutet dann nicht eine Geringschätzung der Rede, 
sondern dient ihr und ermöglicht es, das Gewohnte, Eingefahrene, aufzubre- 
chen und •Neuland unter den Pflug zu nehmen" (Hos 10,12). 

Sowohl für das Reden wie für das Schweigen gilt, daß es sehr Unterschied- 
liches bedeuten kann. Reden kann Personen zusammenführen oder auch ent- 
zweien, kann Verbindung schaffen und zutiefst verletzen. So kann auch das 
Schweigen sowohl aufmerksames Hören, erfüllte Gegenwart, als auch peinli- 
che Verlegenheit, lähmender Stillstand, bedrückende Feindseligkeit etc. sein. 
Wie läßt sich dann das einfache Gebet, das keine unterscheidbaren Inhalte 
kennt, einordnen? Es entzieht sich ja von seinem Wesen her der Sprache. Es ist 
zumindest möglich und wichtig, darauf zu achten, auf welchem Weg jemand 
zum Schweigen kommt und auf welchem Weg er es wieder verlässt - wie sich 
das Schweigen auswirkt. Entscheidend ist: Sucht der Betreffende darin den je 
größeren Gott, der ihn bis zum letzten herausfordern kann oder sucht er einen 
Zufluchtsort vor der Komplexität des Lebens? 

Das Aufbrechen des Gewohnten ist für den Christen wesentlich, wenn er das 
Drama seines Lebens als Teil eines größeren Spiels versteht. Er weiß um Gott 
als den Autor dieses Stückes, er weiß, daß das Stück auf ein gutes Ende hin- 
läuft, aber wie die Fäden seines Lebens und der Weltgeschichte tatsächlich 
dorthin führen, das kann er nicht berechnen, bestenfalls tastend und darum oft 
auch nur im schweigenden Hören erahnen. 

13 •Dramatik" und •Ästhetik" sind hier gemeint im Sinne der Theologie H. U. v. Balthasars. Vgl. 
Anm. 3, 15. 



Reden und Schweigen im Drama der Exerzitien 269 

Wenn Ignatius für die Exerzitien empfiehlt, sich vom gewohnten Lebensbe- 
reich mit seinen Aufgaben und Beziehungen zu lösen (GÜ 20) und sich einer 
Situation auszusetzen, in der er mit niemandem (außer dem Begleiter) spre- 
chen kann14, dann hilft dies, in größerer äußerer wie innerer Freiheit zu hören 
und aus diesem Hören heraus zu antworten. Der Begleiter soll ihm helfen zu 
unterscheiden, sowohl wenn er von verschiedenen Regungen bewegt wird, als 
auch wenn dies nicht geschieht - wenn er also zu sehr im Eingefahrenen und 
Gewohnten verbleibt (GÜ 6). 

Rückzug und Überstieg 

Die Exerzitien führen den Exerzitanten aus der Vielfalt seines Alltags heraus in 
das Schweigen und die Einsamkeit - um des Gespräches, und zwar eines um- 
fassenden Gespräches willen. Der Rückzug dient paradoxerweise der Auswei- 
tung. Zwar hat der Exerzitant als menschlichen Gesprächspartner nur den Be- 
gleiter, und auch ihn nur zu den bestimmten Zeiten. Er wird aber angeleitet, 
sich mit seinem Leben zur Geschichte Gottes mit den Menschen in Beziehung 
zu setzen, einzutreten in ein umfassendes Gespräch, ein umfassendes Gesche- 
hen. Dabei wird er zum einen angeleitet, auf die inneren Stimmen zu hören, 
zum anderen soll er diese innere Erfahrung mit der äußeren Wirklichkeit in Be- 
ziehung bringen. Dabei kommt dem Begleiter eine wichtige Aufgabe zu. Er 
vertritt die Gemeinschaft derer, die sich bewußt in diese Geschichte hineinge- 
stellt haben (=Kirche). Das Gespräch mit dem Begleiter soll verhindern helfen, 
daß der Exerzitant sich kurzschlüssig in seinen eigenen Gedanken und Ideen 
verfängt, statt offen zu bleiben auf die größere Wirklichkeit. Der Begleiter be- 
zeugt durch seine Präsenz, daß der Geist nicht nur innen im Exerzitanten wirkt, 
sondern auch sichtbar in der Kirche (und in der Welt). Der Rückzug soll also 
helfen, die Spuren von Gottes Geist besser wahrzunehmen, wie ein Hund eine 
bestimmte Witterung aufnehmen muß, um ihr dann in all den verwirrenden 
Eindrücken folgen zu können. 

Wenn der Exerzitant seinen Blick ausgeweitet und sich durch eine Erneue- 
rung seines Denkens gewandelt hat (Rom 12,2), steht ihm noch ein wichtiger 
Schritt bevor: der Überstieg ins Tun, sei es zu einem bewußteren Handeln im 
Rahmen des Gewohnten, sei es zu einer grundlegenden Neuorientierung des 
Lebens. Das Gespräch darf also nicht allein Gespräch bleiben, sondern muß 
seine Fortsetzung finden im Tun. Wenn es in der Schlußbetrachtung der Exer- 
zitien (der •Betrachtung zur Erlangung der Liebe) heißt, daß die Liebe mehr in 

14 Aus eigenhändigen Bemerkungen des Ignatius. Vgl. Anm. 5, 165f. 



Jörg Seip 270 

die Werke als in die Worte gelegt werden muß (GÜ 230), dann sehe ich darin 
nicht - wie P. Jalics - den Übergang vom inhaltlichen Betrachten zum einfa- 
chen Beten, sondern den Übergang von der contemplatio auf der Ebene des Be- 
wußtseins zum kontemplativen Tun. Die Betrachtungen der Exerzitien, die der 
Exerzitant in der Stille vollzieht, erweitern einerseits den Gesprächskreis auf 
die Gemeinschaft der Kirche hin, anderseits führen sie ihn vom Vorstellen und 
Reden zum Handeln. Der Exerzitant wird zum bewußten Mitspieler im Drama 
Gottes mit den Menschen. 

Zum Ablauf existentieller Entscheidungen 

Eine psychologische Lesart der ignatianischen Spiritualität 

für Josef Schweriner 

Jörg Seip, Bad Lippspringe 

In einem Prosatext des Dichters Paul Celan stößt man auf eine treffende Be- 
schreibung einer Entscheidungssituation: 

•Wenn ich auch gewußt hatte, daß mir eine mühevolle Wanderung bevorstand, so war ich doch 
befangen, als ich eine der Straßen betreten sollte, allein und von niemandem geführt. Eine der 
Straßen! Ohne Zahl waren diese Straßen und jede von ihnen lud mich ein, sie zu beschreiten ... 
Kein Wunder, daß ich in diesem Augenblick, da ich noch meine alten eigenwilligen Augen hat- 
te, um zu schauen, Vergleiche anstellte, um wählen zu können."1 

Dieser Text spiegelt das Empfinden eines Menschen wider, der sich vor 
einer existentiellen Entscheidung befindet: Die •mühevolle" Situation ist 
gekennzeichnet durch das Bemühen um Distanz (•allein") und ruft zunächst 
Orientierungslosigkeit hervor. In solcher Ungewißheit werden dann Versuche 
zur Klärung der Situation, also •Vergleiche angestellt, um wählen zu können". 
Mit den alten Augen ist Neues in den Blick zu nehmen. 

Damit sind schon charakteristische Stufen einer existentiellen Entscheidung 
angedeutet, die von der phänomenologischen Psychologie näher ausgearbeitet 
worden sind. Ein kompetenter Vertreter dieser psychologischen Richtung ist 
Hans Thomae, der zahlreiche Entscheidungen in biographischen Befragungen 
empirisch erfaßt hat. 

' P. Celan, Edgar Jene und der Traum vom Traume, in: Gesammelte Werke. Bd. 3. Hrsg. B. Al- 
lemann/S. Reichert. Frankfurt 1986, 155-161, hier: 155. 




