
•Da sprach die Liebe zu ihr: 
,Verwirre Dich nicht'" 
Die Botschaft der Mystikerin Mechthild von Hackeborn (1241-1299) 
in der heutigen Zeit1 

Hildegund Keul, Magdeburg 

Das Leben ist zerbrechlich. Wo auch immer es aufbricht, ist es von Zerstörung 
und Tod bedroht. Krankheit und Verfall des Leibes, aber auch Verwundung und 
Schmerz der Seele - sie werden zum Schrei, der das Leben einklagt. Hoffnun- 
gen, die zerbrechen; Sehnsucht, die nicht erfüllt wird. Mit diesen Fragen hat 
die Mystik zu tun. Deswegen sollen sie im Folgenden auch im Mittelpunkt ste- 
hen. 

1. Mechthilds Leben: die Stimme Gottes in der Welt zum Klingen bringen 

Von Mechthilds Leben ist heute nicht mehr viel bekannt. Die vorhandenen 
Quellen sind auch nicht immer sehr zuverlässig.2 Selbst der Titel ihres Buchs 
variiert in der Traditionsgeschichte zwischen •Liber specialis gratiae" und •Li- 
ber spiritualis gratiae". Aber trotzdem gibt es einige Eckpunkte, die ihr Leben 
in markanten Farben aufleuchten lassen. Da ist zunächst dieser merkwürdige 
Umstand, wie Mechthild, eine Adelige von Hackeborn, überhaupt ins Kloster 
kam. Im ersten Buch ihres Werkes - übersetzt in dem etwas süßlichen Naza- 
renerstil des 19. Jahrhunderts - berichtet eine geschichtliche Vorbemerkung: 
•Aber da sie war sieben Jahre alt, ging ihre Mutter eines Tages mit dem Kind- 
lein in ein Kloster, welches bei dem Schlosse war, und stunden demselben ihre 
Eltern vor. Darinnen blieb sie wider den Willen ihrer Mutter mit großer Freu- 
de, sehnsüchtig die Schwestern bittend, sie aufzunehmen in ihre Genossen- 
schaft; und sie war nicht mehr von dannen zu bringen, weder durch Drohungen 

1 Vortrag am 02. Oktober 1999 in Hakeborn. An diesem Tag feierte die Gemeinde Westeregeln 
aus Anlaß des 700. Todestages der Mechthild von Hackeborn ein Fest zu Ehren der Heiligen, die 
die Patronin der Gemeinde ist. 
2 Gut zugänglich ist nur die Textauswahl von H.U. von Balthasar: Mechthild von Hackeborn. Das 
Buch vom strömenden Lob. Freiburg i.Br.1 1993. - Falls nicht anders vermerkt, zitiere ich nach 
folgender Übersetzung: Mechthild von Hackeborn, Buch der besonderen Gnade. Deutsche 
Übersetzung aus dem Lateinischen von Joseph Müller nach der Ausgabe der Benediktiner von 
Solesmes. Bd. I, Regensburg 1880. 



Hilde gund Keul 286 

noch durch gute Rede der Eltern."3 Ein siebenjähriges Mädchen, das sich ge- 
gen den Willen der Eltern durchsetzt und im Kloster bleibt - das ist auch für das 
13. Jahrhundert ungewöhnlich. 

Was war in dem Kloster so anziehend, so unwiderstehlich, daß Mechthild 
partout nicht mehr weg wollte? Denn eigentlich sollte sie in Rodarsdorf4 nur 
ihre leibliche Schwester Gertrud besuchen, die einige Jahre später Äbtissin 
wird. Aus dem kurzen Besuch wird ein lebenslanger Aufenthalt. Warum? Die- 
se Frage führt mitten in das Kloster Helfta hinein, ein junges Frauenkloster des 
13. Jahrhunderts, noch völlig unbekannt, aber doch mit ganz eigenem Charak- 
ter. Die nächsten Jahre wird sich dies noch weiter entwickeln und deutlicher 
zeigen. Die Frauen im Kloster wollen wirklich miteinander leben. Sie haben 
auch als Nonnen mit Neid und Eifersucht zu kämpfen. Aber sie versuchen, sie 
zu überwinden. Sie kennen die Einsamkeit, aber gerade deswegen bilden sie 
Gemeinschaft. Nach dem Zeugnis der Schriften aus Helfta zu urteilen, war der 
Umgang der Schwestern untereinander liebenswürdig und offen. Aufmerksam 
haben sie die Umbrüche ihrer Zeit verfolgt und Veränderungen im religiösen 
Leben vorangetrieben. Im klösterlichen Zusammenleben haben sie sich das 
Ziel gesetzt, sich gegenseitig in ihren Fähigkeiten und Stärken zu fördern. Die- 
se Atmosphäre unter Frauen, die versuchen, vor Gott ihr Leben zu gestalten, 
kann für ein Mädchen von sieben Jahren sehr faszinierend sein. - Später wird 
Mechthild zu dieser Atmosphäre wechselseitiger Förderung beitragen, und 
auch selbst sehr von ihr profitieren: Sie schreibt ihr Werk nicht selbst auf, son- 
dern das tun ihre Mitschwestern, darunter die jüngere Freundin und Schülerin 
Gertrud von Helfta.5 

Zu der kommunikativen und produktiven Atmosphäre kommt ein Weiteres 
dazu: Musik und Gesang, die wesentlich zum Kloster gehören. Der Lebens- 
rhythmus ist von der Liturgie bestimmt. Der Gesang der Psalmen ist hier nicht 
wegzudenken. Für Mechthild war es vermutlich ein überwältigendes Erlebnis, 
als sie das erste Mal gehört hat, wie die ganze Klosterkirche vom Gesang der 
Nonnen erfüllt wird. Eine andere Mystikerin, Hildegard von Bingen, sagte ein- 
mal: •Wenn die menschliche Stimme singt, wird der Atem Gottes lebendig." 

3 Mechthildis von Helfeda, Das Buch der geistlichen Gnaden. Regensburg 1857 (= Reliquien aus 
dem Mittelalter. Geistlich und Weltlich. Beiträge nach Originalurkunden), 2. 
4 Das Kloster, 1229 in der Nähe des Stammsitzes von Mansfeld gegründet, wurde aus unter- 
schiedlichen Gründen mehrmals verlegt, bis es 1258 endgültig nach Helfta (heute ein Ortsteil der 
Lutherstadt Eisleben) kommt. 
5 In Helfta lebten in der 2. Hälfte des 13. Jhs. zwei berühmte Frauen mit dem Namen Gertrud (die 
Äbtissin Gertrud von Hackeborn, 1232-1291, sowie die Mystikerin Gertrud von Helfta, genannt 
die Große, 1256-1302) und zwei Frauen mit dem Namen Mechthild (Mechthild von Magde- 
burg, 1207/10-1282/94, sowie Mechthild von Hackeborn). Aber trotz der Namensgleichheit ha- 
ben die Frauen jeweils ein ganz eigenes Profil und sind unverwechselbar. - Zur Mystik von 
Helfta vgl. M. Bangert; H. Keul (Hgg.): • Vor dir steht die leere Schale meiner Sehnsucht. " Die 
Mystik der Frauen von Helfta. Leipzig 1998. 



Mechthild von Hackeborn 287 

So ähnlich muss das Mechthild von Hackeborn erfahren haben. Ihr Leben war 
Musik. Das ist ihren Visionen anzumerken. In einer Vision (11,35) wird bild- 
reich und farbenfroh beschrieben, wie die Liebe Gottes das ganze Weltall und 
alle seine Winkel zum Klingen bringt. Der Himmel gerät in Schwingung, wird 
Musik, bis auch die Seele •lieblich mittönt" - d.h. zum Gesang ihrer Seele fin- 
det. 

Ihr Leben war Musik - das ist der zweite markante Punkt in ihrem Leben. 
Später wird Mechthild Kantorin des Klosters und Leiterin des Chors. In der 
Tradition hat sie den Ehrentitel •Nachtigall von Helfta" erhalten. Das Singen 
geht nach Mechthild nicht einfach so nebenbei, sondern es hat eine religiöse 
Aufgabe. Gesungen wird mit Leib und Seele, oder gar nicht. Als alte, kranke 
Frau beschreibt sie später rückblickend: 

• Wenn ich mit euch im Chor mit ganzer Sehnsucht und aus allen Kräf- 
ten sang, so zog ich mit steigendem Gesang zugleich eure Wünsche auf- 
wärts zu Gott und in Gott, mit fallendem Gesang dagegen brachte ich 
euch wiederum voll Liebe Gnade von Gott herab; und das thue ich noch 
unablässig." (VII, 19) 

Mit ihrem Gesang erfüllt Mechthild einen priesterlichen Dienst. Sie trägt die 
Anliegen der Menschen vor Gott, und sie macht den Segen Gottes unter den 
Menschen erfahrbar. Diese Wechselseitigkeit macht auch heute noch den prie- 
sterlichen Dienst des Volkes Gottes aus. Die Stimme Gottes in der Welt zum 
Klingen bringen, denn sie ist die Stimme der Liebe, die Stimme, die den Be- 
drohungen des Lebens widersteht. 

Der dritte markante Punkt ist Mechthilds Tätigkeit als Leiterin der Kloster- 
schule. Hier arbeitet sie eng mit ihrer geliebten Schwester, der Äbtissin Gertrud 
von Hackeborn, zusammen. Von Letzterer überliefert Mechthild den Aus- 
spruch: •wenn der Eifer für die Wissenschaft verloren gehe, so werde auch die 
Pflege der Religion aufhören, da sie [die Nonnen] dann die heilige Schrift nicht 
mehr verstünden." (IV,16) Die Äbtissin legt Wert auf eine solide Ausbildung 
der Nonnen und eine lebendige Spiritualität ihrer Gemeinschaft. Sie ist davon 
überzeugt, dass beides zusammengehört; daß Mystik und Scholastik, Poesie 
und Rationalität nicht voneinander zu trennen sind. Unter Mechthilds Leitung 
erhalten die Mädchen und jungen Frauen der Klosterschule eine ausgezeichne- 
te humanistische und theologische Ausbildung. Gemeinsam sorgen die Schwe- 
stern dafür, daß die Nonnen •feurig werden im Geist". Schule, Skriptorium und 
Bibliothek bilden die Voraussetzung, daß in Helfta ein großartiges mystisches 
Werk entstehen kann. Denn: 

• Das Fruchtbarste, was die Hände vollführen können, ist die Erhebung der 
Hände in lauterem Gebet und das Schreiben." (III,48)6 

6 Zit. nach M. Hubrath, Schreiben und Erinnern. Zur .memoria' im Über Specialis Gratiae 
Mechthilds von Hakeborn. Paderborn 1996, 29. 



Hilde gund Keul 288 

Mechthild lebt 51 Jahre im Kloster Helfta. Sie wird nach damaligen Verhält- 
nissen eine alte Frau, fast sechzig Jahre alt. Der Tod ihrer leiblichen Schwester 
und Äbtissin Gertrud von Hackeborn im Jahr 1291 macht ihr schwer zu schaf- 
fen. Sie lebt danach noch acht Jahre, in denen sie krank und pflegebedürftig ist. 
Aber in dieser Zeit entsteht ihr Werk •Das Buch der besonderen Gnade", auf- 
geschrieben von ihren Mitschwestern.7 Als sie 1299 stirbt, ist ihr die Trauer, 
aber auch die Ehrfurcht und Achtung ihrer Schwestern sicher. 

2. Visionen der Mystik: die Brüche wahrnehmen, zum Aufbruch ermutigen 

Mechthild von Hackeborn war eine Mystikerin. Sie hatte Visionen; aber was ist 
das überhaupt? Eine Vision zu haben heißt zunächst einmal, etwas genau zu be- 
trachten; etwas, das plötzlich in einem hellen Licht und mit großer Klarheit er- 
scheint, sich also selbst zeigt. Visionen haben es mit der Wahrnehmung von 
Wirklichkeit zu tun. Aber nicht jede Wahrnehmung nennen wir Vision. Sie hat 
vielmehr eine religiöse Bedeutung, weil es um eine Wahrheit geht, die verwor- 
fen war, sich nun aber im Licht Gottes zeigt. Die Wahrheit der Vision liegt nicht 
offen zutage und ist nicht für alle sichtbar. Sie zeichnet sich dadurch aus, daß 
sie verdeckt ist, manchmal sogar absichtlich verborgen wird - sie soll nicht ans 
Licht kommen. 

Mechthild von Hackeborn lebt in einer Zeit tiefgreifender Veränderungen. 
Im Ordensleben und der erblühenden Stadtkultur, in der kirchlichen Hierarchie 
wie in der Armutsbewegung des Volkes verändern sich die Verhältnisse radi- 
kal, an die Wurzel gehend. Was in solchen Zeiten des Umbruchs Schwierigkei- 
ten macht - das ist auch heute noch zu merken -, das ist der Blick, die Wahr- 
nehmung. Der Blick bleibt dem Alten verhaftet. Er sieht nicht, daß und wo die 
Wirklichkeit sich verändert, wo sie neue Formen annimmt. Die Dinge bleiben 
nicht, wie sie sind. Sie zerbrechen. Dies aber wollen wir nicht wahr-nehmen. 
Wir wollen an dem festhalten, was wir gewohnt sind; wir wollen, daß das Le- 
ben in geordneten Bahnen abläuft und keine Haken schlägt. Die Vision aber 
setzt genau hier an. Sie beginnt mit dem Blick auf das, was zerbricht. Auf Hoff- 
nungen, die zerbrechen;8 Traditionen, die dem Leben nicht mehr standhalten; 

7 Im Blick auf diese Mitschwestern spricht Gott in einer Vision Mechthilds den bemerkenswer- 
ten Satz: •Ich [Gott] bin das Verständnis im Ohre der Hörenden, durch welches sie verstehen, 
was sie hören. Ich bin auch im Munde derer, die davon sprechen; ich bin in der Hand der Schrei- 
benden; in Allen bin ich ihr Mitwirkender und Helfer und so ist Alles, was sie in mir und durch 
mich, die Wahrheit, sprechen und schreiben, wahr." (V,22) 
8 Auch dies ist ein entscheidendes Stichwort in der heutigen Zeit, speziell in den neuen Bundes- 
ländern. Das Leben ist hier geprägt - und wird manchmal beinahe erstickt - von zerbrochenen 
Hoffnungen. Eine entscheidende Frage in der Pastoral ist die, was aus den Bruchstücken, Frag- 
menten, Splittern der Hoffnung wachsen kann. 



Mechthild von Hackeborn 289 

Strukturen, die nicht mehr tragfähig sind. Die Visionärin richtet sich auf das 
Verdrängte, das in Rissen und Brüchen ans Licht kommt. Denn das Herkömm- 
liche zerbricht, weil sich etwas Neues Raum verschaffen will, das zuvor unter- 
worfen wurde. Überall, wo etwas Neues aufbricht, geht etwas Altes zu Bruch. 
Bruch und Aufbruch hängen untrennbar zusammen. Die Mystikerin schaut auf 
den Bruch, um zu begreifen, was denn da aufbrechen will. Sie will die Brüche 
und Zerwürfnisse begreifen, weil sie den Weg in die Zukunft bestimmen. 

Es ist alles andere als selbstverständlich, das zu sehen, was sich in den 
Brüchen der Gegenwart zeigt, und das zu hören, was aus der Zukunft ruft. Die 
Visionärin achtet auf die Zeichen der Unterwerfung und versucht, ihre Bedeu- 
tung zu begreifen. Sie sieht die Risse, die den Bruch ankündigen. Sie hört das 
Geräusch, mit dem das Erstarrte in Bewegung gerät. Sie nimmt die Verschie- 
bung wahr, die vielleicht nur gering ist, aber dem Fortgang der Dinge eine neue 
Richtung gibt. Die Vision hat deswegen zukunftsweisende Bedeutung. Die 
Verschiebung der Wirklichkeit kann in die Katastrophe führen. Das zu verhin- 
dern, ist Aufgabe der Vision. Das heißt aber nicht, daß sie die Risse einfach kit- 
tet, im Gegenteil, sie treibt den schmerzlichen Bruch voran. Denn sie verhilft 
dem, was aus der Unterwerfung aufbricht, zum Durchbruch. Sie zielt darauf, 
daß das Verstummte zu Wort kommt, daß es eine neue Sprache findet. Sie 
bringt das Verschwiegene zur Sprache und gibt denen, die sprachlos sind, eine 
Stimme. 

Die Vision braucht die Fähigkeit, die Grenze des Sichtbaren zu überschrei- 
ten, die Grenze der ,normalen' Sinne zu überwinden. Denn hier geht es um ein 
Paradox: Wie kann das in Erscheinung treten, was hinter der Grenze des Sicht- 
baren liegt? In der Vision kommt das zu Wort, was zuvor verstummt ist. Sie 
setzt an bei Erfahrungen von Ohnmacht und Nichtigkeit und überschreitet die 
herrschende Ordnung der Dinge. Deswegen ist sie ungeheuerlich, setzt in Er- 
staunen, ruft Zweifel und Widerstand hervor. Sie hört auf das, was noch nicht 
gehört wird, was - im doppelten Sinn des Wortes - unerhört ist. Sie macht 
sichtbar, was übersehen wird; sie beachtet, was niemand bemerken will. Mit 
ihren Visionen ist die Mystikerin dem Unaussprechlichen auf der Spur. 

In dieser Fähigkeit liegt die Besonderheit der Mystikerin. Es ist in der Tat ei- 
ne Gnade, das zur Sprache bringen zu können, was nicht für alle sichtbar und 
hörbar, aber für die Zukunft entscheidend ist. Die Mystikerin verhilft dem, was 
im Zeichen der Hoffnung Gottes aufbricht, zum Durchbruch. Sie ist deswegen 
gezwungen, selbst schmerzliche Brüche zu vollziehen - auch mit kirchlichen 
Traditionen, die den Menschen ihrer Zeit lieb und teuer sind (vgl. den Konflikt 
in Helfta mit dem Domkapitel von Halberstadt im Jahr 1296). Die Mystikerin 
ist eine kritische Frau, die kein Blatt vor den Mund nimmt, weil das Wort Got- 
tes aus ihm spricht. Sie entzieht sich dem Naheliegenden und bricht mit dem, 
was unverrückbar zu sein vorgibt. Dabei bezieht sich ihr Wort sowohl auf das 



Hildegund Keul 290 

persönliche Leben Einzelner in der Seelsorge als auch auf gesellschaftliche 
Prozesse, die sich in den Zeichen der Zeit verkörpern. Eine Vision ist nur dann 
etwas wert, wenn sie bei den Rissen und Brüchen der jeweiligen Zeit ansetzt, 
sie •durchschaut" und das wahrnimmt, was sich durch sie hindurch zeigt. An- 
ders kann sie die Zeichen der Zukunft nicht erkennen und zum Aufbruch er- 
mutigen. Not und Segen der Vision liegen also nah beieinander. Wer ihre Not 
nicht begreift, kann ihres Segens nicht teilhaftig werden. 

Das hier erläuterte Verständnis von •Vision" gilt auch für Mechthild von 
Hackeborn. Trotzdem bereitet die Interpretation ihrer Visionen große Schwie- 
rigkeiten. Ihre Texte sind heute nicht mehr unmittelbar zugänglich. Die mei- 
sten Menschen, die •Das Buch der besonderen Gnade", Liber specialis gratiae, 
zu lesen versuchen, scheitern schlichtweg daran. Ich denke, daß auch dieses 
Scheitern mit dem Zusammenhang von Bruch und Aufbruch in der Vision zu 
tun hat. Die Texte aus dem 13. Jh. sagen nämlich nicht ausdrücklich, aufwei- 
che Situation des Bruchs sie Antwort geben. Die Mystikerin spricht die Spra- 
che des 13. Jhs. und lebt in der damaligen, nicht in der heutigen Bilderwelt. Auf 
viele Menschen wirken die Texte heute zunächst frömmelnd und viel zu glatt, 
idealistisch und letztlich nichtssagend. Dies liegt aber daran, dass wir nicht 
mehr die Lebensprobleme sehen, auf die der Text Antwort gibt. Wir begreifen 
seine Bedeutung nicht, weil wir die zerbrochene Hoffnung nicht kennen, in die 
hinein Mechthild dem Aufbruch das Wort redet. Wir wissen nicht um die Not 
und begreifen deshalb den Segen nicht. Aus diesem Grund möchte ich den vi- 
sionären Charakter Mechthilds an einem Beispiel erläutern. 

•Als eine gewisse Seele sehr betrübt war, betete sie [Mechthild], daß der 
so gnädige Herr sich entschließe, durch die Tröstungen des Heiligen 
Geistes ihr zu Hilfe zu eilen. Zu dieser sprach der Herr: Und warum ist 
sie verwirrt? Ich habe sie mir geschaffen und gab mich ihr zu allem hin- 
zu, was sie von mir begehrt hat. 
Ich bin Vater in der Schöpfung, ich bin für sie Mutter in der Erlösung; 
ich bin Bruder im Teilen des Reiches; ich bin Schwester in süßer Gesell- 
schaft. " (IV,50)9 

Das erste Problem entsteht aus dem Wort •betrübt". •Betrübt sein" ist in der 
heutigen Alltagssprache eher etwas Harmloses, es ist nicht tiefgreifend. Bei 
Mechthild ist das Wort aber in seiner ursprünglichen Bedeutung gemeint: Dem 
Menschen, um den es hier geht, hat sich das Leben verfinstert. Er oder sie sitzt 
fest und kommt aus einer Sackgasse nicht heraus. Wir wissen nicht, um welche 
zerbrochenen Hoffnungen und schmerzlichen Enttäuschungen es hier geht. 
Aber die Seele wird als •der Tröstungen des Heiligen Geistes bedürftig" be- 

' Zit. nach V. Wodtke-Werner, Der Heilige Geist als Weibliche Gestalt im christlichen Altertum 
und Mittelalter. Pfaffenweiler 1994, 247. 



Mechthild von Hackeborn 291 

schrieben. •Trost" ist ebenfalls ein schwieriges Wort, das heute eher verharm- 
losend verwendet wird. Beim Trost geht es darum, einen niedergeschlagenen 
Menschen aufzurichten; einem ,geknickten Rohr' Halt zu geben; die seeli- 
schen Wunden zu heilen. Und dies kann nur der Hl. Geist, das Wehen des 
Atems Gottes, die Ruach, die Gestalt annimmt im Wort eines Menschen. Um 
den Menschen aus der Sackgasse der Finsternis herauszuführen, offenbart sich 
Gott in die konkrete Lebenssituation hinein. Vier Namen Gottes erweisen ihre 
Kraft, die Ohnmacht und Niedergeschlagenheit zu überwinden. Gott ist •Vater 
in der Schöpfung" und gibt der Seele, die am Ende ihrer Kraft ist und sich 
schon ganz und gar nutzlos vorkommt, die Fähigkeit, erneut schöpferisch zu 
werden. Gott ist •Mutter in der Erlösung" und verzeiht ihr die Schuld, die sie 
auf sich geladen hat und sie zu erdrücken droht. Gott ist •Bruder im Teilen des 
Reiches" und läßt sie teilhaben am Überfluss des Lebens in der Liebe. Gott ist 
•Schwester in süßer Gesellschaft" und reißt sie damit aus dem unerträglichen 
Schmerz der Einsamkeit heraus. - Zukunftsweisend ist an dieser Textstelle 
auch, mit welcher Selbstverständlichkeit die Mystikerin männliche und weib- 
liche Gottesbilder verwendet. Dabei zeigt sich zugleich das Provozierende der 
Mystik, denn mit ihren Visionen bricht Mechthild das weithin herrschende 
Monopol männlicher Gottesbilder. Sie vollzieht diesen Bruch nicht aus Lust an 
der Provokation, sondern aufgrund der Seelsorge, die sie mit den Lebenspro- 
blemen von Frauen und Männern konfrontiert. Ihre Mystik trifft eine klare Op- 
tion für eine visionäre Kirche, die in den Brüchen des Lebens zum Aufbruch 
ermutigt. Dies gilt für die Menschen, mit denen sie in der Seelsorge zu tun hat, 
aber nicht zuletzt auch für sie selbst. 

3. Die Botschaft der Liebe: Das Leben selbst. 
Über den Zusammenhang von Mystik und Krankheit 

Mechthild von Hackeborn ist über lange Jahre ihres Lebens hinweg krank, 
pflegebedürftig, ans Bett gefesselt. Eine Situation, in der sie mit der Not des 
Lebens hautnah konfrontiert wird. Der Pflege bedürftig sein heißt, zutiefst ohn- 
mächtig zu werden. Die eigenen Kräfte versagen, die Kranke wird abhängig 
und fürchtet, anderen zur Last zu fallen. Sie kann nicht mehr, wie sie will. Der 
Schmerz über den Verlust, über das, was ihr entrissen wird, stößt sie in die Tie- 
fe von Einsamkeit und Angst. Die Krankheit ist eine unerbittliche Erfahrung. 
Sie geht durch Mark und Bein und läßt die Frau haltlos verstummen. - Auch 
heute noch machen Menschen diese Erfahrung. Aber bei Mechthild erleben 
wir ein erstaunliches Phänomen. Sie hat mit der Krankheit bitter zu kämpfen. 
Der Schmerz tobt in ihrem Kopf und läßt ihr keine Ruhe. Aber sie erwacht aus 
dem Verstummen und findet zu ihrem Wort. Ausgerechnet in den Jahren tief- 



Hildegund Keul 292 

ster Qual beginnt sie, ihren Schwestern und Pflegerinnen ihre Visionen zu er- 
zählen. Diese sind wiederum von Mechthilds Wort so fasziniert, daß sie es 
heimlich aufzuschreiben beginnen. Sie merken, daß die Visionen eine Bedeu- 
tung haben, die weit über das Kloster hinausgreift. Aus Mechthilds Mund 
spricht sie das Wort Gottes an und führt sie weiter. Und plötzlich kehren sich 
die Verhältnisse um: Nicht die Kranke ist des Trostes bedürftig, sondern die 
Nonnen, die sie am Krankenbett besuchen. Mechthild wird eine Seelsorgerin 
nicht am, sondern im Krankenbett - eine interessante Variante der Kranken- 
seelsorge. Ihre Mitschwestern schreiben über Mechthild: 

•Sie selbst, brennend vom Feuer der göttlichen Liebe, entzündete Andere 
gleich einer glühenden Kohle, und entflammte gar Viele durch ihr Beispiel 
zur Liebe Gottes. " (IV, 13) 

Aber wie ist das möglich? Eine kranke Frau, zerbrechlich und vom Tode ge- 
zeichnet, die solche Lebenskraft versprüht. Die Antwort liegt in Mechthilds 
Existenz als Mystikerin. Denn die Mystik macht sich dem Geheimnis des Le- 
bens auf die Spur. Das Geheimnis des Lebens, das sich nicht im Schlaraffen- 
land offenbart, sondern in der Konfrontation mit Krankheit und Tod; mit Un- 
genügen und Schuld; mit Verzweiflung und Angst. Überall ist das Leben vom 
Tod bedroht. Auch Mechthild wehrt sich gegen den Tod, der dem Leben ihrer 
geliebten Schwester Gertrud ein Ende setzt; auch sie wird von Schuldgefühlen 
geplagt, weil sie denkt, dass sie zu träge ist und ihre Pflichten nicht erfüllt. Und 
dann kommen Menschen zu ihr, die Erneuerung brauchen und auf Neuschöp- 
fung warten. 

Die Kunst der Seelsorge besteht darin, in einer Situation der Bedrängnis die 
richtigen Worte zu finden, Worte, die die bedrängende Situation erschließen 
und auf das Leben hin öffnen. Dies kann gelingen, wenn sich die Seelsorgerin 
auf die Suche nach dem Geheimnis des Lebens im Alltag ihrer Nächsten 
macht. Wenn sie die Not der Schwestern begreift, die Brüche in ihrem Leben 
aufspürt - und in den Fragmenten der Hoffnung neue Keime des Lebens ent- 
deckt und erweckt. So bringt sie in Freude und Hoffnung, Trauer und Ver- 
zweiflung Gott als das Geheimnis ihres Lebens zur Sprache. Ratsuchende 
Menschen werden der Kranken dann nicht zur Last. Vielmehr sind sie der Ort, 
wo die Kranke selbst Gott begegnet und über ihre Krankheit hinausgeführt 
wird. •Laß dir an meiner Gnade genügen; denn meine Kraft ist in den Schwa- 
chen mächtig" (2 Kor 12,9) - so lautet die biblische Verheißung. 
Die Seelsorge Mechthilds von Hackeborn lebt aus der Kraft der Mystik. Sie 
macht Gott erfahrbar als die Macht, die der Krankheit ihre erstickende Ohn- 
macht nimmt. Denn Gott ist die Liebe, und die Liebe ist das Leben selbst. Wo 
Gewalt und Zerstörung übermächtig werden, da redet die Liebe dem Leben das 
Wort. Sie widersteht dem Tod, weil sie Gott als die Quelle des Lebens zugäng- 
lich macht. Die kranke, vom Tod gezeichnete Mechthild ist Tag für Tag her- 



Mechthild von Hackeborn 293 

ausgefordert, der Krankheit das lebendige Leben abzuringen. Die Krankheit ist 
das Feuer, in dem ihre Mystik geschmiedet wird. Sie fühlt sich oft einsam, z.B. 
wenn sie nicht mit ihren Schwestern zum Chorgebet und der Eucharistiefeier 
oder einfach nur zum Essen gehen kann. Aber in der Einsamkeit eilt ihr das 
Wort Gottes zur Hilfe. So wird ihr Gott zur •Schwester in süßer Gesellschaft". 
Da Mechthild eine leidenschaftliche Sängerin war, möchte ich es mit Worten 
der Musik ausdrücken. Die Mystikerin kann mit der Krankheit leben, weil sie 
sich dem Klang des Lebens hingibt und so zum Gesang ihrer Seele findet. In 
der Musik verkörpert sich ihr die Liebe zum Leben. Die Melodie der Liebe 
trägt sie hinaus über Krankheit und Trostlosigkeit, über Verwundung und 
Schmerz. Diese Erfahrung vermittelt sie ihren Mitschwestern. Sie begreift: 
Gott ist die Macht, die aus der Ohnmacht wächst; die den Ohnmächtigen bei- 
steht und ihre Niedergeschlagenheit überwindet; die den Verstummten zu Spra- 
che und Stimme verhilft; die aus den Fragmenten der Hoffnung Zeichen des 
Lebens wachsen läßt. 

Ich finde es frappierend, daß derselbe Zusammenhang von •Macht aus der Ohnmacht" vor 
zehn Jahren beim Fall der Mauer wirksam war. Hier hat die Macht der ohnmächtigen Gebete, der 
unscheinbaren Kerzen und grünen Bänder einen schwer bewaffneten, totalitären Staat zum Ein- 
sturz gebracht. Heute1" vor genau 10 Jahren, am 2. Oktober 1989, als die staatliche Gewalt 
äußerst brutal auszubrechen drohte, stand beim Montagsgebet folgender Bibelspruch im Zentrum 
des Magdeburger Doms: •Gott reißt dich aus dem Rachen der Angst in einen weiten Raum, wo 
keine Bedrängnis mehr ist." (Hiob 36,16) Er könnte auch ein Motto für Mechthilds Wirken ge- 
wesen sein. 

Die Stimme Gottes redet dem Leben das Wort. Das zeigt sich auch in fol- 
gendem Zitat: 

• Ein andermal, da sie bitteren Herzens überdachte, wie viel von Gott ge- 
schenkte Zeit sie unnütz vertan und Gottes Gaben als Undankbare fruchtlos 
verzehrt, sprach DIE LIEBE zu ihr:, Verwirre dich nicht. Ich werde alle deine 
Schulden wieder einholen und alle deine Versäumnisse aufrunden.'" 
(11,15)" 

Die Sklaverei der Zeit - offensichtlich leiden nicht nur die Menschen im 
schnelllebigen Jahrhundert der Computer und des Internet an ihr, sondern 
schon die Menschen des 13. Jhs. Es gibt zuviel zu tun, der ganz normale Alltag 
raubt alle Kraft, die Anforderungen wachsen über den Kopf. Die Tage sind 
kurz, die Zeit ist knapp. Hoffnungen zerbrechen, Wünsche werden nicht erfüllt, 
wichtige Aufgaben bleiben unerledigt. Da kann ein Herz leicht bitter werden 
bei dem Gedanken, zuviel Zeit •unnütz vertan" zu haben. Doch die geplagte 

10 Der Vortrag, auf dem der vorliegende Artikel beruht, wurde am 02.10 1999 gehalten. - Zur 
Macht aus der Ohnmacht in der Wende-Zeit vgl. das Buch der Beratergruppe Dom: •Anstiftung 
zur Gewalttätigkeit. Herbst '89 in Magdeburg ". Magdeburg 1991, bes. 325ff. 
1' Zit. nach H. U. v. Balthasar, Das Buch vom strömenden Lob (wie Anm. 2), 48. 



Hildegund Keul 294 

Seele erfährt Trost, eine Stimme spricht zu ihr, dass sie alle Versäumnisse auf- 
runden wird. Wer aber spricht? Auch das ist interessant. Es heißt hier nicht ein- 
fach •Gott", sondern •die Liebe". Das bedeutet: In der Liebe werden alle 
Schulden eingeholt und alle Versäumnisse aufgerundet. Und diese Verheißung 
gilt nicht nur der heiligen Mechthild, sondern überall, wo Menschen versu- 
chen, aus der Kraft der Liebe zu leben. Mystik befreit aus der Sklaverei der 
Zeit. Sie ist die Erfahrung der Liebe, in der alle Zeit der Welt in einem Augen- 
blick zusammenfließt, in der alle Orte zusammentreffen in einem Kuss. 

Brauchen wir die Mystik heute noch? Ich denke, ja - und deswegen ist es 
gut, dass es im Bistum Magdeburg eine Gemeinde gibt, die Mechthild von 
Hackeborn zu ihrer Patronin gewählt hat. Mystik gibt denen die Sprache 
zurück, die ohnmächtig verstummt sind. Denn Gott verwandelt den verzwei- 
felten Schrei des Todes in den Gesang des Lebens. Hierzu beizutragen, ist Auf- 
gabe der Seelsorge, auch hier und heute noch. In den östlichen Bundesländern 
leben wir als eine kleine Kirche - die Gemeinden schrumpfen, manche sterben 
sogar aus. Wir haben nicht viele Mittel in der Hand, und schon gar keine 
Machtmittel. Mitten in der Diaspora haben wir keine großen Schätze, mit de- 
nen wir wuchern könnten. Aber wir haben eine kleine Münze der Hoffnung, 
und auf sie können wir tatsächlich auch setzen: die Seelsorge. Die Seelsorge 
der ganzen Gemeinde - im Gespräch mit dem Nachbarn, dem die Tochter ge- 
storben ist; im Gespräch mit der Frau, die gerade auf ihre 132. Bewerbung ei- 
ne Absage erhalten hat. Im Auftrag Gottes stehen wir im Dienst an der 
Menschwerdung der Menschen hier und heute. Deswegen liegt unsere Hoff- 
nung in der kleinen Münze der Pastoral vor Ort. Einer visionären Pastoral, die 
bei den Brüchen im Leben ansetzt und zum Aufbruch ermutigt. Ihren Wert zu 
entdecken und auch auf ihn zu setzen, dazu fordert die Mystikerin Mechthild 
von Hackeborn heraus. 

Ergänzende Literaturhinweise 

• Keul, Hildegund: Helfta - ein Ort weiblicher Freiheit und geistlicher Autorität, in: Keul, Hil- 
degund; Kraning, Willi (Hrsg.): Um der Menschen Willen. Evangelisierung - eine Herausfor- 
derung der säkularen Welt. Leipzig: 1999,159-176. 

• Kolletzki, Claudia: , Über die Wahrheit dieses Buches'. Die Entstehung des ,Liber Specialis 
Gratiae' Mechthilds von Hackeborn zwischen Wirklichkeit und Fiktion, in: Bangert / Keul op. 
cit. 1998, 156-179. 

• Spitzlei, Sabine B.: Erfahrungsraum Herz. Zur Mystik des Zisterzienserinnenklosters Helfta 
im 13. Jahrhundert. Stuttgart, Bad Cannstatt: 1991 (Mystik in Geschichte und Gegenwart 1/9). 




