
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Glaube, der ans Ziel gelangt 

Gedanken zum Fest Maria Himmelfahrt 

/. Das freie Ja zur Menschwerdung Gottes 

Das zentrale Geheimnis des christlichen Glaubens ist die Menschwerdung Gottes. Es 
besagt, daß Gott nicht der Ferne und Jenseitige geblieben ist. Vielmehr ist er uns Men- 
schen nahe gekommen und ist einer von uns geworden. Aber Gott ist nicht gegen unse- 
ren Willen einer von uns geworden. Sein großer Respekt vor der Menschheit bestand 
darin, daß er nur mit unserer Zustimmung Mensch werden wollte, nicht gleichsam über 
unsere Köpfe hinweg. In Maria verehren wir das freie Ja der Menschheit zur Mensch- 
werdung Gottes. •Sei gegrüßt du Begnadete", so ist die Anrede des Engels (Luk 1,28). 
Denn die Zustimmung Marias ist von vornherein von der Gnade umfangen. Ihr Ja ist 
Geschenk, es ist die Gabe, die Gott seinem Kommen in diese Welt vorausschickt. Die- 
se Gabe ist selbst durch seine Anwesenheit ermöglicht, durch die Präsenz seines Gei- 
stes im Menschen, welche diesen befähigt, ein freies Ja zu Gott zu sprechen und ihn bei 
sich aufzunehmen und wohnen zu lassen. •Der heilige Geist wird über dich kommen, 
und die Kraft des Höchsten wird dich überschatten. Deshalb wird auch das Kind heilig 
und Sohn Gottes genannt werden" (Luk 1, 35). Maria gibt ihre Einwilligung: •Mir ge- 
schehe nach deinem Wort" (1, 38). Ohne diese Einwilligung wollte Gott nicht Mensch 
werden. 

Maria hat damit stellvertretend für uns alle das •Ja" zur Menschwerdung gespro- 
chen. An uns ist es, in dieses Ja einzustimmen, und wir tun dies immer, wenn wir unse- 
ren Glauben an den Mensch gewordenen Gott bekennen. Maria ist damit das Vorbild 
des Glaubens. Wegen dieses Glaubens wird sie •selig" gepriesen. Elisabeth sagt von 
ihr: •Selig ist, die geglaubt hat, daß sich erfüllt, was der Herr ihr sagen ließ" (Luk 1,45). 
•Selig", - das erinnert an die großen Seligpreisungen der Bergpredigt (Luk 6, 20ff) und 
schließt sich ihnen an. Es ist der glaubende Mensch, der hier selig gepriesen wird. Der 
Glaube aber richtet sich auf den Mensch gewordenen Gott und macht ihn in uns prä- 
sent. •Durch den Glauben wohne Christus in eurem Herzen" (Eph 3, 17). Dieser Satz 
des Paulus hat einen marianischen Sinn. Wie Maria Gott in ihrem Herzen aufgenom- 
men hat, wie sie ihn in ihrem Leib ausgetragen hat, so sollen auch wir auf unsere Wei- 
se den Herrn gläubig in unser Herz aufnehmen, so soll er auch in uns und in unserem 
Leben Gestalt annehmen. 



Einübung und Weisung 296 

//. Das Ja dieses Glaubens hat seine Geschichte 

Die Begegnung mit dem Engel wird erzählt wie ein einmaliges großartiges Ereignis im 
Leben Marias. Doch könnte die Szene ohne jede Schmälerung ihrer Wahrheit auch als 
literarische Gestaltung eines Vorganges genommen werden, der sich ganz unspekta- 
kulär, gleichsam wie ein leises inneres Zwiegespräch zwischen Gott und Maria abge- 
spielt hat. Da war die Anfrage Gottes, und da kam die Einwilligung Marias. Lukas deu- 
tet an, daß Maria erst allmählich klar wurde, was dieses Ja eigentlich bedeutete. Ihr Ja 
sollte also seine Geschichte haben. Es mußte zur Reife und zur vollen Klarheit erst 
noch gelangen. So scheint der zwölfjährige Jesus im Tempel seine Eltern zu überfor- 
dern: •Wußtet ihr nicht, daß ich in dem sein muß, was meinem Vater gehört? Doch sie 
verstanden nicht, was er damit sagen wollte" (Lk 2,50). Warum diese Unklarheit, wenn 
der Verkündigungsengel alles Wesentliche bereits deutlich gesagt hatte? Auch früher 
schon, vor den Hirten und vor Simeon, war von einem •Staunen" die Rede, in das Ma- 
ria mit eingeschlossen war (Luk 2, 18. 33). Müßte nicht der Sinn des Geschehens für 
Maria stets völlig klar gewesen sein? Es scheint, daß Lukas andeuten wollte, daß sie im 
Blick auf ihren Sohn nicht von Anfang an alle Klarheit besaß, daß sie vielmehr den 
schmerzhaften Weg eines sich entwickelnden Glaubens gehen mußte. Der Weg mün- 
dete dann freilich in die Vollendung ihres Glaubens ein, und diese Vollendung wies 
wieder zurück auf den Anfang und verdeutlichte ihn. Denn erst die Vollendung konnte 
die Bedeutung des Anfangs aufzeigen und auch den Engelsglanz darin sichtbar ma- 
chen. Aber auf dem Weg selbst wird für Maria kaum alles so strahlend klar gewesen 
sein, wie die Verkündigungsperikope es erscheinen läßt. Diese stellt eher antizipativ 
die Kommunikation Marias mit Gott in der Gestalt ihrer Vollendung dar. 

Die wenigen Stellen in den Evangelien, die von Maria in der Zeit des öffentlichen 
Auftretens Jesu berichten, sind geprägt von einer gewissen Distanzierung ihres Sohnes 
von seinen familiären Bindungen und somit auch von ihr, seiner Mutter. Liest man je- 
doch diese Stellen genau, so ist dort durchaus von einer neuen Bedeutung Marias auf 
einer anderen Ebene, nämlich auf der des Glaubens, die Rede, ganz in Entsprechung 
zur Begegnung mit dem Verkündigungsengel. Von den Verwandten Jesu heißt es, daß 
sie ihn von seiner öffentlichen Tätigkeit abhalten und ihn nach Hause holen wollten, 
•denn sie sagten: er ist von Sinnen" (Mk 3,21) (das bedeutet: er macht sich und uns un- 
möglich). Von seinen •Brüdern" wird lapidar gesagt: •Sie glaubten nicht an ihn" (Joh 
7, 5). Man muß nicht viel Fantasie haben, um sich auszumalen, wie schwer es für Ma- 
ria gewesen sein muß, in einer so gesonnenen Verwandtschaft zu ihrem Sohn zu ste- 
hen. Zudem scheint es, daß sie jene Spannung auch in sich selbst auszutragen hatte. Als 
Jesus bei der Hochzeit zu Kana (Joh 2, 1 ff), ganz in der Nähe seiner Heimatstadt Naza- 
reth, zu der er wohl auf Grund familiärer Beziehungen eingeladen war, von seiner Mut- 
ter auf die peinliche Lage der gastgebenden Familie aufmerksam gemacht wird mit den 
Worten: •Sie haben keinen Wein mehr", da verwahrt sich Jesus gegen die indirekte Bit- 
te um Hilfe: •Was willst du von mir, Frau? Meine Stunde ist noch nicht gekommen". 
Das Gesetz des Handeln darf nur bei ihm liegen, und die Bedeutung des Zeichens, das 
er wirken wird, geht über ein mütterlich familiäres Anliegen weit hinaus. Doch sagt 
Maria dann zu den Dienern: •Tut alles, was er euch sagen wird". Es ist das einzige 
Wort, das Maria im Johannesevangelium spricht, und es hat großes Gewicht. Maria 



Einübung und Weisung 297 

verweist auf Jesus und fordert die Menschen dazu auf, ihm zu folgen und das zu tun, 
was er aus seiner Sendung heraus zu tun aufträgt. Ihr Wort weist voraus auf die einzi- 
ge weitere Stelle im Johannesevangelium, an der von Maria die Rede ist, nämlich ihr 
Stehen unter dem Kreuz zusammen mit dem Jünger (die beiden Stellen rahmen gleich- 
sam die öffentliche Tätigkeit Jesu ein). Jesus empfiehlt ihr den Jünger als Sohn und 
empfiehlt sie ihm als Mutter (Joh 19, 26f). Damit wird ihr eine neue und höhere Müt- 
terlichkeit übertragen, die sie im treuen Ausharren bei ihrem Sohn unter dem Kreuz be- 
zeugt. Diese wird darin bestehen, für den Glauben der Seinen Sorge zu tragen und sie 
geduldig zu ermahnen, ihm zu folgen. Indem Maria ihren sterbenden Sohn dahingibt, 
läßt sie sich von ihm die neue Mutterschaft für die Gemeinschaft der Glaubenden zu- 
weisen. 

Von allen Synoptikern wird die Szene berichtet, wo man Jesus beim Lehren unter- 
bricht, um ihm die Anwesenheit seiner Mutter und seiner Brüder zu melden, die nach 
ihm fragen (Mt 12, 46ff; Mk 3, 3Iff; Luk 8, 19ff). Doch Jesus läßt sich nicht unterbre- 
chen: •Meine Mutter und meine Brüder sind die, die das Wort Gottes hören und danach 
handeln" (Luk 8,21). Auf der einen Seite ist dies eine Zurückweisung auch der eigenen 
Mutter, die für sie schmerzlich gewesen sein muß. Zugleich spricht Jesus eine hohe 
Anerkennung Marias aus. Denn sie ist die Glaubende. Sie hat das Wort gehört und nach 
diesem Wort gehandelt (Luk 1, 45) ( Lukas dürfte auf diese Stelle anspielen, denn bei 
Mt und Mk lautet die Wendung anders: •wer den Willen Gottes erfüllt"). Maria ist da- 
mit auf einer höheren Ebene Mutter, nämlich die Mutter der Glaubenden und der neu- 
en Familie ihres Sohnes. Ganz ähnlich ist der Sinn der (bezeichnenderweise nur von 
Lukas überlieferten) Stelle, wo eine Frau aus dem Volke Jesus zuruft. •Selig die Frau, 
deren Leib dich getragen und deren Brust dich genährt hat. Er aber erwiderte: Selig sind 
vielmehr die, die das Wort Gottes hören und es bewahren" (Luk 11, 27f). Auch hier re- 
lativiert Jesus die natürliche Mutterschaft Marias, um sogleich eine indirekte Anker- 
kennung ihrer auszusprechen. Denn sie ist es, die das Wort Gottes gehört und bewahrt 
hat (erinnert wird an das •Bewahren" in ihrem Herzen: Luk 2,19.51). Die Mutterschaft 
Marias ist auf einer höheren Ebene neu begründet. 

Schließlich wird uns (von Lukas, dem Autor auch der Apostelgeschichte) berichtet, 
daß Maria mit den Jüngern nach der Himmelfahrt im Gebet verharrt (Apg 1, 14). Es ist 
dies die Gemeinde, der die Herabkunft des Geistes zu Pfingsten zuteil wird. Der Geist 
Gottes war es, der Maria für die Ankunft Gottes bereit machte (Luk 1,35). Und ihre Be- 
reitschaft war ihr Glaube. Hier ist es ganz deutlich: Maria ist die Mutter der Kirche. 
Denn ihre persönliche Bereitschaft für den kommenden Gott hat sich zur Bereitschaft 
der Gemeinde erweitert, Gott im Glauben bei sich Wohnung zu geben durch seinen 
Geist. Das Urbild des Glaubens erstrahlt nun im vielfältig sich brechenden Licht aller 
im Glauben erleuchteten Herzen. 

///. Ende und Anfang gehören zusammen - die zwei katholischen Mariendogmen 

Die beiden Mariendogmen, das eine von 1854 über die •unbefleckte Empfängnis Ma- 
rias" und das andere von 1950 über die •leibliche Aufnahme Marias in den Himmel", 
gelten in ihrer Pointierung als Besonderheiten der römischen Kirche und stoßen bei 



Einübung und Weisung 298 

Christen anderer Konfessionen meist auf Unverständnis oder sogar Ablehnung. Sie 
sind jedoch nichts anderes als eine radikale Auslegung jenes urbildlichen Glaubens, 
der uns in Maria begegnet, des Glaubens also, den Gott seinem Kommen vorausgehen 
läßt und von dem gilt, daß er nicht ins Leere gehen wird, sondern zur Erfüllung kommt, 
so wie er auch in seinem Ursprung bereits von Gott getragen ist. Marias Hingabe an 
Gott war rein und wahrhaftig und von der Sünde nicht verfälscht. Ohne diese Hingabe 
wollte Gott nicht Mensch werden. Er hat diese Hingabe abgewartet, und er hat sie zu- 
gleich zum Geschenk gemacht. Sie konnte nur Geschenk sein. Denn die Verstrickung 
in den Schuldzusammenhang der Welt macht es uns Menschen unmöglich, aus eigener 
Kraft ein reines Ja zu Gott zu sprechen. Unsere besten und selbstlosesten Absichten 
sind immer schon angekränkelt und verbogen durch unseren Egoismus. Die Psycholo- 
gie macht uns geradezu zu Meistern dieses permanenten Verdachtes uns selbst und an- 
deren gegenüber, und die Lehre von der Erbsünde sagt uns obendrein, daß dieser Ver- 
dacht zu Recht erhoben wird. 

Ein reines Ja zu Gott ist uns aus eigener Kraft nicht möglich. Es muß herausgenom- 
men sein aus dem unheilvollen und unausweichlichen Determinationszusammenhang 
der Schuld. Ein reines Ja zu Gott kann nur sein Geschenk sein. Das gilt auch von Maria. 
Sie war wie wir erlösungsbedürftig. Doch das Dogma ihrer •unbefleckten Empfängnis" 
besagt, daß ihr Ja zu Gott, das sie stellvertretend für die ganze Schöpfung sprach, ein bis 
in die Wurzeln ihrer persönlichen Geschichte hinein reines und unverfälschtes Ja gewe- 
sen ist. Die Radikalität der zuvorkommenden Gnade führt also ganz logisch an den Be- 
ginn der Existenz Marias. Schon ihr Empfangenwerden stand demnach unter dem Zei- 
chen der begnadeten Unbeflecktheit ihrer wachsenden und reifenden Hingabe an Gott. 
Das Dogma trägt somit einem anthropologischen Faktum Rechnung, nämlich den Ver- 
wurzelungen unserer Entscheidungen in unserer persönlichen Vergangenheit. Die zu- 
vorkommende Gnade muß bis dorthin zurückreichen, wo die ersten Wurzeln unserer 
geistigen Tätigkeiten liegen, und das ist schlicht der Beginn unserer Existenz. 

Paulus hat von der zuvorkommenden Gnade noch radikaler gesprochen: •Denn in 
ihm (Christus) hat er (Gott) uns erwählt vor Erschaffung der Welt, damit wir heilig und 
untadelig leben vor Gott" (Eph 1,4; ähnlich Rom 8,28f). Bis in die Tiefen Gottes hin- 
ein reicht die uns Menschen zugedachte Gnade. Die Marienenzyklika •Redemptoris 
Mater" von Johannes Paul II. beginnt mit eben diesen Worten aus dem Epheserbrief. 
Sie werden auf Maria bezogen (und sie bilden auch die Lesung zum Fest am 8. De- 
zember). Nur, dieses Wort des Paulus gilt nicht allein für Maria, sondern für alle Men- 
schen, die zum Glauben kommen. Für sie alle gilt, daß ohne die zuvorkommende Gna- 
de Gottes ihr Glaube nicht zustandekommt. Und an Maria sehen wir, daß Gott diese 
Gnade gewährt und daß uns Menschen ein reines Ja zu ihm möglich ist. Im dem Dog- 
ma ist unser Glaube an Gottes zuvorkommende Gnade formuliert. Glauben heißt das, 
was wir mit ihm vollziehen, als Gottes Geschenk annehmen, oder anders gesagt: seinen 
Geist in uns wirken lassen. Eben dieses Mit-sich-geschehen-Lassen ist die Bedeutung 
der Taufe. Karl Rahner sagt deshalb (in seinem •kleinen theologischen Wörterbuch" 
im Artikel: •Unbefleckte Empfängnis"), daß dem Dogma der •Unbefleckten Emp- 
fängnis Marias" im Leben der Kirche die Kindertaufe entspreche. Denn bei der Kin- 
dertaufe zeige die Kirche ganz unübersehbar, daß Gottes Gnade unserem reifen per- 
sönlichen Glauben zuvorkommt. 



Einübung und Weisung 299 

Das Dogma von der •leiblichen Aufnahme Marias in den Himmel" besagt, daß die- 
ser Glaube sein Ziel erreicht. Maria ist damit nicht nur das Vorbild des Glaubens. Sie 
verkörpert auch die Hoffnung, daß der Glaube Sinn hat, daß er nicht ins Leere geht, 
sondern ein Leben aus dem Glauben ein gutes und erfülltes Ende finden wird, auch 
über den Tod hinaus. Maria ist ganz und gar ans Ziel gelangt. Gott hat sie aufgenom- 
men in seine Herrlichkeit mit Leib und Seele. Das heißt als ganzen Menschen hat er sie 
in seine Gemeinschaft aufgenommen. Für uns ist sie damit zum Bild der Hoffnung ge- 
worden, daß auch unser Glaube uns mit Gott so verbindet, daß wir die Erfüllung unse- 
res Lebens einmal in seiner Gemeinschaft finden werden. Marias Besonderheit bleibt 
dabei voll gewahrt. Sie ist der konkrete Ort, an dem Gott in die Welt eintrat. Dies ist ih- 
re einmalige und unersetzbare Stellung in der Geschichte des Heils. Ohne ihr reines Ja 
wollte Gott nicht Mensch werden. Dieses Ja ist gesagt worden, individuell und persön- 
lich, und es ist ans Ziel gelangt. Eben diese Vollendung feiern wir als •Aufnahme Ma- 
rias in den Himmel" am 15.August. Am 8.Dezember feiern wir sozusagen die Ent- 
sprechung zu diesem Fest in Bezug auf die Vergangenheit. Wir feiern dann, daß die 
Hingabe Marias ein Geschenk der zuvorkommenden Gnade Gottes ist, daß also das Ja, 
das ihre Person ganz und gar prägte, immer schon, das heißt vom Beginn ihrer Existenz 
an, von der Gnade Gottes getragen und ermöglicht war. 

Für uns hängt alles daran, daß wir uns mit dem Ja Marias identifizieren. Wenn dies 
gelingt, wenn dieses Ja zu Gott auch uns immer mehr prägt, immer mehr zur Mitte un- 
serer Person wird, dann werden wir, von dieser Mitte geleitet, einmal bei Gott endgül- 
tig ankommen, als ganze Menschen, mit Leib und Seele, wie Maria. Und es wird sich 
herausstellen, daß Gott auch unser Ja mit seiner Liebe stets schon begleitet und in sei- 
ner Gnade von vornherein umschlossen hat, wie bei Maria. Noch sind wir auf dem 
Weg. Weder das Ende noch der Anfang stehen deswegen für uns schon fest. Das ist das 
Geheimnis unserer Freiheit und ihrer Einfügung in die Vorsehung Gottes. Doch in Ma- 
ria schauen wir unsere mögliche Zukunft und unsere mögliche Vergangenheit an. Ihr 
Ja soll sich auch in uns durchsetzen, so daß die Sünde immer weniger mit unserem We- 
sen zu tun hat. Ist dieses Wesen einmal ausgereift und bei Gott angekommen, dann 
wird sich zeigen, daß es in nichts anderem besteht als in einem Ja zu Gott und zu seiner 
Menschwerdung, und wir werden erkennen, daß dieses Wesen immer schon in den Tie- 
fen Gottes begründet war und, wie bei Maria, mit dem Beginn unserer Existenz aus sei- 
nen Händen hervorging. 

Josef Schmidt, München 




