
Im Spiegel der Zeit 302 

Lesbarkeit der Kunst 
Nagelbilder und abstrakte Gemälde 

•Kunstwerke können unter ihren Interpreten so verkümmern, daß sie nur noch als ihr 
Gegenteil wahrgenommen werden."1 Dies ist einer der Straßengräben, in die ein kunst- 
beflissener Interpret geraten kann; der andere ist der, vor lauter Wald keinen Baum 
mehr zu sehen. Deshalb ist es immer ein Balanceakt, Kunstwerke angemessen zu ana- 
lysieren und die Orte, zumal wenn es sich um öffentliche Plätze oder Räume handelt, in 
die Interpretation mit einfließen zu lassen. Daß es da im Blätterwald des deutschen 
Feuilletons immer wieder ernst zu nehmende •Unfälle" gibt, mag man beim flüchtigen 
Lesen übersehen. Wer aber näher hinsieht, kann nur darüber staunen, was Kritiker und 
mittlerweile auch Politiker zur Kunst alles beizutragen haben. Die Plattform, auf der 
die Interpretationswut zur Zeit wilde Blüten treibt, ist Berlin, also die sogenannte Ber- 
liner Republik. Und da die Kirche immer ein Kind ihrer Zeit ist, wundert es nicht, daß 
es auch hier immer wieder zu merkwürdigen Deutungen kommt. Was der Künstler mit 
seinem Werk intendiert, wird in Staat und Kirche heutzutage oftmals gleichermaßen 
mißachtet. Deshalb ist es von Wichtigkeit, den Menschen den Zugang zu den Werken 
zu erleichtern. Kirchen sind öffentliche und nicht exklusive Orte für Gebetskreise. Die 
Möglichkeit, Meditation und Stille zu fördern, schließt die Hinführung zur bildenden 
Kunst im Kirchenraum mit ein, sei es ein gotischer, barocker oder moderner. Vom Pfar- 
rer ist hier neben der fachlichen Kompetenz viel Feingefühl gefragt. Nur so ist es mög- 
lich, die Kunst in einen Dialog zu bringen mit den Gläubigen, die in den Sakralräumen 
Gottesdienst feiern. Auf beiden Seiten müssen die oft verschlossenen Türen zur jeweils 
anderen Welt hin aufgestoßen werden, auf Seiten der Kunstgemeinde ebenso wie auf 
Seiten der Kirchengemeinde. Mag sein, daß nicht jede zeitgenössische künstlerische 
Arbeit, in der religiöse Motive auftauchen, für Kirchenräume geeignet ist. Sind deshalb 
aber Kunstwerke, in denen keine religiösen Motive auftauchen, für Kirchenräume un- 
geeignet? Viele gerade dieser modernen Kunstwerke sind für den öffentlichen Kir- 
chenraum wie geschaffen. Man denke z.B. an die sogenannten Nagelbilder - zu sehen 
in allen wichtigen Museen der Welt - aus den 60er Jahren vom deutschen Bildhauer 
Günther Uecker, der im Jahr 2000 im Reichstag in Berlin einen Andachtsraum2 gestal- 
tet hat, oder an die abstrakten Gemälde des Amerikaners Mark Rothko (1903 in Litau- 
en geboren und 1970 in New York gestorben) aus den späten 40er Jahren. Begehen wir 
heute denselben Fehler wie die christlichen Gemeinden zu Beginn des letzten Jahrhun- 

1 P.K. Schuster, Zu Eduardo Chillidas Skulptur für das Kanzleramt, in: DIE ZEIT, 19. 4. 2000, 
50. 
2 •Ich arbeite aus der Entleerung, aus meiner Gedankenlosigkeit, da wo ich Gedanken auszulö- 
schen vermag, alphabetische vorgegebene Gedankenwelten in mir auslösche ... Ich lebe ja nicht 
auf der Seite des Gutseins, sondern mit all den Energien, die diabolischen genauso wie auch an- 
dere; wie sie bezeichnet, aufgeschlüsselt, getrennt sind, aber in mir vereint." Günther Uecker im 
Gespräch mit Roswitha Siewert in: Günther Uecker, Kann Fruchtbarkeit auf Asche gründen. Ka- 
talog zur Ausstellung in St. Petri zu Lübeck. München 1990, 22. 



Im Spiegel der Zeit 303 

derts, die es ablehnten, aus welchen Gründen auch immer, impressionistische oder ex- 
pressionistische Bilder mit biblischen Szenen in ihren Kirchen zu dulden? 

Mystiker der Farbe Blau 

Die religiöse Sehnsucht der Künstler hinterläßt auch heute noch ihre Spuren. Es ist ge- 
radezu augenfällig, wie häufig solche Themen aufgegriffen und ins Werk gesetzt wer- 
den. Die Feuilletons der Tageszeitungen berichten regelmäßig darüber. Selbst eine 
Ausstellung in dem unbedeutenden Ort Engen wird da feuilletonwürdig (F. A.Z. 12. 12. 
1998, 38): •Am Ende des Jahrhunderts der Moderne, die alle möglichen Altäre ge- 
stürmt hat, kehrt der Altar wieder mit einiger Macht in die Kunst zurück. Die Aktualität 
des Sujets hat nicht nur mit der mäzenatischen Freundlichkeit der Kirchen zu tun, son- 
dern auch mit nie verlorenen, metaphysischen Künstlersehnsüchten und der Heraus- 
forderung durch sakrale Räume. Grützke, Baselitz und Tübke schufen Altäre in Nie- 
dersachsen; Heisig und Morgner arbeiten an Altar-Projekten. Für eine befristete Aus- 
stellungsdauer zeigt nun Hans-Peter Reuter, der konstruktive Mystiker der Farbe Blau, 
ein Altartableau im ehemaligen Dominikanerinnnen-Kloster St. Wolfgang im badi- 
schen Engen." Bei diesem Zeitungsausschnitt sieht man ein Foto mit Bildunterschrift 
ohne eine Beschreibung oder Besprechung der Ausstellung. Wir erfahren also nur das 
Nötigste, der abgebildete Raum ist ein Kirchenraum - so wird uns gesagt - und bei dem 
Tableau handelt es sich um ein blaues Altarbild. Auf diese Informationen sind wir an- 
gewiesen, zumal man eben lediglich eine Schwarz-Weiß-Aufnahme vor Augen hat. 
Wo ist aber die Interpretation, von der eingangs die Rede war? Mit oder ohne kommen 
Fragen auf wie diese: Wann ist ein modernes Kunstwerk in einem ehemaligen Sakral- 
raum ein Altarbild? Kann ein Gemälde in einem Sakralraum nicht einfach ein gutes 
Gemälde sein? Muß es christliche Kunst sein, die wir in unseren Kirchen zeigen? Was 
ist christliche Kunst? Die beiden letzten Fragen möchte ich hier ausklammern, denn es 
ist, meiner Meinung nach, so gut wie unmöglich, sie zufriedenstellend zu beantworten. 
Jede Definition christlicher Kunst der Jetztzeit wäre heute zum Scheitern verurteilt. 
Vielleicht sollte man im Blick auf die Ausstellung in Engen sagen: Es handelt sich bei 
dem ausgestellten Werk nicht um ein Altarbild und schon gar nicht um ein Andachts- 
bild eines konstruktiven Mystikers der Farbe Blau', sondern um Malerei in einem be- 
sonderen Raum, der dem Werk entgegenkommt. Festzuhalten aber bleibt: ein Bild 
kommt ohne Interpretation, ohne Hinweise auf seine Herkunft, Entstehung und seinen 
Sinnzusammenhang nicht aus. 

Kunst ist eine Frage der Hermeneutik 

Deshalb möchte ich mit dem amerikanischen Philosophen Arthur C. Danto einen Vor- 
schlag zur Hermeneutik von Kunstwerken machen, der natürlich auch auf Kunstwerke 
im Sakralraum zutrifft: •Etwas überhaupt als Kunst zu sehen, verlangt nichts weniger 
als das: eine Atmosphäre der Kunsttheorie, eine Kenntnis der Kunstgeschichte. Kunst 
ist eine Sache, deren Existenz von Theorien abhängig ist; ohne Kunsttheorien ist 
schwarze Malfarbe einfach schwarze Malfarbe und nichts anderes. Vielleicht kann 



Im Spiegel der Zeit 304 

man darüber, wie die Welt ist, unabhängig von irgendwelchen Theorien sprechen, die 
wir hinsichtlich der Welt haben mögen; obwohl ich nicht sicher bin, ob es überhaupt 
sinnvoll ist, eine solche Frage zu stellen, da unsere Einteilungen und Gliederungen der 
Dinge in Bereiche und Konstellationen irgendeine Theorie voraussetzen. Klar ist aber, 
daß es keine Kunstwelt geben kann ohne eine Theorie, da die Kunstwelt von Theorie 
logisch abhängig ist. Deshalb ist es für unsere Untersuchung entscheidend, daß wir das 
Wesen einer Kunsttheorie verstehen, die etwas so Mächtiges ist, daß sie Objekte aus 
der realen Welt herausheben kann und zum Bestandteil einer anderen Welt zu machen 
vermag; einer Kunstwelt, einer Welt interpretierter Dinge. Diese Überlegungen zeigen 
gerade, daß ein innerer Zusammenhang besteht zwischen dem Status eines Kunst- 
werks und der Sprache, mit der Kunstwerke als solche identifiziert werden, insofern 
nichts ein Kunstwerk ist ohne eine Interpretation, die es als solches konstituiert. Dann 
aber wird die Frage, wann ein Ding ein Kunstwerk ist, eins mit der Frage, wann eine In- 
terpretation eines Dings eine künstlerische Interpretation ist."3 Die Frauen und Männer 
der Kirche möchte ich dazu ermutigen, sich hin und wieder auch mit solchen kompli- 
zierten Fragen der Hermeneutik zu beschäftigen. Oder soll auch diese Frage nur in 
Fachkreisen besprochen werden? Dies wäre, meiner Ansicht nach, eine vertane Chance. 

Kunst in einer demokratisch verfaßten Gesellschaft 

Das Thema •Kirche, Kunst und Kontemplation" war der Süddeutschen Zeitung in der 
Fastenzeit im Hl. Jahr 2000 eine Seite wert. Andacht - Anschauen seien keine Ge- 
gensätze mehr. Gleich vier Ausstellungen in Kirchenräumen (Christuskirche, Karme- 
literkirche, Allerheiligen-Hofkirche, St. Bonifaz; SZ, 12. 4. 2000, 21) wurden bespro- 
chen und für gut befunden. Eine zeitlich begrenzte Ausstellung in einer protestanti- 
schen oder katholischen Kirche scheint also mittlerweile schon zum Pfarralltag zu 
gehören. Wie aber gelangt ein Kunstwerk in die Kirche, das dann dort auch dauerhaft 
verbleibt? Hat ein Künstler überhaupt eine realistische Chance, seine Vorstellungen 
gegenüber dem Pfarrgemeinderat und dem Pfarrer vor Ort angemessen zu vermitteln? 
Muß da nicht sowohl der Künstler zurückstecken als auch die Gemeinde an ihre Gren- 
zen stoßen? Wer will von dem jeweiligen Pfarrer ernsthaft verlangen, sich in der 
Kunstszene so auszukennen, daß er sich ein eigenständiges Urteil bilden kann? Mit sol- 
cherart Beurteilung haben ja selbst Experten ihre Schwierigkeiten. Dennoch: Wer sich 
ein Haus bauen will, wird einen Architekten zu Rate ziehen, und wer einen Prozeß ge- 
winnen will, nimmt sich einen guten Advokaten. Niemand will in einem Haus wohnen, 
das möglicherweise zusammenfällt, oder gar eine Freiheitsstrafe auf sich nehmen, weil 
man eine Gesetzeslücke übersehen hat. Ist das in der Kunst anders? Ja! Hier werden 
Fachleute gerne überhört. Der Kunstbeirat des deutschen Bundestages wurde bei- 
spielsweise sowohl 1995 bei der Verhüllung des Reichstages in Berlin durch die 
Künstler Christo & Jeanne-Claude als auch im Jahr 2000 bei einer Installation in einem 
der Innenhöfe des Reichstages mit dem Titel •Der Bevölkerung" von Hans Haacke 

3 A.C. Danto, Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der Kunst. Frankfurt am 
Main 1984, 207f. 



Im Spiegel der Zeit 305 

durch die Parlamentarier in Schach gehalten. Das Parlament hat über beide Aktionen 
teilweise leidenschaftlich diskutiert und abgestimmt. In beiden Fällen wurden die Pro- 
jekte realisiert. Was aber generell befremdlich bleibt, ist die Tatsache, bildende Kunst 
(Musik, Literatur, Tanz, Theater blieben bisher davon verschont) als ein Phänomen an- 
zusehen, über das sich scheinbar abstimmen läßt. Das ist sehr fragwürdig! Denn weder 
haben die Abgeordneten des Deutschen Bundestages durch ihre Wahl ein Mandat er- 
halten, über Kunst abzustimmen, noch können Kleriker aufgrund ihrer Weihen auto- 
matisch ein Meinungsmonopol in allen Fragen der Kultur etc. beanspruchen. 

Von der Kunst, Kunst in die Kirche zu bringen 

Da aber viele Menschen glauben, daß jeder, der zwei gesunde Augen im Kopf habe, be- 
urteilen könne, was Kunst sei und was nicht, oder zumindest sagen könne, was einer 
christlichen Gemeinde zumutbar sei und was nicht, stehen wir vor dem schwierigen 
Problem, wie es dennoch möglich ist, gute Kunst in christliche Kirchen zu bringen. Si- 
cherlich wird es schwer werden, wenn der Pfarrer vor Ort weder kunsthistorisch inter- 
essiert noch gewillt ist, in seiner Gemeinde eine Brücke zur Kultur unserer Zeit zu 
schlagen. In den meisten Fällen werden im Verlauf einer Amtszeit mehrere Kunstwer- 
ke für die jeweilige Pfarre (Kirche, Pfarrhaus und -heim etc.) erworben. Der Pfarrer 
wendet sich an die Kunstkommission seiner Diözese bzw. direkt an das zuständige Or- 
dinariat. Dies tut er vor allem dann, wenn er finanzielle Unterstützung braucht. Dem 
Pfarrer werden dann von Fachleuten die Namen einiger Künstler/Innen genannt, an die 
er sich wenden kann, weil diese schon mehrere Aufträge für die Kirche zuverlässig aus- 
geführt haben. Dies ist der sicherste Weg. Leider entsteht durch diese Vorgehensweise 
allerdings auch eine gewisse Eintönigkeit. Oft ist das Ergebnis eine kunsthandwerklich 
seriöse Lösung, aber nicht mehr. Von großer Kunst ist da oft nicht viel zu spüren. Wie 
kommt es dazu, wo es letztendlich doch nicht an dem zur Verfügung stehenden Budget 
liegt? Meistens ist es eine Frage von fehlendem Mut dafür, auch einmal eine unkon- 
ventionelle künstlerische Arbeit in den Kirchenraum zu holen. 

Das Kreuz mit den Gremien 

Einen anderen Weg, gute Kunst in die Kirche zu bringen, möchte ich nun anhand zwei- 
er Beispiele aufzeigen, die nicht frei erfunden sind. Eine der beiden Pfarreien, um die 
es hier geht, liegt im Süden Deutschlands, die andere inmitten der Republik. Die Er- 
eignisse werden bewußt ohne Kommentar berichtet und auch ohne Namen und Perso- 
nen zu nennen, die uns hier nur ablenken würden. Beiden Pfarrern wurde von außen ein 
Kunstwerk angeboten, bis es schließlich (nach langwierigen Verhandlungen mit dem 
Kirchenvorstand, der Gemeinde und dem Pfarrgemeinderat, sowie mit dem Ordinariat) 
zum Ankauf und zur Anbringung der Kunstwerke kam. 
- In einer Gemeinde in einem Neubaugebiet einer Erzdiözese wurde seit Jahrzehnten 
überlegt, ob u.U. ein teurer Glockenturm gebaut werden soll (Kosten: 2 Millionen 
DM). Die zuständigen Gremien kommen zu dem Schluß, ein großes Kreuz solle an- 



Im Spiegel der Zeit 306 

stelle des Turmes am Straßenrand errichtet werden. Sechs Modelle von Mitgliedern der 
Pfarrei wurden eingereicht und diskutiert. Schließlich schlug die diözesane Kunstkom- 
mission vor, Kontakt mit einem professionellen Bildhauer aufzunehmen, was auch ge- 
schah. Innerhalb von sechs Monaten wurde ein 2,8 Tonnen schweres Kreuz (Kosten: 
150.000 DM) errichtet und zu Silvester 1999 eingeweiht, worauf die Gemeinde bis 
heute sehr stolz ist. Vorbereitung und Durchführung liefen parallel zu der regen Aus- 
einandersetzung mit dem Kunstwerk in der Gemeinde und führten zu einem vorbildli- 
chen Resultat. Schwierig wurde es nun mit einem zweiten Anlauf in Sachen Kunst. Am 
Tag, an dem das Kreuz errichtet wurde, erhielt auch eine Seitenkapelle ein neues 
Kunstwerk. Es ist das blaue Gemälde einer Madonna, eine gegenständliche Darstel- 
lung, durch Übermalung verfremdet. Der Impuls dazu lautete: •Wenn in Sachen mo- 
derner Kunst auf dem Kirchplatz etwas geschieht, sollte auch im Kirchenraum selber 
etwas geschehen!" Das Bild wurde vom jungen Pfarrer, vom Vorsitzenden des Pfarr- 
gemeinderates (PGR) und von der Kirchenverwaltung (KVW) der Gemeinde geneh- 
migt und innerhalb von drei Tagen angekauft. Der vergleichsweise schnelle Ankauf ist 
dadurch erklärbar, daß die Pfarrei lediglich ein Drittel der Gesamtsumme des Bildes 
(5.000 DM) aufzubringen hatte. Das Bild wurde neben dem Tabernakel anstelle von 
Kreuz und Madonna angebracht und dann kam es zu einem offenen Eklat. Der Pfarrer, 
der nunmehr seit zwei Jahren seine erste eigene Pfarrstelle innehat, wurde heftig be- 
schimpft, auch im PGR. Die Mitglieder eines Gebetskreises der Gemeinde wollten sich 
mit der Situation nicht abfinden und verlangten ,ihre Madonna' zurück. Gemeint ist da- 
mit eine kleine Skulptur, die dem Kreis so wichtig ist, als handele es sich um die 
•Schwarze Madonna" von Altötting aus dem 13. Jahrhundert. Die Skulptur ist jedoch 
ohne jeden kunsthistorischen ober materiellen Wert, hat aber offensichtlich einen ho- 
hen ideellen Wert. Der Pfarrer wurde mehr und mehr unter Druck gesetzt und gab nach. 
Drei Monate später befanden sich die alten Skulpturen wieder an ihrem früheren Ort, 
das moderne Gemälde hängt zusätzlich in deren Nachbarschaft. Wie lange dies noch so 
bleibt, ist unsicher. Der sakrale Raum ähnelt nunmehr einem Antiquitätengeschäft, wo 
sich Gutes und Schlechtes, Altes und Neues in unterschiedlichster Qualität findet. Das 
Ziel, einen modernen Sakralraum zu gestalten, wurde von einer kleinen Minderheit 
vereitelt. 
- Ein zweites Beispiel: Der junge Kaplan einer Innenstadtgemeinde machte in einer 
neueröffneten Galerie eine Entdeckung. Die Begegnung mit einer zeitgenössischen 
Abendmahlsdarstellung stößt in ihm den Gedanken an, ob nicht dieses Kunstwerk an 
einer bestimmten Wand in der gerade neugestalteten Werktagskapelle seiner Gemein- 
de seinen eigentlichen Platz finden müsse - einen Platz, den weder Galerie noch Mu- 
seum bieten können. Spontan kommt der Kaplan zu der Auffassung, dieses Kunstwerk 
sei wie geschaffen für den Gottesdienstraum, in dem er regelmäßig Eucharistie feiert. 
Er gab diese Idee an seinen Pfarrer weiter, der sich in gleicher Weise von dem Kunst- 
werk begeistert zeigt. Der von solchem Enthusiasmus überraschte Galerist überließ das 
Gemälde gerne für einige Wochen der Gemeinde, die es an Ort und Stelle anschauen 
und begutachten konnte. Weil nun das Kunstwerk den Kirchenbesuchern im Gottes- 
dienstraum unmittelbar vor Augen stand, war der Anstoß zu einer kontroversen und 
bisweilen polemischen Diskussion gegeben. Pfarrer und Kaplan wurden von der Lei- 
denschaftlichkeit der Auseinandersetzung fast überrannt. Spontane Zustimmung sowie 



Im Spiegel der Zeit 307 

heftige Ablehnung aus der Gemeinde wechselten wöchentlich. Der Pfarrer druckt alle 
Meinungen im Pfarrbrief ab und schüttet auf diese Weise Öl ins Feuer. Bei einer Ab- 
stimmung im PGR darüber, ob die Bilder nun erworben werden sollen, kam es im 
Pfarrgemeinderat zu einer Pattsituation. Der Pfarrer erinnerte sich plötzlich an seine 
Verantwortung für den Gottesdienstraum, die er bis dato kaum wahrgenommen hat, 
und daran, daß über Kunst letztlich nicht demokratisch abzustimmen sei. Diese Mi- 
schung von vernünftiger Argumentation und merkwürdiger Unsicherheit rief bei den 
Kritikern die Verfahrens- und Geschäftsordnungsfrage auf den Plan. Am Ende konnte 
sich der Pfarrer durchsetzen und fand nicht nur die nötige Zustimmung und (finanziel- 
le) Unterstützung im Verwaltungsrat, sondern auch noch den passenden Anlaß zur 
Einweihung des Kunstwerkes, nämlich das nahe bevorstehende Pfarrjubiläum. 

Der Byzantinische Bilderstreit 

Die Beispiele aus zwei katholischen Gemeinden zeigen, wie mehr oder weniger zufäl- 
lig Kunstwerke den Weg vom Kunstmarkt in die Kirche finden. Sie zeigen auch, daß es 
manchmal zu beachtlichen Resultaten kommt, wenn, wie im ersten Beispiel mit dem 
modernen Kreuz am Straßenrand, die vielen verschiedenen Aspekte (Meinungsbil- 
dung, Zeit, Geld, etc.) einen synergetischen Effekt haben können und alle Gruppen in 
einer Gemeinde zufrieden sind. Was die erwähnten Gemälde angeht, befinden sich die- 
se zwar heute, trotz aller Widerstände in den jeweiligen Sakralräumen, die Weise aber, 
wie es dazu gekommen ist, hinterläßt bei allen Beteiligten einen schalen Nachge- 
schmack. Ist das etwas Neues in unserer Kirche? Oder hat es so etwas früher auch 
schon einmal gegeben? Gönnen wir uns einen Blick in die Kirchengeschichte. Machen 
wir eine Zeitreise nach Nikaia! Bezeichnenderweise wurde auf Betreiben einer Frau, 
nämlich der Kaiserin Irene, dem byzantinischen Bilderstreit in der Westkirche ein En- 
de gemacht (DS 600-603). Das II. Konzil von Nikaia 787 war das letzte von Ost- und 
Westkirche in gleicher Weise anerkannte ökumenische Konzil und, wie gesagt, das 
einzige, dem eine Frau präsidierte. Im Letzten ging es beim Bilderstreit natürlich nicht 
um Fragen der Kunst, sondern um einen Frömmigkeitsstreit: Ist Gott der Unsichtbare 
oder der sinnlich Erfahrbare? Schon die Frage läßt deutlich werden, daß wir hier selbst 
mit kluger Dialektik keinen Schritt weiter kommen. Ist Gott der, der sich dem Gläubi- 
gen immer wieder entzieht, oder ist er der, der sich den Gläubigen immer wieder zeigt, 
wie wir es im Buch Exodus (3,2-6) lesen? Hier ist es sogar so, daß sich Moses davor 
fürchtet, ins Antlitz Gottes zu schauen. Würden unsere Augen soviel Licht verkraften? 
Ist es deshalb verboten, sich ein Bild von Gott zu machen? 



Im Spiegel der Zeit 308 

Jesus am Beginn des 21. Jahrhunderts 

Gott entzieht sich uns immer wieder, obwohl er sich uns immer wieder zeigt. Der gläu- 
bige Mensch, dem das Wort Gottesfurcht in seiner eigentlichen Bedeutung noch nicht 
fremd geworden ist, verhüllt sich ehrfürchtig vor Gott, denn es ist ihm mit untrüglicher 
Gewißheit klar: •Ich kann das göttliche Geheimnis im Letzten nur im Licht des Glau- 
bens erkennen" Der bildende Künstler von heute macht sich diese Gewißheit zu eigen. 
Er zeigt uns Gott in vielen verschiedenen Formen und vermeidet es, ein ganz bestimm- 
tes Gottesbild ins Bild zu setzen. Gott Vater mit Rauschebart oder Jesus in mädchen- 
hafter Gestalt im Kreise seiner Jünger: das ist in der Moderne nicht mehr möglich. 
Oder? Wird Gott nicht schon wieder zu eindeutig, wenn es solche Darstellungen in Zu- 
kunft nicht mehr geben würde? Wir erleben heute in Staat, Gesellschaft und Kirche die 
Renaissance des Bildes, wenn auch oft die des digitalen oder virtuellen Bildes. Schau- 
en wir uns in diesem Zusammenhang ein Buch genauer an: INRI4. Es ist ein Fest für ei- 
nen Theologen, wenn er in einem guten Fotoband mit biblischen Bildern blättert bzw. 
sich davon überzeugen kann, daß sich auch moderne Menschen noch auf biblische Rei- 
sen begeben, selbst wenn sie beschwerlich sind. Bettina Rheims, zur Zeit wohl die be- 
kannteste Photographin Frankreichs, und Serge Bramley (Schriftsteller) haben sich auf 
eine solche Reise begeben und sie schöpfen aus vollen Quellen. Beide haben Jesus be- 
wußt in Szene gesetzt. Der Text von INRI paraphrasiert auf seine Weise chronologisch 
und Kapitel für Kapitel das Neue Testament: die •Worte des Engels", •Das Werk des 
Geistes", •Die verborgene Kindheit", •Zeichen und Wunder", •Heilungen", •Die Krö- 
nung des Königs", •Das Erwachen", sprich, die Auferstehung. Schon diese Kapitel- 
überschriften machen deutlich, daß der Autor die Bibel in ein neues Sprachgewand 
kleidet. Warum ist es dem Autorenpaar gelungen, Jesus am Beginn des 21. Jahrhun- 
derts in so vielen Facetten zu zeigen? Ist es ihnen ernst, wenn sie sich ausdrücklich auf 
das Konzil von Nikaia berufen? Als Bild- und Textpoeten stellen sie eine entscheiden- 
de Frage im Blick auf Jesus: •Wie läßt sich mit heutigen Mitteln, in der uns vertrauten 
Welt, sein Leben, sein Tun, seine Lehre schildern, so daß es uns anspricht, daß es - und 
das mag paradox erscheinen - zeitlos wirkt, wie es ja in den Evangelien heißt: »Ich bin 
mit euch für immer, bis ans Ende der Welt«?" (11) Die Autoren treibt ein geradezu mis- 
sionarischer Eifer an. Es wird deshalb nicht irgendein Satz aus dem letzten Kapitel des 
Matthäusevangeliums zitiert, sondern: •Darum geht zu allen Völkern, und macht alle 
Menschen zu meinen Jüngern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und 
des Heiligen Geistes, und lehrt sie, alles zu befolgen, was ich euch geboten habe. Seid 
gewiß: Ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt" (Mt 28,19-20). Die Künstler 
haben sich selbst diesen Anspruch gestellt und sie stehen mit ihrer Arbeit in der Tradi- 
tion der Renaissance. Sie holen heilige Handlungen in die Gegenwart, Motive und Mo- 
delle wechseln. Als Rezensent werde ich mich hüten, all das einfach als Kitsch zu be- 
zeichnen. Denn immer geht es um eine angemessene Komposition im Bild bzw. im 

4B. Rheims/S. Bramley, /NRl. München 1998. 



Im Spiegel der Zeit 309 

Text und um deren sehr anspielungsreiches Zusammenspie], das durch eine recht un- 
orthodoxe Exegese angereichert wird5. 

Farbfotographie als narrative Theologie 

Das Leben Jesu wird blumig erzählt: •Da ist eine Flamme, ein Schrei, das Wehen eines 
Flügelschlags: die Stimme des Engels, Bote des einzigen Gottes. Diese Stimme ver- 
kündet die Geburt zweier Kinder, das eine aus unfruchtbarem, das andere aus keu- 
schem Leib - ein doppeltes Wunder" (13). Einerseits ist dieser poetische Text unkon- 
ventionell unakademisch, andererseits theologisch sehr hintergründig, wenn der Autor 
den Leser z.B. mit der Kabbalistik des ersten Buchstabens der Bibel vertraut macht. 
Den Hintergrund dafür bietet die Erzählung, wonach alle Buchstaben des Alphabets in 
umgekehrter Reihenfolge vor Gott erscheinen und die Wahl schließlich auf den Buch- 
staben beth fällt. Er steht am Anfang der Bibel. So lauten die ersten beiden Worte der 
Bibel bereshit bara: am Anfang schuf er. Im Neuen Testament spielt dann das Wort 
baruch (Benediktion) eine besondere Rolle. •Weil du in der Tat benedeit bist, will ich 
auf dich mein Werk bauen." Er befruchtete ihn und machte zwei daraus: das All 
benötigt doppelte Trägerschaft... Elisabet war das klar: •Gebenedeit seist du unter den 
Frauen", murmelte sie, als sie Maria umarmte" (15). Nicht nur der Text ist ernst und 
spielerisch zugleich. Der ,Bildtext' ist gleichermaßen vielschichtig. Farbgebung und 
Komposition z.B. der Taufe Jesu (69) könnte zwar ebensogut eine Fotographie der 
französischen Künstler Pierre et Gilles sein, aber der erste Blick täuscht. Hier kommt 
zum Realismus noch die Symbolik hinzu. Eine weiße Taube ist zu sehen, in einer Lich- 
tung spiegelt sich der offene Himmel. Jesus und Johannes verkörpert der gleiche 
Schauspieler. Wie Maria und Elisabeth sich in ihrem Wesen ähnlich waren, so findet 
sich hier eine Anspielung auf die Ähnlichkeit der beiden Freunde. Ein schönes Bild fin- 
det sich im Kapitel über die verborgene Kindheit Jesu (53ff.), weil es über diesen Teil 
des Lebens Jesu kaum Quellen gibt. Das reizt die Phantasie der Fotographin besonders 
an. Ein Thoraschüler steht zwischen seinen Lehrern, die ihm hebräische Buchstaben 
auf den nackten Oberkörper schreiben. Schon hier scheint Jesus der Gekreuzigte zu 
sein, der das jüdische Gesetz auf jesuanische Weise auslegt z.B. das Sabbatgebot (Exo- 
dus 20,8). Er scheitert an der Gesetzestreue seiner Lehrer. 

5 Andere Stimmen sagen: •Denn Rheims zeigt zwar, wie das biblische Geschehen heute aussehen 
könnte, aber sie hat dabei mehr die heutige Werbung als die heutige Wirklichkeit im Sinn ... Auch 
wenn in Bordeaux jetzt ein Gericht bemüht wurde und eine salomonische Entscheidung fällte - 
verkaufen ja, zeigen nein -, ist das künstlerisch beinahe naive Buch nicht blasphemisch zu nen- 
nen. Dazu fehlt ihm alles Provozierende" (in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 24. 10. 1998, 
Tiefdruckbeilage V). Sicher ist es kein blasphemisches Buch. Ein provozierendes und lesens- 
wertes Buch ist es allerdings mit Sicherheit, wie immer man dazu steht. 



Im Spiegel der Zeit 310 

Aber kein •Paradise now" 

Bettina Rheims erhielt 1994 zu Recht den Grand Prix de la Photographie de la Ville de 
Paris. Sie greift souverän auf Motive der Tradition und Gegenwart zurück6 

Mit ihrer Salome zitiert sie z.B. die amerikanische Künstlerin Cindy Shermann, die 
historische Bilder nachstellt und immer selbst als Model auf den Porträts zu sehen ist. 
Der Engel Gabriel (18) ist ein Zitat des Jugendlichen Sizilianers mit zwei Calla-Lilien 
(1890-1900) von Wilhelm von Gloeden. Niemals sind Rheims Arbeiten aber so plump 
wie die von Horst Wackerbarth, der 1994 für die Kleidung der Firma Otto Kern mit der 
Serie •Paradise now" warb. In INRI finden sich keine nur in Jeanshosen gekleidete 
Frauen, in deren Mitte ein bärtiger junger Mann steht, in Anspielung an Leonardos 
Abendmahl (1495-1498). Rheims geht anders vor. Sie zitiert nicht nur Bildmotive aus 
der Kunstgeschichte, sondern stellt neue Zusammenhänge her und erfindet aufregende 
Bilder. Der Fuß Jesu tritt auf den Kopf des Simon Petrus (95), den Felsen. Heilungen 
(119ff.) beziehen sich auf die Kranken von heute: Merkwürdig anmutende Schwarz- 
weißaufnahmen, die die Gebrechen von Wahnsinnigen und Wassersüchtigen scho- 
nungslos zeigen. Der eine hält sich selbst für Jesus, die andere, eine Epileptikerin, ver- 
mutlich für eine Heilige. Welche Seite auch aufgeschlagen wird, keiner der Lebens- 
stränge Jesu wird ausgespart. Er ist der Befreier (160), derjenige, der die Händler aus 
dem Tempel treibt (161), der Festgenommene und der Gegeißelte (66 u. 67), der Tote 
(196) und der Auferstandene (207). Die •Jesus-Darsteller" wechseln. So entgeht man 
der Gefahr, sich auf ein bestimmtes Jesusbild festzulegen. Davon spricht das Gebot: 
Man soll sich kein festumschriebenes Bild von Gott machen. Gott ist immer der ganz 
Andere! •Durch seine Menschwerdung hat der Sohn Gottes eine neue Bilder-Ökono- 
mie eröffnet."7 

Den Bildern sind Texte aus der Bibel und der Tradition (Thomas von Aquin, Johan- 
nes vom Kreuz, Odo von Cluny) beigegeben. Die sieben Kapitel werden im Sinne ei- 
ner narrativen Theologie eingeleitet. Wie gesagt, eine eigenwillige Exegese, die sich 
lohnt, betrieben zu werden. Voraussetzung dafür, überhaupt in diesem Buch zu blät- 
tern, ist, sich nicht von gekreuzigten Frauen oder Männern abschrecken zu lassen. Die 
geschundene Kreatur, die die Theodizeefrage bei uns wachruft, wird ohne Tabu ge- 
zeigt. Eine der sieben Klapptafeln zu je einem Triptychon zeigt in der Mitte ein 
schwarzes Kreuz ohne Korpus. Nur die Blutspuren, die die Dornenkrone und die 
durchbohrten Glieder Jesu hinterließen, setzen sich rot ab. Links und rechts finden sich 
die beiden Schacher, ein Mann und eine Frau. Der Mann wendet sich ab, die Frau hat 
ihr Haupt geneigt. Gilt ihr die Heilszusage Jesu (Lk 23,43): •Amen, ich sage dir: Heu- 
te noch wirst du mit mir im Paradies sein"? 

Georg Maria Roers, München 

6 Die Ausstellung mit großformatigen Bildern aus dem Buch INRI wurde mittlerweile in Frank- 
reich (Paris), Deutschland (Berlin, Düsseldorf, Koblenz) und Niederösterreich (Kloster Neu- 
burg) ein großer Publikumserfolg. Außerdem fanden bereits Seminare dazu statt, z.B. in der 
Evangelischen Akademie in Tutzing mit dem Titel: •INRI - Theologie des Fleisches im Kanon 
des Schönen". 
7 Katechismus der Katholischen Kirche. München: Oldenburg 1993, 2131 




