
BUCHBESPRECHUNGEN 

Kirche im spirituellen Prozeß 

Lohfink, Gerhard: Braucht Gott die Kir- 
che? Zur Theologie des Volkes Gottes. 
Freiburg: Herder 1998. 432 S., geb., 
39,80 DM. 

Wäre ein Preis für herausragende theologi- 
sche Prosa zu verleihen, wäre diese biblische 
Kirchenlehre sicher zu nominieren. Ein 
Buch, das es versteht, Spannung aufzubauen, 
mit Details zu überraschen, Leidenschaft 
auszudrücken und Funken überspringen zu 
lassen und bei allem zu zeigen, daß Wissen- 
schaft und Verständlichkeit nicht unver- 
gleichbar wie Äpfel und Birnen sind, das ist 
wahrhaftig nicht alltäglich. Ebensowenig ge- 
wöhnlich ist Lohfinks Lebenslauf vom Lehr- 
stuhl zum Mitglied der Integrierten Gemein- 
de, wie er in einem Lebensbericht darlegt 
(381-395). Seine Sache selbst ist brisant ge- 
nug: •Braucht Gott die Kirche?", das ist längst 
keine rhetorische Frage mehr. •Und tat ich 
von alledem nichts wissen. Würd es mir feh- 
len, würd ich's vermissen?", fragt Theodor 
Fontane einmal, und man könnte damit auch 
die Kirche in Frage stellen. Lohfink antwor- 
tet: Ohne das Volk Gottes hätte die Erlösung 
keinen Ort in der Welt. Das ist provokativ, 
und als Herausforderung ist es auch gemeint. 

Ein erster Teil seines Werkes legt die Fun- 
damente dieser These: Gott braucht •ein Volk, 
in dem sein Wille geschieht" (70). Denn seine 
Erlösung geht nur durch die Freiheit von Men- 
schen hindurch. Soweit erscheint das noch 
vertraut. Aber wie wollen viele Menschen das- 
selbe wie Gott? Weder durch Zwang noch 
durch Reduktion des Willens Gottes auf den 
kleinsten humanitären Nenner, sondern durch 
dessen leibhafte Anschauung. Es muß etwas 
da sein, das •die Schönheit der Sache Gottes 
leibhaft erblicken" läßt (68) - nämlich das 
Volk Gottes. Aber sagt nicht alle Kirchen- 
erfahrung das Gegenteil? Der zweite bis vierte 
Teil des Buches legt exegetisch dar, daß das 
Volk Gottes immer nur durch Sammlung in 
seine Sendung hineinwächst. Sammlung und 
Heil werden geradezu Synonyme, denn sie ge- 
schehen in der Kraft Gottes und trotz des Wi- 
derwillens der Menschen. Ihr Preis ist im letz- 

ten das Kreuz Christi. Darum liegt das Neue 
Jesu nach dem dritten Teil nicht im Gegensatz 
der Liebe zur alttestamentlichen Furcht oder 
gar in der Innerlichkeit gegenüber der alten 
Sichtbarkeit der Werke der Tora. Die Reich- 
Gottes-Botschaft Jesu meint vielmehr •ganz 
handgreiflich, daß Israel nun gesammelt und 
heimgeführt wird in sein Land" (163). Also 
nicht ein Stückchen Vermenschlichung der 
Welt, auch nicht das Reich Gottes als Utopie, 
sondern hier und heute Bildung von Gemein- 
den als der neuen Familie Jesu. •Verschwen- 
derische Fülle des Heils" somit, aber •nicht als 
Schlaraffenland oder Tischlein-deck-dich für 
Konsumenten" (189), sondern auf dem Boden 
von Umkehr und Nachfolge. Ganz sollen die 
Christen zu Jesus gehören, doch dieses 
•Ganz" verwirklicht sich in drei gleichwerti- 
gen Berufungen: als zeichenhaftes Mitglied 
des Zwölferkreises, als Jünger im Alles-Ver- 
lassen und als Volk mitten im gewöhnlichen 
Leben. Also moralischer Rigorismus für alle? 
Nein, vielmehr Geschehen-lassen der Kraft 
des Todes Christi, der jeden Unheilszusam- 
menhang durchbricht. 

Damit sind für den vierten Teil die Kenn- 
zeichen der Kirche bereits vorgezeichnet: 
Exodus aus der Verstrickung in eine Welt der 
Sünde und Sammlung zur Gemeinde, Erinne- 
rung an den Herrn, Überschreiten jedes Indivi- 
dualismus im Leib Christi, Lerngemeinschaft 
für ein gläubiges Leben, Gehen auf das Ganze 
und Heilige und die Wahrung der Einheit. Al- 
les in allem ein starkes Stück, nicht einseitig, 
aber engagiert. Gewiß kein letztes Wort über 
das Volk Gottes, müßte doch das Zwiespältige 
und Verborgene am Heilszeichen Kirche oder 
das Wehen des Geistes, wo immer er will, 
deutlicher hervorgehoben werden. Dennoch, 
Lohfinks Werk könnte eine Art Grundbuch 
heutigen Lebens mit der Kirche sein. 

Andreas Wollbold 

Lutz, Manfred: Der blockierte Riese. 
Psycho-Analyse der katholischen Kir- 
che. Düsseldorf: Pattloch 1999. 208 S., 
29,90 DM. 



Buchbesprechungen 312 

Wenn ein Mensch sowohl Hunger hat als 
auch müde ist, gleichzeitig also etwas essen 
und schlafen will, wird er in der Regel un- 
entschlossen verharren und keines von bei- 
den tun. Dann ist er in der Sprache der Psy- 
chologen •blockiert". Die katholische Kirche 
ist eine riesenhafte Institution voll von Men- 
schen mit unterschiedlichsten Absichten und 
Zielsetzungen. Gerade in letzter Zeit ver- 
schärft sich der Gegensatz von solchen, de- 
nen die Reformen des Zweiten Vatikanums 
noch lange nicht ausreichen, und solchen, die 
das Konzil am liebsten nivellieren würden. 
Diese progressiven und konservativen Krei- 
se innerhalb der Kirche liefern sich einen 
Schlagabtausch nach dem anderen. Trotz- 
dem scheint sich in der Kirche gar nichts 
mehr zu bewegen - und das in einer Zeit, da 
sie keine gleichrangigen äußeren Gegner 
mehr hat. Sie ist ein blockierter Riese. 

M. Lutz kommt aus der Psychotherapie. Er 
hat den Versuch unternommen, die Regeln der 
Psychoanalyse auf die Kirche anzuwenden. 
Die Diagnose, die er dem Patienten Kirche be- 
scheinigt, ist wenig schmeichelhaft. Ver- 
gleichbar mit einer Alkoholikerfamilie, halten 
sich auch in der Kirche oft genug Opfer, 
Ankläger und Verteidiger trotz dramatischer 
Prozesse nach außen in einem statischen inne- 
ren Gleichgewicht. Innerhalb der Kirche sind 
es Lutz zufolge die Progressiven und die Kon- 
servativen, welche sich zwar äußerlich in har- 
ten Kontroversen unversöhnlich gegenüber- 
stehen, deren Verhaltensweise aber letztlich 
darauf hinauslaufen, jede Veränderung am 
Altgewohnten zu unterbinden! 

In lobenswert konstruktiver Weise liefert 
Lutz Auswege aus der Blockierung, die zu- 
meist recht einfach, aber effizient sind. Er 
zeigt anhand geschichtlicher Beispiele, wie 
dynamisch und kreativ die Kirche die teil- 
weise erheblichen Probleme der vergangenen 
zweitausend Jahre gemeistert hat. Ein typisch 
katholischer Weg sind nach seinen Worten die 
•Lösungen zweiter Ordnung". Lutz benennt 
als Beispiel den Gnadenstreit, der Ende des 
16. Jahrhunderts die Kirche vor eine existen- 
tielle Krise stellte. In Spanien war zwischen 
den Dominikanern und Jesuiten ein heftiger 
Streit hinsichtlich des Ursprungs der göttli- 
chen Gnade entbrannt, den der Papst in letzter 
Instanz entscheiden sollte. Doch wenn er die 
Lehre der Dominikaner verurteile, traf der 
Papst    den    Theologenorden    der    Kirche 

schlechthin. Verurteilte er aber die Jesuiten, 
vernichtete er damit seine eigene •Elite- 
truppe" und mit ihr den Motor der Gegenrefor- 
mation. Beides wäre ein fürchterliches Di- 
lemma für die Kirche gewesen. Die Entschei- 
dung Pauls V. von 1607 stelle schließlich in 
genial einfacher Weise die Verurteilung selbst 
unter Strafe. Beiden Lehren haftete ein Stück 
Wahrheit an. Beide waren zu tolerieren und je- 
der wurde sanktioniert, der das nicht respek- 
tierte. 

Das Buch von M. Lutz deckt in unterhaltsa- 
mer Weise wesentliche Ursachen der gegen- 
wärtigen Kirchenverdrossenheit auf. In der 
Hauptsache richtet es seine Aufmerksamkeit 
auf die enormen Ressourcen, die in der betag- 
ten, aber zu jeder Zeit höchst dynamischen 
Gemeinschaft der Heiligen verborgen liegen. 
Hierin sieht das Buch die Lösungen begrün- 
det, die den blockierten Riesen aus seiner 
selbstgestrickten Psychose führen. 

Georg Glonner 

Bsteh, Andreas (Hrsg.), Eine Welt für 
alle. Grundlagen eines gesellschaftspoli- 
tischen und kulturellen Pluralismus in 
christlicher und islamischer Perspektive. 
(Beiträge zur Religionstheorie 9). Möd- 
ling: Verlag St. Gabriel 1999. 431 S., 
kart., DM 49,80. 

Das Verhältnis von Christentum und Islam 
ist nicht nur in der Geschichte konfliktreich 
gewesen, sondern löst auch heute noch viele 
Befürchtungen aus. Manche sehen nach dem 
Ende des Kalten Krieges ein Zeitalter des 
Kampfes zwischen der westlichen und der is- 
lamischen Kultur heraufziehen. Daß sich die 
beiden Religionen aber nicht nur auf dem 
Schlachtfeld begegnen, zeigt dieser Band mit 
den Beiträgen der Zweiten Internationalen 
Christlich-Islamischen Konferenz in Wien, 
die dem schwierigen Thema des Pluralismus 
gewidmet war. Drei Aspekte stehen dabei im 
Mittelpunkt: 

(1) Die Frage nach der Vereinbarkeit des 
religiösen Wahrheitsanspruches mit einem 
Pluralismus, der nicht nur Toleranz, sondern 
auch ein Miteinander im partnerschaftlichen 
Handeln für das Wohl aller Menschen um- 
fassen soll, beschäftigt C.W. Troll (Rom). Er 
zeigt den mühevollen Weg der katholischen 
Kirche zur Anerkennung der Religionsfrei- 
heit auf und betont, daß der Christ kein 



Buchbesprechungen 313 

Wahrheitsmonopol besitze, sondern sich 
bemühen müsse, von Christus, der Wahrheit, 
ergriffen zu werden. Die Religionen sollten 
sich gemeinsam um die Bewahrung der spi- 
rituellen Dimension des Menschen und für 
Gerechtigkeit einsetzen. M. Khamenei (Te- 
heran) sieht das Ideal des Pluralismus im Ko- 
ran grundgelegt, der die Menschheit als eine 
heilige Gemeinschaft versteht, wodurch der 
Referent die Wahrheitsfrage elegant umgeht. 
Der Pluralismus dürfe daher nie gegen die 
Prinzipien des Korans verstoßen. Damit ver- 
bunden ist die Absage an den •Säkularis- 
mus" als rein westliches Phänomen. (2) Wie 
können diese Anliegen konkret rechtlich um- 
gesetzt werden? N. Iqbal (Lahore) bekräftigt 
die Scharia als verpflichtende Gesell- 
schaftsordnung in islamischen Staaten, die 
aber Toleranz gegenüber Minderheiten for- 
dere und zugleich gewisse Gestaltungsspiel- 
räume lasse. Etwas störend wirkt, daß Frau 
Iqbal diese Theorie der Toleranz einseitig ei- 
ner Geschichte der christlichen Intoleranz 
gegenüberstellt, was vor allem von den mus- 
limischen Konferenzteilnehmern kritisch an- 
gemerkt wird. H. Schneider (Wien) hebt her- 
vor, daß eine pluralistische Ordnung, sei sie 
national oder international, nicht nur Tole- 
ranz zu fordern habe, sondern auch Solida- 
rität zwischen den einzelnen Gesellschafts- 
gruppen. Dabei wird die Frage, inwiefern es 
sinnvoll ist, den Staat von der Religion her 
zu legitimieren, neu bedacht werden müssen. 
(3) Wie kann in einer immer schneller zu- 
sammenwachsenden Welt die kulturelle 
Identität gewahrt bleiben? Dieser Frage wid- 
met sich Talbi (Tunis) in einem erfri- 
schenden Plädoyer für die Öffnung der Gren- 
zen des Geistes. Er selbst nimmt den 
anvisierten jüdisch-christlich-islamischen 
Humanismus durch die Einbeziehung jüdi- 
scher und christlicher Autoren in seinem 
Vortrag bereits vorweg. Es sei notwendig, 
daß sich das Zusammenkommen der Religio- 
nen nicht auf gemeinsame Gebete beschrän- 
ke, sondern auch zur Schaffung einer huma- 
neren Welt beitragen müsse. Eine Forderung, 
die auch in der Diskussion immer wieder er- 
hoben wurde. V. Köhler (Wolfsburg) ergänzt 
diesen Aufruf nüchtern durch die Betrach- 
tung der Entwicklung der Globalisierung, die 
durch die gleichzeitige soziale und kulturel- 
le Ausdifferenzierung eine Verschärfung des 
Konfliktes bewirkt. 

Die Referate werden durch Diskussions- 
beiträge angereichert, die der Herausgeber 
dankenswerterweise durch die Einfügung 
von Stichworten übersichtlich gemacht hat. 
Sie vermitteln ein Bild von der Vielschich- 
tigkeit des interreligiösen Dialoges, aber 
auch von den Ängsten und Verletzungen. 
Hoffnungsvoll stimmt es zu sehen, mit wie- 
viel Willen zum Verstehen der anderen Sei- 
te, verbunden mit der Fähigkeit zur Selbst- 
kritik, die Vertreter der beiden Religionen 
aufeinander zugehen. Gerade die Vielfalt der 
Stimmen und die Lebendigkeit der Diskussi- 
on sind es, die dieses gut lesbare Buch zu ei- 
ner idealen Einführung und Standortbestim- 
mung des christlich-islamischen Dialoges 
machen, - vielleicht sogar besser als manche 
Monographie zu diesem Thema. Zwar haben 
die politisch Verantwortlichen die Bedeu- 
tung solcher Veranstaltungen erkannt, wie 
die beeindruckende Reihe der Grußadressen 
zeigt, aber die Öffentlichkeit nimmt von sol- 
chen Ereignissen leider viel zu wenig Notiz. 

Andreas Koritensky 

Lang, Bernhard: Heiliges Spiel. Eine 
Geschichte des christlichen Gottesdien- 
stes. München: C. H. Beck 1998. 575 S., 
Ln., DM 78,-. 

Das Buch ist - dies ist zuerst zu sagen - le- 
senswert und lehrreich. Dazu tragen der 
durchsichtige Aufbau, die klare Sprache und 
die weitausgreifende Gelehrsamkeit bei (von 
Religionsgeschichte bis Biologie und Psy- 
chologie). Erst dann darf Kritik ansetzen: 
Kann man K. Rahner unter Mißachtung sei- 
ner vielen Untersuchungen aufgrund eines 
winzigen, mißverstandenen Zitats und einer 
langen Passage L. Rinsers (Langs Kronzeu- 
gin für die Erfahrung des •milden Gottes"!) 
•sakramentalen Minimalismus" (388) vor- 
halten? Darf man Meßopfer, Eucharistie, 
•Mystischen Leib" breit, mit viel Referenzen 
(insbesondere Gabriel Biel!) diskutieren, oh- 
ne z.B. de Lubacs •Corpus Mysticum" nur zu 
kennen? Darf man - ohne Grund im Text - 
das •Vater-Unser" Johannes dem Täufer zu- 
schreiben und dabei die gründliche Erfor- 
schung der •Abba-Vater-Spiritualität" Jesu 
(nicht nur J. Jeremias) ignorieren? Viel Ähn- 
liches wäre zu kritisieren, was alles Langs 
Grundvoraussetzung zeigt: •Sir, diese Hypo- 
these  (Gott,   noch   mehr  Menschwerdung) 



Buchbesprechungen 314 

brauche ich nicht" (so Laplace zu Napoleon), 
was aber zu einer Unzahl von aus der Luft 
gegriffenen Hypothesen führt. 

Dies vorausgesetzt, wird die Beschäfti- 
gung mit dem Buch fruchtbar: Lang entwirft 
nämlich mit viel Kenntnis die psychologi- 
schen und religionsgeschichtlichen Grundla- 
gen des christlichen Gottesdienstes. So im 1. 
Kap. zum Vorrang des Lobens (das Danken 
einschließt) vor dem Bitten. So im 2. Kap. 
zur seelischen Befreiung, die das (Bitt-)Ge- 
bet schon psychologisch mit sich bringt. So 
im 3. Kap. über Bedeutung und Gestalt der 
Predigt für eine •Text-Gemeinschaft". So im 
4. Kap., wie wichtig das in der Theologie oft 
verkannte Opfer als (Ganz-Hin-)Gabe ist. 
Im 5. Kap. über •Sakrament" rehabilitiert 
Lang rein immanent-religionsgeschichtlich 
das •Magische", wie er die Wunder-Wirkung 
nennt, und zeigt, wie tragend dessen feierli- 
cher Kult (Eucharistie) sein muß. Das letzte 
Kapitel über •Geistliche Ekstase" entwickelt 
anhand der Pfingstbewegung die dialektische 
Spannung zwischen Wort (Tradition) und 
Geist (das Neue, Spontane). 

Daß dann Lang im Epilog: •Der nahe und 
der unnahbare Gott" das personale Gottes- 
bild als Erbe des Polytheismus deklariert 
(461-488, 37), zeigt wiederum beide Seiten 
seiner Arbeit: eine ehrfurchtsvolle Achtung 
vor dem verkanntem Polytheismus der Na- 
turvölker; und • lächelnd sei es angemerkt • 
die vielen Hypothesen, die mit der Ableh- 
nung der •Hypothese Gott" notwendig wer- 
den. 

Josef Sudbrack SJ 

Schaller, Hans: Wenn Vergeben schwer 
fällt. Mainz: Mathias-Grünewald-Ver- 
lag 1999. 101 S., kart., 14,80 DM. 

Nach der Ergründung von Phänomenen wie 
Weg, Umweg des Lebens, Treue und Gebet 
legt der Vf. nun einen Band zum Thema •Ver- 
gebung" vor. Ausgangspunkt dafür sind je- 
weils im Inneren des Menschen angesiedelte 
Weigerungen und Sperren zum Leben und 
zum versöhnlichen Leben, die im ganzen le- 
benshinderlich sind. Solche Verhaltensweisen 
werden aufgespürt und beschrieben. Zugleich 
werden ihnen Türen zu Neuem geöffnet, näm- 
lich zur biblischen Weisung der Vergebung. 

Zwischen den 10 Texteinheiten des Buches 
sind kunstvoll Brücken gebaut. So leuchtet 

der Zusammenhang eines Weges in den unter- 
schiedlichen Etappen dieses Buches immer 
deutlicher auf. Vom Ausgangspunkt •Streiten 
- ein beherztes Wagnis" geht es über die feh- 
lende Verständigung und die •Kunst, es nicht 
gewesen zu sein", zum befreienden Geständ- 
nis, das im befreienden Wort angenommen 
wird. Über Urteile, Wege des Vergebens, die 
Liebe als Trägerin der Vergebung, den Tod 
als Mahner zur Versöhnung reicht der Weg 
bis zum Fest der Versöhnung (vgl. GuL 1999, 
291-296). In der lebens- und menschenerfah- 
renen Darstellung werden aspektreich Hinter- 
gründe eröffnet und Lebensregeln behutsam 
und entschieden nahe gebracht. Eingewoben 
sind auch praktische Vorschläge, wie z.B. ein 
Versöhnungsspaziergang (94-96). Manche 
Zitate zeigen die belesene Umsicht des Ver- 
fassers. Sie stehen jeweils im Dienst seiner 
Aussageabsicht, ordnen sich im sparsamen 
Gebrauch jeweils dem Duktus bestärkend ein. 
Vieles wird auf persönliche und gesamtkirch- 
liche Dimensionen hin freigelegt, so daß das 
Spezifikum der Vergebung im Glauben sehr 
klar zutage tritt, nämlich als immer neu zu er- 
ringendes Ja zur anderen Person, nicht jedoch 
als Ja zum Tun des anderen. Bei aller Kritik 
am Tun eines Menschen - ihm soll das Ja gel- 
ten, das die Kraft schenken will, sich aus dem 
verkehrten Leben zu lösen. So schimmert als 
Ziel durch, Christen mögen wahre •Experten 
der Menschlichkeit und Liebe" werden. Das 
Klima des Buches ist so, daß es nicht nur Ver- 
ständnis vermittelt, sondern auch zur Klarheit 
und Wahrheit ermutigt. 

So lebendig und gewichtig die Ausführun- 
gen sind, so sehr steht m.E. der Umschlag mit 
dem Eindruck eines trockenen und leichten 
Bildes ohne erkennbare Beziehung zum In- 
halt. Ebenso hätte den Texten geholfen, könn- 
ten sie von einem etwas großzügigeren Druck- 
bild her besser atmen. So hat der Verlag zwar 
ein Königskind in die Welt geschickt, leider 
jedoch im Bettlergewand. 

Paul Deselaers 

Knapp, Markus: Glaube - Liebe - Ehe. 
Ein theologischer Versuch in schwieri- 
ger Zeit. Würzburg: Echter 1999. 207 S., 
kart., 32-DM. 

Der Untertitel •Ein theologischer Versuch" 
ist für dieses Buch fast ein Understatement, 
denn der selbst seit 20 Jahren verheiratete 



Buchbesprechungen 315 

Bochumer Dogmatiker hat mit dem aus Vor- 
lesungen erwachsenen Band eine veritable 
Synthese zur Theologie der Ehe vorgelegt. In 
flüssiger Sprache und stets aufs Wesentliche 
konzentriert entfaltet er in vier Teilen zu Bi- 
bel, Dogmengeschichte, Systematik und ak- 
tuellen Problemfeldern eine Theologie der 
Ehe. Im biblischen Teil werden auch •Klip- 
pen" ausgewogen nach heutigem exegeti- 
schen Stand dargelegt: etwa der alttesta- 
mentliche Patriarchalismus und sen 
Ausgleich in einem personaleren Ehever- 
ständnis, das jesuanische Scheidungsverbot 
in seinem eschatologischen Kontext oder die 
Bedeutung und Grenzen der Haustafeln in 
der Briefliteratur. Informativ werden sodann 
die Entwicklung von Theologie und Lehramt 
bis zum Neuansatz des II. Vatikanums be- 
schrieben. Erhellend ist auch die Darstellung 
der Reformatoren und des Konzils von Tri- 
ent. 

Knapps systematische Darlegung der Ehe- 
theologie geht konsequent von der Person- 
gemeinschaft von Frau und Mann aus. Die lie- 
bende Übereignung des eigenen Lebens an ei- 
nen Partner stellt somit den Kern jeder Ehe 
dar. Immer deutlicher zeichnet sich als Krite- 
rium einer sakramentalen Ehe ab, daß sie 
•nicht unabhängig von einem lebendigen, per- 
sonalen Glauben der Ehepartner bestehen" 
kann (146). Beide können erst in einem gläu- 
bigen Leben erfahren, daß die Unbedingtheit 
der gegenseitigen Annahme nur im Vertrauen 
auf die Hilfe Gottes in aller menschlichen Be- 
grenztheit möglich ist. Knapp liegt nun daran, 
das Manko der traditionellen katholischen 
Ehelehre zu überwinden, den Glauben allzu 
selbstverständlich bei jedem Getauften vor- 
auszusetzen. Tatsächlich dürfte das kirchen- 
rechtlich gültige Jawort von Brautleuten heute 
häufig nicht die theologische Qualität einer 
•gegenseitigen personalen Übereignung 
zweier Menschen" (109) im Vertrauen auf 
Gottes unbedingte Liebe erreichen - darin 
liegt bereits das pastorale Elend gegenwärtiger 
Ehepastoral beschlossen. Ist dann aber bei den 
vielen •nichtgläubigen Getauften (...) als Fol- 
geerscheinung einer zerfallenden Volkskir- 
che" (147) nicht die juridische Selbstverständ- 
lichkeit zu überdenken, daß jede gültige Ehe 
unter Getauften notwendig auch sakramental 
ist? Knapp regt sogar an, ein Glaubensbe- 
kenntnis in die Eheschließung einzubeziehen 
(179). 

Bei einem •strikt personalen Verständnis" 
der Ehe (142) kommt er mit anderen Theolo- 
gen zum Schluß, daß das Sakrament nicht bloß 
den Austausch des Jawortes umfaßt, sondern 
das ganze gemeinsame Leben als Ehebund. In 
dieser Auffassung wird wohl zwischen dem 
eigentlichen Sakrament und der sakramenta- 
len Wirkung nicht genügend unterschieden. 
Dadurch gerät auch das Handeln Gottes an den 
beiden Brautleuten und die darin gesetzte 
Wirklichkeit in den Hintergrund. Dieser Aus- 
fall tritt vor allem bei den Problemfeldern zu- 
tage, denen er ein abschließendes viertes Ka- 
pitel widmet: nichteheliche Lebensgemein- 
schaften, der fehlende Glaube und die geschei- 
terte Ehe. Immer wieder ist darin die Grund- 
lage der Ehe in persönlicher Liebe so domi- 
nant, daß andere Aspekte zurücktreten. Gewiß 
ermutigt er etwa zum Zusammenbleiben auch 
in Schwierigkeiten. Aber daß ein Eheband 
auch bei erlebtem Scheitern nicht einfach 
nichtig ist, gerät dabei etwas aus dem Blick. 
Oder der öffentliche, zeugnishafte Charakter 
einer Eheschließung wird m. E. nicht genü- 
gend gegenüber nichtehelichen Lebensge- 
meinschaften oder einer Wiederverheiratung 
in Betracht gezogen. Dennoch bleibt der Auf- 
rufbestehen, daß jede zukünftige Ehespiritua- 
lität und -begleitung Glauben und Ehealltag 
enger miteinander verbinden muß. 

Andreas Wollbold 

Lutterbach, Hubertus: Sexualität im 
Mittelalter. Eine Kulturstudie anhand 
von Bußbüchern des 6. bis 12. Jahrhun- 
derts. Köln, Weimar, Wien: Böhlau Ver- 
lag 1999. 299 S., 68-DM. 

•Bußbücher" sind Handbücher, die dem Klerus 
halfen, Sündenschwere und Bußauflagen zu 
bestimmen. Mit Konzils-und Synodal-Be- 
schlüssen bilden sie das Material zur Thematik 
des Buches. Lutterbach geht ihnen nüchtern 
und verantwortungsbewußt nach, stellt die äl- 
teren Quellen vor und zeichnet den religions- 
geschichtlichen Hintergrund: AT und NT, rö- 
misches Reich, frühe Kirche. Maßgeblich zum 
Verständnis ist die rituell und kultisch beding- 
te Beurteilung des Bösen, in die Abaelards 
•Verantwortungsethik" einbrach (240), ohne 
endgültig siegen zu können. D.h.: natürliche, 
vorpersonale Vorgänge wie Menstruation oder 
Pollution galten in sich als böse; daher auch 
das •Fleisch" (unbiblisch!!) als in sich böse. 



Buchbesprechungen 316 

Das demonstriert Lutterbach an vielen Ein- 
zelaussagen der Bußbücher. Er warnt aber 
auch vor einer Diskriminierung des sogenann- 
ten •finsteren Mittelalters". Er zeigt den ethi- 
schen Fortschritt gegenüber der altrömischen 
Moral; zeigt, daß Jungfräulichkeit und man- 
ches andere eine sittliche •Emanzipation" be- 
sagte, daß der kirchliche Akt der Ehe- 
schließung mit dem Inzest-Verbot dem 
Partnerverhältnis öffentlichen Schutz gab, daß 
das kultische Blutverbot eine •tabugeladene 
Ehrfurcht vor dem Leben" tradierte, daß über- 
haupt die rituellen Vorschriften die Person in 
die Gemeinschaft banden. 

Doch er zeigt auch, daß die kultisch-rituelle 
Begründung der Sexual-Moral und das Ver- 
ständnis der entsprechenden Sünden von der 
•Befleckung" her bis in jüngste Zeiten (in B. 
Härings erster Moraltheologie •Das Gesetz 
Christi"; im Weltkatechismus, 1993) zu einer 
Schieflage im Verständnis der Sexualität führ- 
ten. So ist seine Forderung nach weiterer Auf- 
arbeitung der Geschichte der Bewertung von 
Sexualität verständlich und sein eigener Bei- 
trag an dieser Aufarbeitung wichtig, um die 
Botschaft des NT neu und besser zu verstehen. 

Josef Sudbrack SJ 

Dückers, Stefan: Pathos der Distanz. Zur 
theologischen Physiognomie und gei- 
stesgeschichtlichem Stellung Erik Peter- 
sons. Münster, Hamburg, London: LIT 
Verlag 1999. 298 S., kart., 49,80 DM. 

Eric Peterson (1890-1960), ursprünglich 
evangelischer Theologe und Lehrstuhlinha- 
ber für Kirchengeschichte und Neues Testa- 
ment in Bonn, konvertierte 1930 nach lan- 
gem inneren Ringen in Rom zur katholischen 
Kirche. Als ehemaliger Protestant und als 
Laie konnte er jedoch dort die ihm ge- 
bührende Anerkennung nicht finden. Nach 
seinem Tod hinterließ er ein umfangreiches 
Schrifttum, das ihn in vielen Bereichen als 
kenntnisreiche Forscherpersönlichkeit aus- 
weist, aber auch in Deutschland geriet er völ- 
lig in Vergessenheit. 

Zwar hat B. Nichtweiß in ihrer bekannten 
Dissertation sein Leben und sein Werk schon 
vor einigen Jahren in Erinnerung gerufen und 
seine Wirkungsgeschichte gewürdigt. Die hier 
vorliegende römische Doktorarbeit von St. 
Dückers befaßt sich darüber hinaus mit Peter- 
sons theologischer Physiognomie und mit der 

geistesgeschichtlichen Situation seiner Zeit. 
Besonders ausführlich und intensiv wird des- 
sen Mystikkonzept behandelt und als •Eini- 
gung im Modus der Distanz" charakterisiert. 
Obwohl er sich das damals in der evangeli- 
schen Kirche übliche Verdikt nicht zu eigen 
macht, sondern zu einem positiven Urteil über 
die Möglichkeit von Mystik kam, zeichnet er 
diese nicht als Verschmelzung des Menschen 
mit der Gottheit, sondern als Gottes-Lob 
(143). Ein weiteres Kapitel bemüht sich um 
den Zeugenbegriff Petersons, der erregt kon- 
statierte, daß man von den •Voraussetzungen 
der protestantischen Kirche ... bestenfalls zum 
Begriff des Bekenners, doch niemals zu dem 
des Märtyrers" komme (170). Für ihn ist Chri- 
stus nicht nur der solidarische Bruder aller, 
sondern vor allem der Herr, was heutige Theo- 
logie oftmals verschweigt (187). Schließlich 
versucht D. zu zeigen, daß Petersons These ei- 
ner strikten Trennung der Stiftung der Kirche 
von der Person Jesu Christi trotz ihrer Frag- 
würdigkeit die Ekklesiologie befruchtet hat 
und sich auch heute als fruchtbar erweisen 
könnte (226). 

Die Größe und die Grenzen dieses Denkens 
werden schließlich noch einmal kritisch zu- 
sammengefaßt. Petersons Leidenschaft für das 
Absolute, das Objektive und die Gemeinschaft 
kommen ebenso zur Sprache wie seine Einsei- 
tigkeiten, seine •pathetische" Distanz und sein 
polemischer Stil. Gegen die Gleichgültigkeit 
der Neuzeit bezieht er eindeutig Stellung. Ob 
seine Gedanken über die Bewährung des Chri- 
sten auch heute zu unerschrockenem Bekennt- 
nis ermutigen können? Das Fazit klingt 
zurückhaltend: Die in seinem Werk enthalte- 
nen richtungsweisenden Impulse •waren der 
Zeit, in der sie geschrieben wurden, nicht kon- 
form, und sie sind es auch in unserer nicht - ge- 
rade deshalb aber bleiben sie auf irritierende 
Weise gegenwärtig" (279). Dückers Disserta- 
tion bietet gewiß einen nachdenklichen Bei- 
trag zur Erhellung der religiösen Fragen und 
Sehnsüchte des inzwischen vergangenen Jahr- 
hunderts. Man wird ihn jedenfalls dankbar 
konsultieren, um die aktuellen kirchlichen Di- 
stanz-Probleme noch besser zu lösen. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Delbrel, Madeleine: Auftrag des Chri- 
sten in einer Welt ohne Gott. (Theologia 
Romanica XXIV.) Einsiedeln: Johannes 
Verlag 2000. 204 S., kart., DM 32-. 



Buchbesprechungen 317 

Es handelt sich um die Übersetzung des 1957 
von M. Delbrel veröffentlichten Buches 
•Ville marxiste terre de mission". Hiervon 
war 1974 schon einmal (bei Josef Knecht) ei- 
ne Übersetzung erschienen unter dem Titel 
•Christ in einer marxistischen Stadt". Dieser 
gegenüber ist diese neue Übertragung er- 
gänzt durch einen Briefwechsel M. Delbrels 
mit ihrem marxistischen Freund V. Gosnat, 
durch drei einleitende Kapitel, worin sie ihr 
Buch als ein •apostolisches Arbeitsinstru- 
ment" vorstellt (15; 43), und schließlich 
durch einen ebenfalls dreiteiligen Anhang, 
worin sie die Aufgaben eines Christen aus- 
drücklich nicht nur dem marxistischen Athe- 
ismus gegenüber herausstellt. Das ist auch 
das Bemerkenswerte an dieser Neuausgabe: 
daß sie 10 Jahre nach der •Wende" erscheint 
und daß sie sich den Titel •Auftrag des Chri- 
sten in einer Welt ohne Gott" gegeben hat 
und nicht mehr •in einer marxistischen 
Stadt". Herausgeber und Übersetzer unter- 
streichen damit, daß die Erfahrungen und 
Ratschläge Delbrels auch jetzt noch gelten, 
in - wie es auf dem Umschlagdeckel wört- 
lich heißt - •einer Welt ohne Vorsehung, oh- 
ne Gott", daß Madeleine Delbrel insofern 
tatsächlich •Modell des Christen der Zu- 
kunft" ist. (So Yves Congar - und nicht nur 
er!) 

Und was M. Delbrel dieser Welt - unserer 
Welt - zu sagen hat, ist: das Leben in einer 
atheistischen Umwelt ist eine Hilfe zur Kor- 
rektur überlieferter Vorstellungen von dem, 
was der Glaube ist und was er von uns ver- 
langt; für das, was wir als Christen zu tun ha- 
ben, gibt es kein Patentrezept; nur das eine 
bleibt unsere Aufgabe: durch unsere Liebe 
zu jedem einzelnen die Liebe eines Gottes zu 
bezeugen, der selber als erster jeden einzel- 
nen liebt, das aber in dem Bewußtsein, daß es 
uns nicht gegeben ist, den Glauben weiterzu- 
geben - das kann nur Gott allein -, daß es 
uns aber sehr wohl gegeben ist, durch unser 
Christsein nach Gott fragen zu machen. M. 
Delbrel verweist dazu ausdrücklich auf ihre 
eigene Biographie. War sie doch selbst Athe- 
istin gewesen und hatte so erfahren müssen, 
wie absurd, wie trostlos, ja •die unheilvollste 
Farce, die man sich vorstellen kann" (192), 
eine Welt ohne Gott ist, und daß sie Gott 
fand - nein: er sie! - nach der Begegnung mit 
Christen, die genau so arbeiteten, genau so 
diskutierten, genau so sich amüsierten wie 

sie, für die aber Gott eine ganz unbezweifel- 
bare Realität war. In ihrem ganzen Leben 
will sie fortan den verkünden, der •das ein- 
zige absolute Glück des Menschen" ist: 
•Gott" (194) - obwohl, nein gerade weil er 
für so viele Christen nur noch •ein Gesoll- 
tes" (13) ist. 

Der Leser dieses Buches wird sich viel- 
leicht daran stoßen, daß M. Delbrel sich oft 
wiederholt (das Buch ist nämlich eine 
Sammlung von •fliegenden Blättern" (42) - 
Beobachtungen, Fragen, Versuchen einer 
Antwort -, aufgezeichnet im Laufe mehrerer 
Jahre), und daß fast immer nur vom Marxis- 
mus und vom Kommunismus die Rede ist. Er 
wird aber bald spüren - besonders wenn er 
die letzten Kapitel liest -: das Entscheidende 
von dem, was sie schreibt, gilt auch für die 
heutige Welt, die weithin eine •Welt ohne 
Gott" geworden ist. 

Walter Repges 

Hirsch, Susanne: Santiago? 870 km! Ein 
Pilgerbericht. Volkach: Manfred Zent- 
graf Verlag 1999. 80 S., brosch., DM 
14,80. 

Unter vielen Reise- und Erlebnisberichten, 
die über den Weg nach Santiago de Compo- 
stela in Buchform erscheinen, sticht ein klei- 
nes, geordnetes und reflektiertes Tagebuch 
hervor. Es ist unscheinbar, äußerlich schon 
leicht zu übersehen, aus einem wenig be- 
kannten Verlag, zudem mit störenden Druck- 
fehlern! Umso mehr scheint mir dieses 
Büchlein der Anzeige wert: Santiago? 870 
km! Keine kleine Distanz, um sie allein und 
zu Fuß zurückzulegen, als Frau! 

Susanne Hirsch begibt sich auf einen Weg, 
von dem sie vorerst selber nicht genau weiß, 
wie er gegangen werden soll: als Wande- 
rung, eine Wallfahrt oder als ein Abenteuer 
des Glaubens? Sie entscheidet sich zu letzte- 
rem. Es soll ein Glaubensweg sein. Deshalb 
macht sie sich ganz bewußt schutzlos, be- 
raubt sich schon zum Vornherein des Trostes 
von Briefen, die sie sich postlagernd an ge- 
wisse Haltepunkte schicken lassen könnte, 
verzichtet auf die Stütze von Telefonaten 
(46), kommt auf dem Weg selber zur Ent- 
scheidung, sich an keinen festen Pilgerge- 
fährten zu binden (43-47). Auch mit äußeren 
Entbehrungen, die zwar nicht planbar sind, 
wird gerechnet: mit dem kalten Wind, der 



Buchbesprechungen 318 

Trockenheit, dem Regen. - In dem Maße, 
wie sie sich von äußeren und inneren Stützen 
befreit und den Pilgerstab als einzigen Halt 
in die Hand nimmt, kommt das Herz zu sich: 
Es wird sichtbar in dem, was es ist, in seinem 
Gehalt, seiner Substanz. Da werden Lieder 
aus der Kindheit wach, stellen sich einige 
Taizelieder ein; da hebt ein Staunen an darü- 
ber, daß •man gerade auf Landstraßen die 
Erfahrung von Geborgenheit macht" (54), 
daß in aller Schutzlosigkeit eine •frappieren- 
de Angstlosigkeit" (56) sich breitmacht, und 
daß man schließlich bei allem einsamen Da- 
hinwandern nicht alleine ist. Eine Wolke von 
Zeugen und Mitbetenden zieht mit (81). - 

Solche Wege, je entschiedener man sie 
geht, erweisen sich als eigentliche Lernwege. 
Alles wird elementarer, in gewissem Sinne 
glanzloser, dafür inhaltsvoller: mehr Sein als 
Bewußtsein (55), mehr Leben im Augenblick 
als in Vergangenheit und Zukunft (57), mehr 
Genuß von innerer Freiheit als Schmerz über 
die Abschiede. Eine Lektion für Pilger, die 
einem das Wort von Bernhard von Clairvaux 
in Erinnerung ruft: •Glaube mir, ich habe es 
selbst erfahren: daß wir mehr in den Wäldern 
finden als in den Büchern; Bäume und Stei- 
ne werden dich lehren, was kein Lehrmeister 
dir zu hören gibt". 

Es ist unausweichlich: Wer so lange allein 
auf dem Wege ist, gerät in ein eigenartig tie- 
fes Selbstgespräch. Der erhöhten Wahrneh- 
mung entgeht nichts: nicht die Raubvögel 
und Füchse, nicht die eigenartig schöne Mi- 
schung von Natur und Kultur (37), aber auch 
nicht seelische und leibliche Bedürfnisse. 
Wandernd werden die Eindrücke aufgenom- 
men, wandernd werden sie geordnet und ge- 
deutet. Alles wandert mit, so wie der eigene 
Schatten, dieser treueste aller Begleiter, mit 
dem man sich unterhält und dem man zuwin- 
ken kann (28). Es ist ein Gespräch, in dem al- 
les vorkommt, zum Glück auch vieles ver- 
gessen wird, in dem man aber auch unsicher 
werden kann. Wie leicht ist es, sich bei so 
großem Fehlen von Kommunikation zu täu- 
schen. Da ist das mitgenommene Stunden- 
buch eine große Hilfe, um nicht in die 
Schlingen von solchen Soliloquien zu gera- 
ten. Beten mit den Psalmen hilft solche Er- 
fahrungen, die man auf extremen Wegen 
macht, zu verstehen und zu verobjektivieren. 

Das vorliegende Büchlein ist einfach ge- 
schrieben, ist unprätentiös, aber bestechend 

in seiner Ehrlichkeit. Ganz abgesehen davon, 
daß einem bei der Lektüre selbst der Gedan- 
ke kommen kann, sich auf den Weg dorthin 
zu machen. 

Hans Schaller SJ 

Frielingsdorf; Karl: Aggression stiftet 
Beziehung. Wie aus destruktiven Kräf- 
ten lebensfördernde werden können. 
Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 
1999. 200 S., kart., DM 38,-. 

Weil der Autor zu den prägenden Lehrern 
der deutschsprachigen Pastoralpsychologie 
gehört, sind seine Schriften bereits in mehre- 
ren Auflagen erschienen. So z.B. die Titel 
•Dämonische Gottesbilder. Ihre Entstehung, 
Entlarvung und Überwindung" (3. Aufl. 
1997) und •Vom Überleben zum Leben. We- 
ge zur Identitäts- und Glaubensfindung" (5. 
Aufl. 1996). In GuL wurden •Dämonische 
Gottesbilder" (Heft 2/98) und •Entfaltung 
der Persönlichkeit im Glauben" (Heft 
4/1998) besprochen. 

Was ist neu an •Aggression stiftet Bezie- 
hung"? Neu sind die Ergebnisse von mehr als 
700 sogenannten Lebensskripts von religiös 
sozialisierten Frauen und Männern, deren 
Auswertung die empirische Grundlage für 
dieses Buch liefert. Sich einander an- 
zunähern und nicht einander zu bekämpfen, 
lautet die Botschaft. Dabei werden gängige 
therapeutische Methoden aufgegriffen. •Eine 
Wandlung der Aggression in ihre lebens- 
und beziehungsfördernde Dimension ist 
dann möglich, wenn ich die Stufen der Ag- 
gression in umgekehrter Reihenfolge noch 
einmal durchlaufe" (17). Auch Aggressionen 
Gott gegenüber wollen ans Tageslicht und 
erst dann kann der Mensch die Erfahrung der 
Befreiung von als falsch entlarvten Gottes- 
bildern wirklich erleben. 

Der Autor legt die verschiedenen Theorien 
zum Thema anhand psychologischer Er- 
kenntnisse dar, die aber auch philosophisch 
und theologisch eingebettet sind. Dazu wer- 
den geistesgeschichtliche Wurzeln, die einen 
positiven Zugang zu den Aggressionen ver- 
hindern, offen gelegt und im dritten Kapitel 
ganz konkret anhand von Elternbotschaften 
ins Heute gewendet. Wie sehr im Unterbe- 
wußtsein u.a. das Familiensystem, in dem je- 
der Mensch aufgewachsen ist, Gefühls- und 
Glaubensleben prägt, wird erneut vor Augen 



Buchbesprechungen 319 

geführt. Hauptschwerpunkt des Buches 
(66-174) bildet aber die wegweisende Me- 
thode, wie man den Kreis der dunklen Seite 
der Aggression durchbricht. Schlußendlich 
zieht der Autor in überzeugender Weise die 
erstaunliche Quintessenz, daß Aggressionen 
in der Lage sind, Liebe zu stiften. Langsam 
•schwingt sich die aggressive Lebensenergie 
auf die Lebensenergie des Partners, der Part- 
nerin ein, so daß sie zusammen ,stimmen'" 
(176). 

Das Buch enthält viele Übungen, die nicht 
nur theoretisch bedacht werden wollen. Jeder 
Leser kann sie auf sein Leben anwenden. Zu 
empfehlen ist z.B., die eigene Lebenslinie in 
ihren Höhen und Tiefen mit der Glaubensli- 
nie zu vergleichen (161). Meistens stimmen 
beide nicht überein. Wie mit der Kluft zwi- 
schen beiden umzugehen ist, dazu leitet der 
Autor an. 

Georg Maria Roers SJ 

Fredriksson, Marianne: Maria Magda- 
lena. Roman. Frankfurt a.M.: Krüger 
1999. 284 S., geb., DM 39,80. 

Wer daran geht, die Geschichte Jesu und des 
frühen Christentums romanhaft zu erzählen, 
muß und darf angesichts des fragmentari- 
schen Charakters unserer Quellen Phantasie 
walten lassen. Doch ohne Frage sollten die 
notwendigen Ausschmückungen auf dem 
Boden dessen stehen, was die heutige Bibel- 
wissenschaft bereits zur Erhellung eben je- 
nes Forschungsgegenstandes geleistet hat. 
Gerade das ist Marianne Fredriksson - unge- 
achtet ihrer an sich lobenswerten Absicht, 
die Entstehung des Christentums unter Ein- 
beziehung der weiblichen Perspektive zu re- 
kapitulieren - nicht gelungen. 

In der Rahmenhandlung des Romans er- 
scheint Maria Magdalena als in Antiochia le- 
bende, mit einem Griechen verheiratete Frau 
mittleren Alters. Angeregt durch Gespräche 
mit den ebenfalls in Antiochia anwesenden 
Aposteln Petrus und Paulus erinnert sie sich 
an ihre Kindheit in Galiläa und ihren Weg mit 
Jesus zurück, wovon in ausführlichen Rück- 
blenden erzählt wird. Das Bild, das dabei so- 
wohl von der Geschichte Jesu als auch von der 
Geschichte des frühen Christentums gezeich- 
net wird, ist bibelwissenschaftlich über weite 
Strecken hin nicht zu verantworten. 

Der Entwurf, den die Autorin insgesamt 

von der Entstehung des Christentums bietet, 
ist erschreckend eindimensional: Jesus er- 
scheint ganz als der •erste neue Mann", der 
sich den Frauen gegenüber •ganz anders" ver- 
halten habe. Doch die Jünger hätten seine Ab- 
sichten mißachtet und die Frauen aus ihrem 
Kreis ausgeschlossen. Später habe man sich 
zwar wieder miteinander versöhnt, um ge- 
meinsam •das Neue an Jesu Lehre zusam- 
menzufassen" (190). Doch letztlich seien Pe- 
trus und Paulus davon überzeugt gewesen, 
•die Kirche" nur auf einem Werk von Regeln 
und Geboten errichten zu können. Daher erar- 
beiteten sie gemeinsam bewußt und gezielt 
die Grundlagen einer strukturierten und syste- 
matisierten neuen Religion. Sich dieser Art 
von Christentum anzuschließen, wird von auf- 
geklärten Frauen wie der Stiefmutter der Ma- 
ria Magdalena als •Unterwerfung und Verlust 
des eigenen Denkens" deklariert (251). 

Mit dieser Art der Darstellung tut die Au- 
torin ihrem Anliegen, den •Blick für ein 
weibliches Christentum" (Klappentext) zu 
eröffnen, keinen Gefallen: Maria Magdalena 
kommt aus der Rolle der ehemaligen Prosti- 
tuierten und Geliebten Jesu im Letzten wie- 
der einmal nicht heraus. Und die Engführung 
der frühchristlichen Geschichte im Sinne ei- 
ner großen •Abfallsgeschichte" unterschlägt 
das befreiende Erbe, das im frühen Christen- 
tum neben anders gerichteten Tendenzen im- 
mer präsent war. 

Angesichts der bisherigen Romanerfolge 
von Fredriksson ist •Maria Magdalena" ins- 
gesamt enttäuschend, unter bibelwissen- 
schaftlicher sowie unter feministischer 
Rücksicht sogar bedenklich. Einem breiteren 
Lesepublikum kann die Lektüre daher nicht 
empfohlen werden. 

Helga Melzer-Keller 

Klein, Wilhelm: Gottes Wort im Kir- 
chenjahr. Vorträge im Kolleg 1957 - 
1961. Bearbeitet von A. Rauch. Als Ma- 
nuskript gedruckt. Tübingen 1999. 603 
S., DM 60 - (zu beziehen über Ostkirch- 
liches Institut, Ostengasse 31, 93047 Re- 
gensburg) 

P. Wilhelm Klein SJ, der von 1948-1961 als 
Spiritual im Collegium Germanicum et Hun- 
garicum wirkte (vgl. 3 LThK, Bd. VI, Sp. 
122), hat seine Betrachtungspunkte, Exhorten 



Buchbesprechungen 320 

und Vorträge in den letzten Jahren seines 
Dienstes auch schriftlich vorbereitet. Davon 
ist eine erste Manuskript-Ausgabe schon 1998 
unter dem Titel •Gottes Wort im Römerbrief' 
ad usum privatum erschienen. Sogar ein Le- 
ser, der P. Klein nicht persönlich gekannt hat, 
wird zumindest ahnen, welche Faszination 
dieser auf Theologiestudenten der vorkonzili- 
aren Zeit ausübte, die sonst während des Stu- 
diums mit einer trockenen scholastischen Be- 
grifflichkeit konfrontiert waren. Ein tieferes 
Verständnis dieser spirituellen Anregungen 
wird ihm jedoch infolge des zeitlichen Ab- 
standes von circa vierzig Jahren und wegen 
ihrer besonderen Eigenart (gesprochene Wor- 
te, die auf die Bekehrung des Herzens zielen) 
in mancher Hinsicht schwer fallen. 

Der hier vorliegende zweite Band •Gottes 
Wort im Kirchenjahr" ist gewiß leichter zu- 
gänglich. Denn darin geht es nicht um einen 
fortgesetzten Briefkommentar, der unbedingt 
im Zusammenhang gelesen und verstanden 
werden will, sondern um liturgische Feste und 
Texte, die man auch jeweils einzeln betrach- 
ten kann. Wer also für Predigten bzw. für sei- 
ne persönlichen Gebete und Meditationen 
wirklich aufmunternde und aufrüttelnde An- 
stöße sucht, der findet sie bei P. Klein in 
großer und reichhaltiger Fülle. Allerdings 
werden nicht die gewöhnlichen Sonntage im 
Jahreskreis behandelt, sondern vor allem die 

besonderen Feiertage: Advent, Weihnachten, 
Neujahr, Fastenzeit, Ostern, Pfingsten, Al- 
lerheiligen bis hin zum Christ-König-Fest. 
Betrachtet werden aber auch viele kleinere 
Feste und Gestalten, die das Kirchenjahr 
schmücken: u.a. Nikolaus, Stephanus, Tho- 
mas, der Apostel, und der Täufer Johannes, 
Petrus und Paulus, der hl. Josef und unsere 
Mutter Maria. Etliche andere Anlässe, wie 
z.B. Dies orientalis, Jubiläen und Weihen, er- 
weitern den Horizont zusätzlich. 

P. Klein hält keine Vorlesungen, die dem 
Zuhörer •den Pelz nicht naß machen". Er bie- 
tet keine Antworten, die auf der Straße des 
Begreifens liegen (18), vielmehr drängt er zur 
Stellungnahme und wirft Fragen auf. Fort- 
während wird der Leser herausgefordert, nicht 
menschenfürchtig in der Weltangst zu leben, 
sondern betend, fromm und gottesfürchtig 
(173). Und immer wieder wird daran erinnert, 
daß alle unsere Wörter infolge des allgemei- 
nen Sündenfalls unter dem Fluch der Zwei- 
deutigkeit stehen (252). Es wird kaum aus- 
bleiben, daß diese Meditationen häufig 
Erschrecken und sogar Entsetzen hervorrufen. 
Trotzdem kann ein gläubiger Leser durchaus 
erfassen und nachvollziehen, was hier letzt- 
lich gemeint ist: daß nämlich nur Christus uns 
frei macht und nicht wir selbst. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

In Geist und Leben 4-2000 schrieben: 
Hildegund Keul, geb. 1961, verh., Dr. theol., M.A., Dozentin am Seminar für Gemeindepastoral. - 
Fundamentaltheologie, Mystik der Mechthild von Magdeburg und der Frauen von Helfta. 
Werner Löser SJ, geb. 1940, Dr. theol., Professor für dogmatische Theologie an der Phil.-Theol. 
Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt. 
Thomas Philipp, geb. 1965, Dr. theol., Pastoralreferent. -Jugend- und Bildungsarbeit, Psychoanalyse 
und Religiosität, Glaube und Selbsterfahrung. 
Georg M. RoersSJ, geb. 1965, Dipl.-Theol.,M.A. (Religionsphilosophie, Kunstinterpretation), Seel- 
sorger, Redaktionsmitglied GuL. - Lyrik und zeitgenössische Kunst. 
Josef Schmidt SJ, geb. 1946, Dr. phil, lie. theol., Professor für philosophische Gotteslehre und Ge- 
schichte der Philosophie. - Bibel, Kunstgeschichte, Literatur. 
Gustav Schörghofer SJ, geb. 1953, Dr. phil., Kunsthistoriker, Rektor der Jesuitenkirche in Wien. - 
Texte zu Kunstwerken und Künstlern, Ausstellungen. 
Jörg Seip, geb. 1967, Dipl.-Theol., Vikar, Seelsorge und Weiterstudium. - Literatur und Spiritualität. 
Josef Thorer SJ, geb. 1948, Dr. theol., Leiter des Jesuitennoviziates in Innsbruck. - Vorlesungen in 
geistlicher Theologie und Exerzitien. 




