Frauen — Minner — Spiritualititen
Ein Beitrag zur genderperspektivischen Betrachtung von Glaubenspraxis'

Christa Schnabl, Wien

Im Zuge des Aufbrechens feministisch-theologischer Fragestellungen kommt
es von Anfang an auch zu einer eingehenden (kritischen) Auscinandersetzung
mit spirituellen Traditionen des Christentums. Diese firmier(t)en hiufig unter
der Rubrik ,,weibliche Spiritualitdt“2. Im Rahmen dieses Textes soll allerdings
weniger auf die spezifisch weiblichen Frommigkeitstraditionen eingegangen,
sondern vielmehr im Horizont einer modernen- und gesellschaftstheoretischen
Perspektive dem Phidnomen nachgegangen werden, warum sich die Glaubens-
und Frommigkeitspraxis in der Moderne speziell als eine Sache der Frauen er-
wiesen hat. Es handelt sich hier also weniger um ein ,,Ergidnzen* auch der
,weiblichen® spirituellen Traditionen im Christentum?, sondern eher um eine
theoretische Problematisierung von Spiritualitit als geistlicher Lebensform
und alltdglicher Glaubenspraxis in der Moderne unter Gender-Perspektive. Die
Gender-Perspektive besagt in diesem Zusammenhang, daf3, obwohl zunichst
die ,,Frauenseite” unter die Lupe genommen wird, prinzipiell auch von Min-
nerseite die Geschlechterkomponente verstirkt zu reflektieren wire, um die
Uberwindung des asymmetrischen und hierarchischen Geschlechterverhilt-
nisses effektiv voranzuireiben.

Aktuell wird diese Fragestellung gegenwirtig besonders im Blick auf die
wachsende Zuwendung zu Religiositidt und Spiritualitét in ganz unterschiedli-
chen Kontexten. Hinzuweisen wire auf diverse Stromungen, die in der/den
Kirche/n, am Rand der Kirche/n oder auch auBerhalb der Kirche/n anzutreffen
sind, und die die Diagnose leitet, dafl Spiritualitit und Mystik im ,,Main-
stream’ des kirchlich verfa8ten Christentums einen schweren Stand haben —
vielleicht sogar immer schon hatten —, weil kirchlich geprigte Frommigkeit in
der Gefahr stand und steht, durch rationale Theologie oder durch Disziplinie-
rung seitens der Kirchenbiirokratie gehemmt oder verzerrt zu werden. Aus ei-
ner durch Geschlechterfragen sensibilisierten Perspektive wird diese Diagnose
durch den Hinweis erginzt, dafl dies wesentlich auch damit zu tun habe, dafl

' Dieser Text stellt die Gberarbeitete Fassung eines Vortrages dar, den ich im Herbst 1998 im
Rahmen der Osterreichischen Exerzitienbegleitertagung zum Thema ,.Geschlechtsspezifische
Spiritualitdt?” gehalten habe. Die Formulierung des Untertitels geht auf ein Gesprédch mit Dr.
Gunter Priiller-Jagenteufel zuriick.

2 7Z.B. U. Krattiger, Die perimutterne Mdnchin. Reise in eine weibliche Spiritualitdt. Ziirich
*1985. E. Sorge, Religion und Frau. Weibliche Spiritualitdt im Christentum. Stuttgart *1988.
Weibliche Spiritualitdt im Christentum. Hrsg. v. S. Spendel. Regensburg 1996.



Frauen — Mdnner — Spiritualititen 337

die Kirche iiberwiegend von Minnern gepragt und durch Ménner représentiert
wird. Der ,,Mainstream" erweist sich hiufig auch als ,,Malestream‘’. Diszipli-
nierung und Domestizierung des unberechenbaren und frei waltenden mysti-
schen Geistes hitten demnach in bestimmten Phasen iiberhand genommen und
der Freiheit des Heiligen Geistes Grenzen gesetzt und Regeln auferlegt, die
schlieBlich zu seiner rationalen und institutionellen Fixierung fiihrten. Diese
aber wird nicht selten besonders von Frauen als Einschrankung empfunden.
Viele machen sich daher heute wieder auf den Weg, um im Alten Neues zu ent-
decken. Vermutlich hédngt auch die (nicht nur in der Kirche anzutreffende) Ak-
tualitit einer Hildegard von Bingen gerade damit zusammen, daB sie das ganz-
heitliche Erleben des Glaubens in den Mittelpunkt stellt.

Motive einer solchen Spiritualitit, die den Geist nicht isoliert, sondern Geist
und Korper, Glaube und (Er-)Leben verbinden mochte, finden sich interessan-
terweise heute auch in jenen Ansitzen, die (oftmals schon auBerhalb der Kir-
che/n) nach einer Frauen und Frauenleben integrierenden Spiritualitit suchen
(Christa Mulack, Heide Gottner-Abendrot, Elga Sorge, Ursa Krattiger, ...) Es
geht dabei um religiose Rituale und liturgische Handlungen fiir alltdgliche oder
auBergewohliche Ereignisse, um sie in Zusammenhang mit dem ,,Gottlichen®
zu deuten und in Gemeinschaft zu begehen und zu feiern. Elga Sorge spricht in
diesem Zusammenhang von einer lebenliebenden Spiritualitdt.* Dabei spielen
kosmologische und ganzheitliche Deutungen eine grof3e Rolle.

In diesem Text sollen nun zunichst Spuren der spezifischen Verbindung zwischen Spiritualitit
und Frauen nachgezeichnet werden. Leilend ist allerdings ein Verstdndnis von Spiritualitit, das
nicht in erster Linie das auBergewohnliche spirituell-mystische Erleben oder Schrifttum in den
Blick nimmt, sondern die ganz alltéigliche christliche Glaubenspraxis. Spiritualitit witd hier als
,gewohnliche* Lebensform des Glaubens verstanden. Zunichst werden nun die spezifischen
Affinitidten zwischen Frauen und Glaubenspraxis in drei verschiedenen Anldufen beschrieben.
Abschliefiend erfolgt eine Problematisierung der Verwendung der Kategorie ,,Geschlecht” in
diesem Zusammenhang, um zu einer kritischen Priifung bestimmter, sich im Umlauf befindender
Begriffe wie ,,weibliche Spiritualitét” oder ,,geschlechisspezifische Spiritualitit™ beizutragen. Ist

es tiberhaupt sinnvoll, von einer geschlechtsspezifischen Spiritualilédt zu sprechen, wenn es an-
dererseits darum geht, die Geschlechterstereotypen zu verfliissigen?

1. Zur Feminisierung der Glaubenspraxis in der Moderne

Gingig wird eine zunchmende Distanzierung der Frauen von Kirche und
Glaube festgestellt und mit Hinweisen auf die Austrittsstatistik belegt.’ Diese
Entfremdungsthese verschleiert aber eine andere Tatsache, auf die hier auf-

> Dies miilte von Fachleuten z.B. der Theologie der Spirilualitdt bewerkslelligl werden.

* E. Sorge, Religion und Frau. Weibliche Spiritualitdt im Christentum. Stuttgart 1988, 79ff.

3 Vgl. A. Foitzik, Nicht ldanger die stille Reserve. Allensbach-Studie zum Thema Frau und Kir-
che, in: Herderkorrespondenz 6, 1993, 306-311.



Christa Schnabl 338

merksam gemacht werden soll: Triagerlnnen der Glaubenspraxis waren und
sind v.a. Frauen. Es 148t sich eine grofle Ndhe der Frauen zu Glaube und Spiri-
tualitét auf verschiedenen Ebenen nachweisen.

In einem Dreierschritt soll die These von der Feminisierung von Glauben und Religion in der
Moderne entfaltet werden. Dabet bildet die Privatisierung von Religion und Glaube in der Mo-
derne den ersten Schritt (1). Vielfach wird der Modernisierungsprozef} im Blick auf Religion mit
dem Stichwort der Sdkularisierung beschrieben. Demnach biiit Religion im Zuge des modernen
Ausdifferenzierungsprozesses von Wirtschaft, Politik, Kultur, Wissenschaft, Moral, ... seine ein-
heitsstiftende und umfassend sinngebende Bedeutung ein. Der Staat verzichtet auf die kirchliche
Legitimierung seiner Herrschaft und Religion verliert ihre unmittelbar gesellschaftsgestaltende
Funktion. Dies ist aber nur die eine Seite der Medaille. Betrachtet man diese Entwicklung nim-
lich aus der Perspektive des Privaten, so treten ganz andere Momente in den Vordergrund. Das
religiose Bekenntnis wird eine tief personliche Frage des individuellen Gewissensentscheides,
Religion und religitse Praxis zur Frage des ganz personlichen Privatbereichs. Privatisierung von
Religion und Glanbenspraxis bedeutet in diesem Zusammenhang aber auch gestiegene Verin-
nerlichung und Intensivierung persoulicher Frommigkeitsformen.®

Dieser Privatisierungsprozefl von Religion wird im 18. Jahrhundert von einem anderen Vor-
gang begleitet (2). Es kommt zu einer in dieser Form unbekannt strengen Trennung der bisher
tendenziell verschmolzenen Bereiche des Offentlichen und des Privaten, des Beruflichen und des
Familidren, wobei diese Aufspaltungen geschlechtsspezifisch konnotiert werden. Bis in die frithe
Neuzeit hinein war der Produktions- und der Reproduktionsprozef iiberwiegend im ,,Haus®, in
der Hausgemeinschaft angesiedelt. Dazu gehorten neben dem Kern der Familie von Vater, Mut-
ter und Kindern auch das ganze Arbeitsumfeld. Ob im Handwerksbetrieb, bei Bauern oder beim
Bicker: Gesellen, Lehrlinge und anderes ,,Personal™ bildeten gemeinsam eine Arbeits-, Produk-
tions- und Lebenseinheit. Im Haus arbeitete und wohnte man gemeinsam. Die Mahlzeiten wur-
den gemeinsam eingenommen, und die grundlegenden Lebensbediirfnisse wurden fiir die ganze
Arbeitskorperschaft zur Verfiigung gestellt. Der Haushalt war das Zentrum auch des Wirt-
schaftslebens. Eine strenge rdumliche und personelle Trennung weiblicher und ménulicher
Tatigkeiten existierte daher nicht. Erst mit den aufkommenden Industrialisierungsschiiben 4n-
derte sich diese Situation grundsitzlich. Minner arbeiteten zunehmend aullerhalb des Hauses, in
den Fabriken; Frauen des Biirgertums kultivierten ein Leben im Privaten. Wenngleich Frauen der
Unterschicht zwecks Sicherung der Lebensgrundlagen auch in die Fabrik pilgern muBlten, wur-
den sie dabei vom Traum begleitet, vielleicht auch einmal wie die biirgerliche Fran zu Hause
bleiben zu kinnen. Das 19. Jahrhundert fithrte also zu einer strengen Trennung der ménnlichen
und der weiblichen Lebensbereiche; wenn nicht fiir alle real, so zumindest der Idee nach. Die Be-
reiche des Offentlichen und des Privaten, des Beruflichen und des Familidiren werden immer stér-
ker voneinander abgegrenzt. Dabei fungierte die Frau als Repriseuntantin der Sphére des Privaten
und Familizren und der Mann als Reprisentant des Offentlichen und Beruflichen. Im Zuge die-
ses Prozesses kommt es also zu einer Feminisierung des Privaten.

Diese beiden Prozesse, die Privatisierung von Religion einerseits und die Feminisierung des
Privaten andererseits bedingen nun in ihrer fusionierten Form eine Feminisierung von Religion
im Rahmen der Moderne (3). Diese Beobachtung stellt nun keineswegs einen direkten Gegensatz

¢ Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Privatisierungsprozefl von Religion wiire zwar
dringend, kann hier aber nicht gefiihrt werden. Vgl. dazu z.B. C. Schnabl, Religiose Konjunktur
in einer erkalteten Moderne? Uberlegungen zum Verhiltnis von Religion — Geschlecht — Oko-
nomie in der spiten Moderme, in: Okonomie M(mjacht Angst. Zum Verhiltnis von Okonomie
und Religion. Hrsg. v. Ursula Ernst. u.a. Frankfurt 1997, 187-211.



Frauen — Mdnner — Spiritualitdten 339

zur vielzilierten ,,Ménnerkirche** dar, zumal man nicht von einer Feminisierung der Kirche spre-
chen kann. Wenn man Kirche als die 6ffentliche Reprisentantin des christlichen Glaubens in den
Strukturen von Geschichie und Gesellschaft versteht, dann zeigt sie sich strukturell gesehen dem
Bereich der Offentlichkeit zugehdrig und wird als solche auch von Ménnern reprisentiert. Die
Feminisierung von Religion bezieht sich stiarker auf den existentiellen Vollzug des Glaubens in
den verschiedenen Formen von familidrer und personlicher Frommigkeit. Frauen werden im Zu-
ge dieser Entwicklung zu den Trigerinnen und ,,Ubertréigerinnen® des Glaubens. Besonders die
religiose Praxis und die Weilergabe des Glaubens obliegen den Frauen. Auflerhalb des offentli-
chen Gottesdienstes gewshren sie seine Sichtbarkeit und rituelle Ausdrucksform v.a. bei religis-
sen Voliziigen und Feiern im Kreis der Familie: Abendgebel, Tischgebet, Familiengebet, Fami-
lienfeiern im kirchlichen Jahreskreis (v.a. Advent, Weihnachtsfest, ...).

Das Schicksal des Glanbens in der Moderne hat so gesehen eine ge-
schlechtsspezifische Komponente.” Religiose Biographien und Autobiogra-
phien geben Aufschluf} iiber die zentrale Rolle v.a. der Miitter fiir die Fami-
lienspiritualitit. Zwei Zitate mogen dies illustrieren. Das erste spricht von ei-
ner streng traditionellen Pragung durch die betende Mautter: ,,Ich bin besonders
meiner Mutter fiir die religiose Erziehung sehr dankbar. Téglich kniete sie am
Abend in einer kleinen Kammer und betete den Rosenkranz. So gab sie mir ein
Beispiel.® Das zweite Beispiel belegt die grofie Rolle des Gebetes der Mutter
mit den Kindern selbst in Familien, die in Distanz zur kirchlich verfaB3ten Reli-
giositit leben: ,,Meine Eltern waren nicht kirchenglidubig, aber Mutter kam im-
mer am Abend an mein Bett und betete das Schutzengerl mit mir. Diese Vier-
telstande am Abend war ganz wundervoll — ich spielte mit ihren kleinen
Nackenlockchen, nannte sie meine Muffi und erzihlte ihr meine kleinen Ge-
heimnisse und Gedichtchen.’

Das Christentum wird in seiner alltdglichen Frommigkeit und Spiritualitit in
einem besonderen Mafle von Frauen gelebt und matrilinear tradiert. Dieser
Eindruck bestitigte sich auch in Gesprachen mit jungen Menschen in den
baltischen Republiken (damals noch zur UdSSR gehorend), die ich wihrend
einer Reise 1989 fiihrte. Danach befragt, wie sie mit dem Glauben in
Beriihrung gekommen sind, sprachen sie in den meisten Fillen von den
GroBmiittern. Die , Katechese der GroBmiitter hat in thnen einen Keim von
Glauben gelegt.

7 In bezug auf Amerika: Vgl. B. Welter, ,, Frauenwille ist Gotte Wille*. Die Feminisierung der
Religion in Amerika, 1800-1860, in: Listen der Ohnmacht. Zur Sozialgeschichte weiblicher
Widerstandsformen. Hrsg. v. C. Honegger, B. Heintz. Frankfurt 1981, 326-355.

® Zit. nach: A. Heller, ,,Du kommst in die Hélle...“. Katholizismus als Weltanschauung in le-
bensgeschichtlichen Aufzeichnungen, in: Religion und Alltag. Interdisziplinire Beilrdge zu einer
Sozialgeschichte des Katholizismus in lebensgeschichtlichen Aufzeichnungen. Hrsg. v. A. Hel-
ler, u.a. Wien 1990, 28-45; 28.

9 Zit. nach: M. Mitterauer, ,,Nur diskret ein Kreuzzeichen''. Zu Formen des individuellen und
gemeinschaftlichen Gebets in der Familie, in: Religion und Alltag. a.a.0. 154-244; 178.



Christa Schnabl 340

Dariiber hinaus zeigt ein kleiner Blick in die Geschichte, daf etwa ab dem
12. Jahrhundert Frauen im Rahmen des geistlichen Lebens zunehmend an Be-
deutung gewonnen haben.!'® Interessanterweise ist dies zugleich jener Zeit-
raum, in dem die Mystik besonders in der Form des Erlebens einer geistigen
und emotionalen Einheit mit Christus Konturen angenommen hat. Mystik wird
demnach zur Zwillingsschwester der Theologie, was sich z.B. in der Definition
von Bonaventura, wonach Mystik Erkenntnis Gottes aus Erfahrung ist, nieder-
schldgt." Vor allem Nonnen werden ermutigt, ihre geistlichen Erfahrungen
und Erlebnisse schriftlich niederzuschreiben. Da sie dies meist nicht mehr aus-
schlieBlich in lateinischer Sprache getan haben, sind diese Texte fiir das spiri-
tuelle Erleben auch anderer ,,Laien” von groBler Bedeutung gewesen. In diesen
mystischen Texten von Frauen finden nun Symbole und Bilder aus der weibli-
chen Erfahrungswelt vermehrt Eingang.'” In den Visionen einer Gertrud der
GroBen (Kloster Helfta, 13. Jhd) vergleicht Christus viele Male seine Liebe zu
den Menschen mit der einer Mutter zu ihren Kindem.!® Die mittelalterliche
Spiritualitat ist durchzogen von Visionen einer ganzheitlich, geradezu korper-
lich gepridgten Mystik. Die mystische Erfahrung der Vereinigung mit
Gott/Christus (auch im Leiden) hat eine unzerstorbare Gewibheit der Gegen-
wart Gottes zur Folge. Dieser mystische Strang des Mittelalters kann als der
bevorzugte Ort der religidsen Prisenz von Frauen angesehen werden. Dal es
sich dabei keineswegs um eine historische Zufilligkeit handelt, hat anch damit
zu tun, daB hier ein besonderer Weg der Gottesbegegnung entstanden ist, der
starke Erfahrungs- und Erlebniskomponenten aufweist. In der Mystik entsteht
demnach ein Freiraum, der zu erkennen gibt, daf ,,es (...) neben dem ordentli-
chen Weg zu Gott, der durch die Institution der Kirche, der Lehrautoritit des
Amtes und der von ihm verwalteten Schrift geordnet ist, auch einen nicht-ka-
nalisierbaren experimentellen Zugang zu Gott (gibt, C.S.), der am Rande der
Institution gedultet wird.“!? Die Mystikerinnen des Mittelalters sind die ,,Theo-

19 Dies beweist auch ein kiirzlich erschienenes Buch, das praktisch ausschlieBlich Mystikerinnen
des Mittelalters behandelt: Europdische Mystik vom Hochmittelalter zum Barock. Eine Schliis-
selepoche in der europiischen Mentalitéts-, Spiritualitits- und Individualionsentwickinng. Hrsg.
v. W. Beutin, T. Biitow. Frankfort/Main 1998. Vgl. dazu auch: E. Gossmann, Artikel ,,Spiritua-
litde*, in: Worterbuch der Feministischen Theologie. Giitersloh 1991, 374-378.

' Vgl. D. Solle, Artikel ,,Mystik®, in: Worterbuch der Feministischen Theologie. Giitersloh
1991, 302-303, 302.

12 Vgl. z.B. auch: B. Newman, Die Miitterlichkeit Gottes — Sophia in der mittelalterlichen My-
stik, in: Auf den Spuren der Weisheit. Sophia — Wegweiserin fiir ein neues Gottesbild. Hrsg. v. V.
Wodtke. Freiburg 1991, 82-101.

13 Vgl. E. Gossmann, Die Kontinuitdt der Frauentradition vom Mittelalter bis zur Friihen Neu-
zeit, in: Frauen Gestalten Geschichte. Im Spannungsfeld zwischen Religion und Geschlecht.
Hrsg. v. L. Siegele-Wenschkewitz, v.a. Hannover 1998, 55-86, 66.

14 D. Solle, Artikel ,,Mystik”, in: Worterbuch der Feministischen Theologie. Hrsg. v. E. Goss-
mann, u.a. Giitersloh 1991, 302.



Frauen — Ménner — Spiritualititen 341

loginnen* dieser Zeit.'> Besonders im Mittelalter wurde dieser Rand der bevor-
zugte Ort fiir Frauen, Hier erfahren sie Gott unmittelbar; diese Erfahrung tiber-
steigt die Grenzen rationaler Erkenntnis, taucht aber auch die den Frauen zu-
meist bekannte Welt des Gefiihls in ein neues, theologisches Licht.

Es ist also grundsitzlich festzuhalten, daB sich schon iiber eine lingere Zeit
hindurch diese Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern nachweisen 14t.
Mainner sind eher fiir die Explikation des Glaubens auf der theologischen Ebe-
ne des Wissens und auf der institutionellen Ebene des Amtes zustindig,
wihrend sich Frauen besonders auf der Ebene des praktisch vollzogenen und
erlebnismiBig angereicherten Glaubens artikulieren. Durch die im 19. Jahr-
hundert programmatisch vorgebrachte Trennung von Privatheit und Offent-
lichkeit im Rahmen der biirgerlichen Gesellschaft verstirkt sich diese Auftei-
lung zwischen den Geschlechtern erheblich. Eine Folge davon ist eine bisher
kaum bekannte Intensivierung und Erneuerung privater Formen von Frommig-
keit im 19. Jahrhundert: personliches Gebet, hiusliche Andachten, Dank und
Bitte fiir private und personliche Anliegen, Rosenkranz und eine besonders ho-
he Frequenz des BuBsakraments's bezeugen dies. All diese Frommigkeitsfor-
men werden besonders von Frauen ausgeiibt. Das Stereotyp von der frommen
Frau und vom areligidsen Mann findet in dieser Zeit zuweilen seine Bestiti-

gung.'’

2. Religion und Glaubenspraxis heute — Geschlechtsspezifisch betrachtet

Spuren dieser modernen Entwicklung der Feminisierung des Glaubens lassen
sich allerdings auch heute nachweisen. Es handelt sich nicht blo3 um eine hi-
storische und der grauen Vergangenheit angehorende Tendenz, welche langst
iiberholt ist. Exemplarisch kann hier auf Ergebnisse der europiischen Werte-

15 Jedenfalls bot die Berufung auf Visionen, Triume und Gesichte den Fraven der damaligen
Gesellschaft allererst die Moglichkeil, iiberhaupt in ihrer Rede von Gott und seinen heilschaf-
fenden Taten wahr- und ernst genommen zu werden.” (M. Gerwing, Theologie im Mittelalter.
Personen und Stationen theologisch-spirilueller Suchbewegung im mitlelalterlichen Deutsch-
land. Paderborn 2000, 189.)

16 Aries und Duby belegen mit Statistiken des 19. Jahrhunderts aus der Ditzese Orléans eine
zunehmende Feminisierung des Bufisakramentes. Diese Tendenz mag auch beeinfluf3t sein durch
eine, vor allem in gehobenen Schichten anzutreffende Praxis, wonach dem Priester eine umfas-
sende Verantwortung fiir die Tugendhafligkeit der ihnen anvertraulen Frauen zukommi. ,,.Dem
Priester fiel neben der Abnahme der Beichle die Aufgabe zu, iiber die Tugend des jungen
Madchens, die Treue der Gattin und die Ehrlichkeit des Dienstmddchens zu wachen. Geschich-
te des Privaten Lebens, Band 4: Von der Revolution zum Grofien Krieg. Hrsg. v. P. Arigs, G.
Duby, Frankfurt/Main 1992, 518f.

'7 Vgl. dazu: H. McLeod, Weibliche Frommigkeir — mdnnlicher Unglaube? Religion und Kir-
chen im biirgerlichen 19. Jahrhundert, in: Biirgerinnen und Biirger. Geschlechterverhiltnisse im
19. Jahrhundert. Hrsg. v. U. Frevert. Gottingen 1988, t34—156.



Christa Schnabl 342

studie 1990 hingewiesen werden, wenngleich man bereits jetzt auf etwaige
Veridnderungen bei der Folgeuntersuchung 2000, deren Ergebnisse demnichst
greifbar sein werden, gespannt sein darf.'®

+ Ganz allgemein wurde die Bedeutung verschiedener Lebensbereiche (Arbeit, Familie, Freun-
de, Freizeit, Politik und Religion) erfragt. In den Bereichen Politik und Religion sind auch
nach Geschlecht differierende Aussagen festzustellen."” Bezogen auf Osterreich ist Religion
fiir 30% der Frauen, aber nur fiir 17% der Minner ein sehr wichtiger Lebensbereich. 1m inter-
nationalen Durchschnitt, wobei neben den europiischen Staaten auch die USA und Kanada
beriicksichtigt wurden, ist Religion fiir 27% der Fraven sehr wichtig (fiir 31% wichtig). Bei
den Minnermn sind es ein Drittel weniger, ndmlich gerade noch 18%, denen Religion ein sehr
wichtiger Lebensbereich ist.

+ Die religiése Selbsteinschitzung betreffend, bezeichnen sich drei Viertel der Osterreicherin-
nen als religits; bei den Ménnern bekennen sich 60% dazu, ein religiéser Mensch zu sein.

* Mehr Frauen als Ménner suchen eine religiose Verankerung ihres Lebens. Mehr als 55% der
Osterreicherinnen, aber weniger als 40% der Mianner suchen und finden im Glauben Trost und
Kraft. Diese geschlechtsspezifische Differenz liegt im internationalen Durchschnitt. In den
siideuropéischen Staaten ist der Unterschied atlerdings grofier: in Portugal 20%, in Italien und
Spanien etwas mehr als 20%.

* Mehrere Indizien deuten auf eine ungebrochenere Gottesbeziehung bei Fraven. Auf einer
10stufigen Skala geben mehr als 25% der europdischen Frauen an, daB Gott in ihrem Leben ei-
ne sehr wichtige Rolle spielt (Zustimmung zu Wert 10). Bei den Miannern sind es gerade noch
15%. AuBerdem beten mehr als ein Drittel der Frauen oft zu Gott, aber nur halb so viele Min-
ner. Einen Wunsch nach Augenblicken der Ruhe, des Gebetes, der inneren Einkehr verspiiren
zwel Drittel der Frauen, wihrend es bei den Minnern gerade die Hilfte ist.

* Frauen identifizieren sich mit traditionellen Glaubensinhalten stiarker als Manner. Zwischen
10 und 15% hanfiger glauben sie an ein Leben nach dem Tod (49%), an die Seele (66%), an
den Himmel (45%), an die Siinde (63%) und an die Auferstehung der Toten (48%).

+ Im Rahmen einer fiinfteiligen religiosen Typologie (kirchlich, kulturkirchlich, religios, kul-
turreligios, unreligios) ergab die geschlechtsspezifische Aufschliisselung, daB Frawen im
kirchlichen Typ international gesehen etwa um 10% hiufiger (ndmlich zu 32%) vertreten sind
als Ménner. Damit korreliert die Tatsache, daB Frauen am anderen Ende des Spektrums, im un-
religiosen Typ um 10% weniger haufig anzutreffen sind. Auf dieser Linie liegt auch, dafl
knapp 30% der Osterreicherinnen, aber weniger als 20% der Ménner sonntags den Gottes-
dienst besuchen. Wochentags gehen 5% der Frauen, und 2% der Mianner mehrmals in die Kir-
che.

+ Der Faktor Berufstitigkeit verdndert das Bild der Religiositit von Frauen: Nichtberufstitige
Frauen sind den traditionellen Glaubensvorstellungen niher, Berufstitige neigen etwas stirker
zu esoterisch beeinflultem Gedankengut. Als Beispiel sei auf die Verbreitung des Glaubens an
die Wiedergeburt hingewiesen. Bei den berufstitigen Frauen stimmen 32% der Wiederge-

'8 Ich selbst hatte eine geschlechterspezifische Analyse der Daten der Europaischen Wertestudie
1990 vorgenommen (Vgl. Franenemanzipation und Religion. Enropdische Wertestudie 1990 —
geschlechtsspezifisch betrachtet. Wien 1993. Unveroffentlichtes Manuskript). Diese wurde avf-
gegriffen und verarbeitet in: P.M. Zulehner, H. Denz, Wie Europa lebt und glaubt. Europiische
Wertestudie. Diisseldorf 1993.

19 Etwas iiberraschend weisen selbst die beiden klassischen Orte von Weiblichkeit und Ménn-
lichkeit — Familie und Arbeit — keine nennenswerten, nach Geschlecht unterschiedlichen Bedeu-
tungseinschitzangen auf.



Frauen — Mdanner — Spiritualitdten 343

burtsvorstellung zu, bei den Nichtberufstatigen 23%. Bei Mannermn, egal welcher Gruppe sind
es 19%.%° Bei berufstétigen Frauen ist sowohl die Einschétzung ihrer eigenen Religiositit, als
anch das konkrete Glaubensleben (Gottesdienstbesuch, Gebet,...) und die Verbundenheit mit
der Kirche geringer, aber dennoch konstant iiber dem Wert der Minner.

Als Fazit kann festgehalten werden: Obwohl die Daten keineswegs dramati-
sche geschlechtsspezifische Unterschiede offenlegen — weit entscheidender als
der Faktor Geschlecht haben sich die Faktoren Land (im Sinn von Staat) und
Region (im Sinne von Stadt-Land) erwiesen —, 148t sich dennoch quer durch
Europa die Tendenz nachweisen, daB3 Frauen ein (noch?) ungebrocheneres Ver-
héltnis zu Religion, Glaubenspraxis und Kirche haben.?' Dabei soll in diesem
Zusammenhang die empirische Basis keineswegs dazu dienen, die Behaup-
tung zu untermauern, Frauen seien per se oder ,,von Natur aus* religidser als
Manner.

Im Zuge dieser Datenlage stellt sich die Frage nach der Auswirkung von Be-
rufstdatigkeit auf die Religiositét der Frauen. Geht vielleicht der Prozef} der Sa-
kularisierung ungleichzeitig vor sich, sodaf er bei Frauen tendenziell spiter
ankommt? Damit verbunden wire die Ansicht, daBl der Prozel der 6konomi-
sierten Moderne unaufhaltsam voranschreitet, wobei die religidse Verwurze-
lung von Frauen, sobald sie vom Fortschreiten der Moderne durch den Eintritt
ins Berufsleben erfalit worden sind, zwar verzogert, aber nicht grundsitzlich
aufhaltbar abnimmt. In diesem Fall konnte von einem Verzogerungseffekt bei
Frauen gesprochen werden. Im Blick auf die stirkere Identifikation mit einer
traditionell christlich und kirchlich gepriagten Form von Religiositdt von
Frauen liber lange Zeit diirfte diese Einschitzung eher zutreffen. Untermauern
lieBe sich diese Sicht auch durch die Ergebnisse der Allensbach-Studie, wo-
nach in der Kirchenbindung von Frauen in den letzten zehn bis fiinfzehn Jah-
ren dramatische Erosionen zu beobachten sind. Diese eindimensionale Ein-
schitzung, daf} es sich bei Frauen blo} um eine Verzégerung in der an und fiir
sich linear fortschreitenden Distanzierung von Religion handelt, wird aber in
Frage gestellt, wenn man nicht nur kirchlich gebundene Formen der Religio-
sitdt beriicksichtigt, sondern den neuerdings iiberbordenden Bereich frei-
schwebender Religiositit und Spiritualitit miteinbezieht. Gerade dort ist der
Zulauf besonders von berufstitigen Frauen iiberaus groB3. Die Tatsache, dafl
vermutlich gerade berufstitige Frauen vermehrt aus den traditionell christlich-

» [berraschende Kuriositit am Rande: In Polen, einem ganz und gar katholisch geprigten Land,
ist der Glaube an die Wiedergeburt am verbreitetsten (31%).

2! Die empirische Zugangsweise ergdnzend wire durch biographische Interviews der Bedeutung
von Religion in den Lebensgeschichien von Frauen (und Mannern) nachzugehen. Ersle Ansitze
dazu finden sich in: C. Mitscha-Eibl, Religion in den Lebensgeschichten von Frauen, in: Fun-
kenflug aus dem Elfenbeinturm. Erfahrungen beim Glaubenlernen. Hrsg. v. M. Heizer, E. Anker.
Thaur 1993, 182-219.



Christa Schnabl 344

kirchlichen Orten in diese nenen Orte moderner, esoterisch geprigter Religio-
sitdt abwandern, unterstreicht die Sehnsucht vieler Frauen nach religitser
Sinndeutung. Zusitzlich wird der ,,Spiritualititsmarkt* neuerdings auch von
Minnern frequentiert, denen die rationalisierte Moderne allzu grofle Wanden
und Verluste zu bescheren droht.

3. Weibliches Ethos des Christentums?

AbschlieBend sei auf ein weiteres Indiz fiir das Nahverhiltnis von Glaubens-
vollzug und ,,Weiblichkeit” eingegangen, wobei man sich hierbei zugegebe-
nermaflen bereits im Bereich von Verallgemeinerungen, Klischees und Stereo-
typen bewegt, von denen es genangenommen Abschied zu nehmen gilt. Wenn
hier generalisierend von ,,Weiblichkeit* und ,,Ménnlichkeit* gesprochen wird,
so geschieht dies auf der Ebene gesellschaftlich und religios verbreiteter Ste-
reotype. Es soll damit nicht behauptet werden, diese Merkmale wiirden indivi-
duell gesehen bei allen Miannern oder bei allen Frauen auftreten oder gar auf-
treten sollen. In der Realitét findet man immer ein recht individuelles Gemisch
von Momenten vor, das zumeist in eine der beiden Richtungen stérker tendiert.
Der Sinn dieser verallgemeinernden Redeweise ergibt sich blof darans, dafl
Frauen und Minner — trotz kritischer Auseinandersetzung mit diesen Stereo-
typen und Klischeebildungen ~ nach wie vor haufig mit einem geschlechtsspe-
zifisch unterlegten Verhaltens- und Charakterprofil konfrontiert werden. Ohne
alte Klischees aufzuwirmen, geht es hierbei vorlaufig darum, fiir geschlechter-
spezifisch geprigte Hintergriinde zu sensibilisieren. Gerade in der Kirche be-
ginnt man erst schrittweise, diese unterschiedlichen Zugehensweisen ernst zu
nehmen. Dennoch darf dieser geschlechtssensible Zugang keineswegs norma-
tiv gedeutet werden. Die Sensibilisierung fiir geschlechtsspezifische Unter-
schiede dient immer auch dazu, sie auf ihre Klischeehaftigkeit zu iiberpriifen
und letztlich ihre Verfliissigung einzuleiten.

Im Rahmen eines Vergleichs klassischer religioser Tugenden und Werte?
mit jenen, die dem gesellschaftlichen Symbolsystem entsprechend als weiblich
oder als ménnlich angesehen werden, ergibt sich eine klare Konvergenz zwi-
schen Religion und Weiblichkeit. Vor allem auf der Basis des religiosen All-
tagsbewulitseins (Ethos-Ebene) gelten folgende ethische Imperative als klas-
sisch christliche Haltungen: Nichstenliebe und Demut; Versohnungsbereit-
schaft und Riicksichtnahme anf andere; wenn es sein muf}, auch bereitwillig
ein Opfer bringen; Entbehrungen auf sich nehmen und sich selbst nicht unge-
biihrlich in den Mittelpunkt stellen; Giite, Treue und Sanftmut walten lassen.
Zusammenfassen 146t sich diese ethische Botschaft mit einem Zitat ans dem
Galaterbrief: ,,Dient einander in Liebe” (Gal 5,13). Dem biirgerlichen Ge-



Frauen — Mdnner — Spiritualitdten 345

schlechterklischee entsprechend verschmelzen diese religivsen Tugenden eher
mit den sogenannten weiblichen Tugenden als mit den klassisch ménnlichen.
Diese Nihe bedingt fiir Frauen ein problemloseres Ineinander der eigenen,
durch die kollektiven Vorstellungen der Geschlechteridentitéit mitbestimmten
Werte und Haltungen mit denen der christlichen Religion. Barmherzigkeit,
Nichstenliebe, Fiirsorge und Dienst fiir andere sind religitse Imperative und
klassisches Sozialisationsideal fiir Frauen zugleich. Sie widersprechen einan-
der nicht. Dies fiihrt zu einer eingéingigeren, harmonischeren, weniger Wider-
spriichen ausgesetzten Verbindung, die die emotionale Beheimatung von
Frauen im Glauben erleichtert und sie mit weniger Dissenserfahrungen kon-
frontiert.

Auf Minner bezogen stellt sich die Situation anders dar. Von ihinen ist von
vornherein eine gewisse Integrationsarbeit gefordert, um die unterschiedli-
chen, mitunter diametralen ,, Anforderungsprofile®, mit denen sie sich auf-
grund klassischer Minnlichkeitsideale einerseits und religidser Anspriiche an-
dererseits konfrontiert sehen, zu verbinden. Beruflicher Erfolg, Effizienz, Fleif3
und Durchsetzungskraft sind Imperative, die die ménnliche Identititsbildung
prigen. Im Beruflichen dominieren auBlerdem Okonomische Rationalitiits-
forderungen, die gemahnen, keine allzu grofle Riicksicht auf die Lebens-
schicksale der betroffenen Menschen zu nehmen, weil man sich das nicht lei-
sten konne. Diese ,,Ideale” allerdings stehen im Widerstreit mit den Imperati-
ven einer christlichen Moral und dies fiihrt mitunter zu einer Fremdheit, die
Mainnern eine emotionale Beheimatung im Religidosen erschwert. Die ge-
gensitzlichen Anforderungen, mit denen sich ein Mann als Mann im Bereich
des Beruflichen einerseits und als Glaubender andererseits konfrontiert sieht,
erfordern eine Integrationsbereitschaft, wonach es gilt, die verschiedenen Ebe-
nen je fiir sich zu ordnen. Doch dies gelingt nicht immer. Jiirgen Lott kommt in
diesem Zusammenhang zu einem drastischen Urteil und konstatiert die Ver-
stiimmelung des Mannes im Bereich der Religion, v.a. der Religionspraxis. ,,Es
gibt vielleicht keinen Bereich, in dem die Verstiimmelung des Mannes so au-
genfillig ist, wie in dem der Religion. Religionspraxis ist Weiberkram; dem
technokratischen Méannlichkeitsbild unserer Gesellschaft entspricht allein eine
logozentrische, symbol- und bilderfeindliche Theologie.“*

Wenn man die Folgen bedenkt, so scheint es, als wiirden durch die religiose
Ethik eher Weiblichkeitswerte bestitigt und spezifisch ménnliche Verhaltens-
weisen aufgefordert, sich zu transformieren, um ,,weibliche” Aspekte zu inte-

22 Es wird hier auf verbreilete durchschnittliche Alllagsvorstellungen ohne ausgefeilie reflexive
Komponenten Bezug genommen.

2 J. Lott, Lebenswelt von Mdnnern und Religion, in: Religion und Biographie. Perspektiven zur
gelebten Religion. Hrsg. v. A. Gorzinger, H. Luther. Miinchen 1987, 174-185; 181.



Christa Schnabl 346

grieren. ,,Wenn Frauen und Minner demnach der Ethik Jesu gegeniiberstehen,
so ist die Botschaft, die beide Geschlechter daraus empfangen, eine grundver-
schiedene: Der Mann wird aufgefordert, seine Welt zu verlassen, in der er sich
so allmichtig eingerichtet hat ... Die Ethik Jesu bestitigt den Mann also kei-
nesfalls in seiner einseitigen Minnlichkeit, sondern fiihrt ihm weibliche Ver-
haltensweisen und Werte vor Augen, auf die er sich einlassen soll... Die Bot-
schaft, die die Ethik Jesu fiir Frauen enthilt, bestitigt sie hingegen in ihren
schon immer praktizierten Verhaltensweisen ... Die Botschaft Jesu ist das dem
weiblichen Geschlecht seit jeher Vertraute.

Die Annahme von der (impliziten) Moralitit weiblicher Werte und Tu-
genden spiegelt sich nicht zuletzt im romischen Lehramt, besonders auch in
Aussagen des gegenwirtigen Papstes. Demnach liegen in der weiblichen ,.Ei-
genart, welche sich vor allem durch die reale oder potentielle Mutterschaft
konstituiert, Werte beschlossen, die im Rahmen einer geschichtstheologischen
Betrachtung zur Heilshoffnung fiir die von ,,médnnlicher” Zerstérung und Aus-
beutung bedrohten Welt werden. ,,Weiblichkeit* avanciert demnach zu einem
Heilszeichen fiir die Rettung der Welt. Diese Auffassung wird bereits im Brief
des Zweiten Vatikanischen Konzils an die Frauen zum Ausdruck gebracht: ,,Thr
kennt das Geheimnis des beginnenden Lebens. Ihr trostet im Augenblick des
Todes. Unsere Technik lduft Gefahr, unmenschlich zu werden. Versohnt die
Minner mit dem Leben. Und vor allem — Wir bitten euch instindig darum —
wacht iiber die Zukunft unserer Art. Haltet die Hand des Menschen zuriick, der
in einem Augenblick des Wahnsinns versuchen konnte, die menschliche Kul-
tur zu zerstoren. (...) Frauen der ganzen Welt (...), euch, denen das Leben in die-
sem so schweren Augenblick der Geschichte anvertraut ist, euch obliegt es, den
Frieden in der Welt zu retten.“” In diesem Zusammenhang wird von einer
ideellen Hoherwertigkeit des weiblichen Geschlechts ausgegangen, welche
schlieBlich dahin einmiindet, ,,Weiblichkeit* als ethisches und kulturelles Pro-
jekt zu begreifen, das vor der Zerstérungswut einer zugespitzten Techologisie-
rung retten konne.?

2 C. Mulack, Jesus — der Gesalbte der Frauen. Weiblichkeil als Grundlage christlicher Ethik,
Stuttgart 1987, 131. Die Zitation dieser Passage sollie nicht den Eindruck erwecken, als wiirde
damit Christa Mulacks Gesamtkonzeplion affirmiert.

5 Brief des Zweiten Vatikanischen Konzils an die Frauen (8. 12. 1965). Zit. nach: Frauenbefrei-
ung und Kirche. Darslellung, Analyse, Doknmentation. Hrsg. v. W. Beinert, H. Pissarek-Hude-
list, R. Zwack. Regensburg 1987, 132f. Auf diese Sichtweise greift auch Papst Johannes Paul I1.
gerne zuariick, z.B. in der Enzyklika ,,Evangelium vitae*, Nr. 99.

2 An dieser Stelle wird die Spannung zwischen einer Diskriminierung von Frauen einerseits und
einer ideellen Hoherwertigkeit von Weiblichkeitl andererseits besonders deutlich. Aus diesem
Grunde scheint es besonders wichtig zn sein, die Differenz beider Ebenen im Blick zu behalten,
da man haufig den Vorwurf der Diskriminierung von Franen mit dem Hinweis auf den hohen
Stellenwert von Weiblichkeil zu nentralisieren sucht. Eine krilische Auseinandersetzung mit



Frauen — Mdnner — Spiritualitdten 347

Kritisch betrachtet besteht in diesem Zusammenhang mitunter die Gefahr
einer religisen Sanktionierung weiblicher Werte. Oftmals greifen weibliche
und religiése Identitdtskonzepte und Wertvorstellungen problemlos ineinan-
der, wodurch es zu einer gegenseitigen Verstirkung kommt. Dies birgt die Ge-
fahr in sich, das iibliche Frauenbild/-klischee mit religiosen Weihen zu verse-
hen. Selten nur werden Ziige des iiberkommenen, mitunter einseitigen, auch
durch lebensbehindernde Momente geprigten Weiblichkeitskonzeptes vermit-
tels des Glaubens in Frage gestellt. Im Gegenteil: Eine religiose Haltung for-
dert mitunter viel eher das Durchhalten und die Fortfithrung solcher Verhal-
tensweisen. Somit ist die Versuchung sowohl fiir Kirchen als auch fiir Frauen
selbst sehr grof, Glaube, Spiritualitdt und Frommigkeit zur Legitimation von
Anforderungen zu mifSbranchen, die das Leben von Frauen einseitig als Auf-
opferung fiir die anderen, fiir die Familie, die Kinder und den Mann begreifen.
Ahnliches gilt auch fiir die auBerordentlich hohe Leidensbereitschaft vieler
Frauen, die Gefahr laufen, religios motiviert, Leiden auch da zu akzeptieren,
wo das Aufbegehren dagegen am Platz wire. So kann das unwidersprochene
Ineinandergreifen eine unkritische Verstiarkung zur Folge haben, die sich letzt-
lich negativ auswirkt. Bestimmte Verhaltensmuster konnen sich verfestigen,
die durch weibliche Sozialisation an sich schon eingeiibt sind. In solchen Fil-
len kénnte die kritische Riickfrage: ,,Religion — Opium fiir das Weibervolk?*
auch eine produktive Verdnderung anregen. Denn die spezifisch weibliche Ver-
suchung zur ,,Siinde* (im Gegensatz zur ménnlichen) besteht vielfach im Ver-
zicht auf Selbstbehauptung, in iibertriebener Selbsthingabe bis hin zum Selbst-
verlust, in der Negation des Ichs und in der Annahme der von der Gesellschaft
geforderten Opferhaltung. Wenn vor allem Machtverzicht und Selbstaufopfe-
rung den Fraunen als erstrebenswerte Tugenden gelten, dann werden sie durch
ihre Nichtbeteiligung schuldig an der Fortfiihrung herrschender Strukturen so-
wie zu Mittiterinnen und Komplizinnen.?’

Dennoch: Trotz aller Gefahren impliziert dieses Ethos des Christentums, das
im Zuge der Moderne zweifellos das Nachsehen hatte, auch produktive Chan-
cen angesichts der gegenwirtig zu beobachtenden Globalisierung von Ratio-
nalisierung und Erfolgszwang. ,,Weiblichkeit* und ,,Religion* verk6rpern ge-
geniiber den dominanten Werten der Moderne faktisch eine Gegenwelt, die

dem eben beschriebenen Deutungsmuster (nicht im Blick auf die kirchliche Position, sondern
grundsitzlich) findet man in: C. Thirmer-Rohr, Feminisierung der Gesellschaft. Weiblichkeit
als Putz- und Entseuchungsmitiel, in: Vagabundinnen. Feministische Essays. Berlin 1988,
106-121.

77 Vgl. C. Schaumberger, L. Schottroff, Schuld und Macht. Studien zu einer feministischen Be-
freiungstheologie. Miinchen 1988, 273ff. Vgl. in diesem Zusammenhang auch Thiirmer-Rohrs
Miltaterschafisthese: C. Thirmer-Rohr, Mittditerschaft der Frau — Analyse zwischen Milgefiihl
und Kilte, in: Mittdterschaft und Entdeckungslust. Berlin 1989, 87-103.



Christa Schnabl 348

dem Hauptstrang der Modernisierung einerseits gegeniibersteht, ihn anderer-
seits aber auch korrigierend unter die Arme greift, indem sie die Schiaden die-
ses Vorganges kompensiert und ausgleicht. Dennoch scheiterte eine nachhalti-
ge Korrektur moderner Rationalisierungsprozesse bisher nicht zuletzt daran,
daB dieses, die Gegenwelt verkorpernde Ethos blofl kompensatorisch verstan-
den wurde, an bestimmte Bevolkerungsgruppen (z.B. Frauen) und Segmente
der Gesellschaft (Religion, Kirche/n, Familie) delegiert wurde und sich daher
in seiner systemkritischen Bedeutung nicht behaupten konnte. So teilen reli-
giose und ,,weibliche” Werte ein gemeinsames Schicksal: Als gegenweltlicher
Ausgleich sind sie fiir den ,,Mainstream* der Moderne unerld8lich, leiden aber
an einer realen Ohmacht, wenn es darum geht, die Spielregeln der Moderne
grundsétzlich zu hinterfragen oder zu verdndern. Aus dieser Perspektive bedarf
es dringlicher Uberlegungen, wie diese gegenweltlichen, an anderen Men-
schen und ihrem Wohlbefinden ausgerichteten Werte heute stirker auch 6f-
fentlich zu etablieren wiren. Dies allerdings ist nun keineswegs als Kompen-
sationsleistung von Frauen, Religion oder Kirche/n zu erwarten, sondern als
Uberlebensfrage an alle, an Minner und Frauen zu verstehen.

4. Spiritualitit und Geschlecht: Gibt es liberhaupt eine geschlechtsspezifische
Spiritualitit?

Geradezu selbstverstindlich schien bisher die Rede von einer Spiritualitét, die
besonders von Frauen getragen werde und damit geschlechtsspezifische Zige
aufweise. Diese Redeweise insinuiert allerdings die Vorstellung, es gebe fiir
Frauen und fiir Ménner typische Fahigkeiten und Verhaltensweisen, die sich
bis hinein in das spirituelle Selbstverstandnis und die spirituelle Praxis aus-
wirkten. Auf der anderen Seite gehort es zu den Grundanliegen feministisch-
theologischer Forschung, die geschlechterbezogene Stereotypenbildung zu
entlarven und zu iiberwinden.?® In diesem Zusammenhang tut eine Reflexion
auf die Verwendung der Kategorie ,,Geschlecht™ not.

Geschlecht wird hier als eine soziale, und nicht als eine biologische Katego-
rie verstanden. Natiirlich wére die Leugnung bestimmter biologischer Differen-
zen zwischen Mann und Frau geradezu ldcherlich. Allerdings, und dies ist ent-
scheidend, stellt sich die Frage, welche normativen Konsequenzen aus dieser
biologischen Unterschiedenheit fiir die soziale Zustéindigkeit in bestimmten
Lebensbereichen und Lebensaufgaben gezogen werden kénnen. Diese sind —
nach allgemeiner Auffassung — heute allesamt duBBerst umstritten, da sie sich

% Grundsitzliche Uberlegungen dieser Art finden sich auch in: Weibliche Spiritualitiit im Chri-
stentum. Hrsg. v. S. Spendel. Regensburg 1996.



Frauen — Mdnner — Spiritualititen 349

meist einer bestimmten historischen Epoche mit ihrer Sicht der Geschlechter-
differenz verpflichtet wissen, ohne die Allgemeingiiltigkeit solcher Aussagen
schliissig beweisen zu konnen. Trotz der Unmoglichkeit, aufgrund biologi-
scher Differenzen bestimmte Geschlechtercharaktere zu fixieren, ist die Rede
von geschlechtsspezifischen Auffilligkeiten dennoch nicht obsolet, da die Zu-
weisung bestimmter Lebens- und Erfahrungswelten an Mianner und anderer
Lebens- und Erfahrungswelten an Frauen trotz einer tendentiellen Annéherung
der ménnlichen und weiblichen Lebensrealitdten nach wie vor Giiltigkeit be-
sitzt. Dies allerdings bezeichnet nun das ,,soziale* Geschlecht, welches prinzi-
piell auch veridnderbar und verinderungsnotwendig ist. In Bezug auf Spiritua-
litdt bedeutet dies: ,,.Die Herausbildung einer weiblichen Spiritualitdt in der
Geschichte beruht auf der starken Trennung von weiblicher und ménnlicher
Lebenswelt bzw. Kultur, die zu verschiedenen Erfahrungen der Geschlechter
fiihrte, deren Meditation unterschiedliche Pravalenzen in der jeweiligen Spiri-
tualitit mit sich brachte. Diese kénnten sich verlieren, wenn die Erfahrungsbe-
reiche beider Geschlechter mehr konvergieren, als es heute der Fall ist.?

Selbst wenn man prinzipiell von der ,,Gleichheit* der Geschlechter als nor-
mativer Leitkategorie ausgeht, erweist es sich als unumginglich, die ge-
schlechterbedingten faktischen Differenzen sensibel in den Blick zu nehmen.
In einem solchen Zusammenhang ist die Rede von einer geschlechtsspezifi-
schen Spiritualitit bedeutsam, weil sie die faktisch existierenden, sozialisati-
onsbedingt unterschiedlichen Zuginge von Minnem und Frauen artikuliert,
ohne alle Minner und alle Frauen verallgemeinernd unter das jeweilige Kol-
lektivsubjekt subsumieren zu wollen.

Bei Hildegunde Woller® finden sich nun vier Elemente sozial ,,weiblicher*
Spiritualitit, die ich kurz rekapitulieren mochte. Erstens der spezifische Um-
gang mit Leid, der daraus resultiert, dal Frauen weniger als Minner dazu ver-
anlaBt werden, ihre Gefiihle zu verdringen. Aus diesem Grund neigen sie auch
zu einem unmittelbareren Ergriffensein von Leid, Zerstorung und Ungerech-
tigkeit und zur Suche nach Veridnderungsmoglichkeiten durch soziales Enga-
gement. Zweitens entdeckt auch Woller bei Frauen eine starke Empténglich-
keit fiir die spirituelle Dimension, weil Frauen weniger im rein rationalen und
auf Effektivitit und Erfolg beruhenden Weltbild der Moderne gefangen sind.
Drittens wirkt sich bei Frauen zunehmend der Subjektwerdungsproze8 aus,
wonach sie heute mehr als frither nach Spielrdumen auch fiir ihr spirituelles
Leben suchen, um es nach ihren Vorstellungen zu gestalten. Viertens kommt

» E. Gossmann, Artikel ,Spiritualitit*, in: Worterbuch der Feministischen Theologie. Hrsg. v.
E. Gossmann, u.a. Giitersloh 1991. 374-378, 374.

* Vgl. H. Woller, Sanfte Macht der Weisheit. Entwurf einer weiblichen Spiritualitat, in: Not-
Wendigkeiten. Auf der Suche nach einer neuen Spiritualital. Hrsg. v. P. Dédtwyler. Ziirich 1985,
163-181, 164ff.



Christa Schnabl 350

es durch die Solidarisierung vieler Frauen in der Frauenbewegung dazu, dafl
sie ein grofBeres SelbstbewuBtsein entwickeln und zu ihren Meinungen und
Vorstellungen stehen. Hier bildet sich ein vitales geistliches Potential heraus,
welches fiir Kirche und Gesellschaft in Zukunft unhintergehbar sein wird. Als
weiteres Element konnte erginzt werden, da8 sich in der spirituellen Praxis
von Frauen ein elementarer Bezug auf den Leib und die Sinne etabliert hat.
,.Der Grofteil der Frauenzeugnisse zeigt klar, dal Ganzheit nicht eine verne-
belnde Illusion, auch kein modernes Dogma ist, das wir uns iiberstiilpen miis-
sen. Ganzheit ist eine lebendige Vision und in der Paradoxie unserer Existenz
schon hier prisent.”

Dennoch bleibt Vorsicht angebracht. Vielen Frauen mogen solche Beschrei-
bungen zu veretnnahmend sein. AuBBerdem erliegen sie hdufig der Gefahr, das
,»Weibliche* als (exotische) Besonderheit des Allgemein-Menschlichen zu ver-
stehen und damit erst recht den durch Ménner formulierten allgemeinen Kanon
als Richtschnur auszugeben, anstatt an der Neuformulierung des ,,Allgemei-
nen“ in der Weise zu arbeiten, dall man auch die spirituellen Erfahrungen von
Frauen als Quelle normativer Vorstellungen einbezieht. Obwohl die Sensibili-
sierung fiir geschlechtsspezifische Unterschiede immer auch dazu dient, diese
auf ihre Klischeehaftigkeit zu iiberpriifen und letztlich ihre Verfliissigung ein-
zuleiten, erweist sich der Blick auf von Frauen bevorzugte Inhalte und Formen
als Blick auf Defizite und Einseitigkeiten, die es aligemein zu integrieren gel-
te, sowohl fiir Frauen als auch fiir Ménner. Als Ziel wird man vermutlich nicht
unbedingt zwei verschiedene Formen der Spiritualitit, eine von und fiir
Frauen, eine von und fiir Ménner anpeilen, sondern danach fragen, wie und
wodurch man die gegenwiirtige Palette ergéinzen und verindern miiite, so daf
Minner und Frauen darin ihre Ausdrucksformen finden konnen. Insofern soll
die Reflexion auf geschlechtsspezifische Formen und Inhalte keine neue Norm
beschworen, wonach sich Minner oder Frauen entlang des geschlechterbe-
dingten Standards zu verhalten hitten. Die Rede von einer ,,geschlechtsspezi-
fischen Spiritualitit™ ist deshalb auch nicht in einem normativen Sinn zu ver-
stehen, als sollten oder miilten alle Manner/alle Frauen die ihrem Geschlecht
entsprechenden Imperative erfiillen. Was aber dennoch als sachliche Heraus-
forderung bleibt, ist die Klarung der Frage, durch welche spirituellen Inhalte
und Formen das geistliche Leben ergéinzt werden miifite, um sowohl fiir Min-
ner als auch fiir Frauen geistliche Heimat werden zu kéunen.

¥ E. Moltmann-Wendel, Wenn Gott und Kérper sich begegnen. Giitersloh 21991, 70.





