
Frauen - Männer - Spiritualitäten 

Ein Beitrag zur genderperspektivischen Betrachtung von Glaubenspraxis1 

Christa Schnabl, Wien 

Im Zuge des Aufbrechens feministisch-theologischer Fragestellungen kommt 
es von Anfang an auch zu einer eingehenden (kritischen) Auseinandersetzung 
mit spirituellen Traditionen des Christentums. Diese firmier(t)en häufig unter 
der Rubrik •weibliche Spiritualität"2. Im Rahmen dieses Textes soll allerdings 
weniger auf die spezifisch weiblichen Frömmigkeitstraditionen eingegangen, 
sondern vielmehr im Horizont einer modernen- und gesellschaftstheoretischen 
Perspektive dem Phänomen nachgegangen werden, warum sich die Glaubens- 
und Frömmigkeitspraxis in der Moderne speziell als eine Sache der Frauen er- 
wiesen hat. Es handelt sich hier also weniger um ein •Ergänzen" auch der 
•weiblichen" spirituellen Traditionen im Christentum3, sondern eher um eine 
theoretische Problematisierung von Spiritualität als geistlicher Lebensform 
und alltäglicher Glaubenspraxis in der Moderne unter Gender-Perspektive. Die 
Gender-Perspektive besagt in diesem Zusammenhang, daß, obwohl zunächst 
die •Frauenseite" unter die Lupe genommen wird, prinzipiell auch von Män- 
nerseite die Geschlechterkomponente verstärkt zu reflektieren wäre, um die 
Überwindung des asymmetrischen und hierarchischen Geschlechterverhält- 
nisses effektiv voranzutreiben. 

Aktuell wird diese Fragestellung gegenwärtig besonders im Blick auf die 
wachsende Zuwendung zu Religiosität und Spiritualität in ganz unterschiedli- 
chen Kontexten. Hinzuweisen wäre auf diverse Strömungen, die in der/den 
Kirche/n, am Rand der Kirche/n oder auch außerhalb der Kirche/n anzutreffen 
sind, und die die Diagnose leitet, daß Spiritualität und Mystik im •Main- 
stream" des kirchlich verfaßten Christentums einen schweren Stand haben - 
vielleicht sogar immer schon hatten -, weil kirchlich geprägte Frömmigkeit in 
der Gefahr stand und steht, durch rationale Theologie oder durch Disziplinie- 
rung seitens der Kirchenbürokratie gehemmt oder verzerrt zu werden. Aus ei- 
ner durch Geschlechterfragen sensibilisierten Perspektive wird diese Diagnose 
durch den Hinweis ergänzt, daß dies wesentlich auch damit zu tun habe, daß 
1 Dieser Text stellt die überarbeitete Fassung eines Vortrages dar, den ich im Herbst 1998 im 
Rahmen der Österreichischen Exerzitienbegleitertagung zum Thema •Geschlechtsspezifische 
Spiritualität?" gehalten habe. Die Formulierung des Untertitels geht auf ein Gespräch mit Dr. 
Gunter Prüller-Jagenteufel zurück. 
2 Z.B. U. Krattiger, Die perlmutterne Mönchin. Reise in eine weibliche Spiritualität. Zürich 
'1985. E. Sorge, Religion und Frau. Weibliche Spiritualität im Christentum. Stuttgart 51988. 
Weibliche Spiritualität im Christentum. Hrsg. v. S. Spendel. Regensburg 1996. 



Frauen - Männer - Spiritualitäten 337 

die Kirche überwiegend von Männern geprägt und durch Männer repräsentiert 
wird. Der •Mainstream" erweist sich häufig auch als •Malestream". Diszipli- 
nierung und Domestizierung des unberechenbaren und frei waltenden mysti- 
schen Geistes hätten demnach in bestimmten Phasen Überhand genommen und 
der Freiheit des Heiligen Geistes Grenzen gesetzt und Regeln auferlegt, die 
schließlich zu seiner rationalen und institutionellen Fixierung führten. Diese 
aber wird nicht selten besonders von Frauen als Einschränkung empfunden. 
Viele machen sich daher heute wieder auf den Weg, um im Alten Neues zu ent- 
decken. Vermutlich hängt auch die (nicht nur in der Kirche anzutreffende) Ak- 
tualität einer Hildegard von Bingen gerade damit zusammen, daß sie das ganz- 
heitliche Erleben des Glaubens in den Mittelpunkt stellt. 

Motive einer solchen Spiritualität, die den Geist nicht isoliert, sondern Geist 
und Körper, Glaube und (Er-)Leben verbinden möchte, finden sich interessan- 
terweise heute auch in jenen Ansätzen, die (oftmals schon außerhalb der Kir- 
che/n) nach einer Frauen und Frauenleben integrierenden Spiritualität suchen 
(Christa Mulack, Heide Göttner-Abendrot, Elga Sorge, Ursa Krattiger, ...) Es 
geht dabei um religiöse Rituale und liturgische Handlungen für alltägliche oder 
außergewöhliche Ereignisse, um sie in Zusammenhang mit dem •Göttlichen" 
zu deuten und in Gemeinschaft zu begehen und zu feiern. Elga Sorge spricht in 
diesem Zusammenhang von einer lebenliebenden Spiritualität.4 Dabei spielen 
kosmologische und ganzheitliche Deutungen eine große Rolle. 
In diesem Text sollen nun zunächst Spuren der spezifischen Verbindung zwischen Spiritualität 
und Frauen nachgezeichnet werden. Leitend ist allerdings ein Verständnis von Spiritualität, das 
nicht in erster Linie das außergewöhnliche spirituell-mystische Erleben oder Schrifttum in den 
Blick nimmt, sondern die ganz alltägliche christliche Glaubenspraxis. Spiritualität wird hier als 
•gewöhnliche" Lebensform des Glaubens verstanden. Zunächst werden nun die spezifischen 
Affinitäten zwischen Frauen und Glaubenspraxis in drei verschiedenen Anläufen beschrieben. 
Abschließend erfolgt eine Problematisierung der Verwendung der Kategorie •Geschlecht" in 
diesem Zusammenhang, um zu einer kritischen Prüfung bestimmter, sich im Umlauf befindender 
Begriffe wie •weibliche Spiritualität" oder •geschlechtsspezifische Spiritualität" beizutragen. Ist 
es überhaupt sinnvoll, von einer geschlechtsspezifischen Spiritualität zu sprechen, wenn es an- 
dererseits darum geht, die Geschlechterstereotypen zu verflüssigen? 

1. Zur Feminisierung der Glaubenspraxis in der Moderne 

Gängig wird eine zunehmende Distanzierung der Frauen von Kirche und 
Glaube festgestellt und mit Hinweisen auf die Austrittsstatistik belegt.5 Diese 
Entfremdungsthese verschleiert aber eine andere Tatsache, auf die hier auf- 
3 Dies müßte von Fachleuten z.B. der Theologie der Spiritualität bewerkstelligt werden. 
4 E. Sorge, Religion und Frau. Weibliche Spiritualität im Christentum. Stuttgart51988, 79ff. 
5 Vgl. A. Foitzik, Nicht länger die stille Reserve. Allensbach-Studie zum Thema Frau und Kir- 
che, in: Herderkorrespondenz 6, 1993, 306-311. 



Christa Schnabl 338 

merksam gemacht werden soll: Trägerinnen der Glaubens^rajc« waren und 
sind v.a. Frauen. Es läßt sich eine große Nähe der Frauen zu Glaube und Spiri- 
tualität auf verschiedenen Ebenen nachweisen. 
In einem Dreierschritt soll die These von der Feminisierung von Glauben und Religion in der 
Moderne entfaltet werden. Dabei bildet die Privatisierung von Religion und Glaube in der Mo- 
derne den ersten Schritt (1). Vielfach wird der Modernisierungsprozeß im Blick auf Religion mit 
dem Stichwort der Säkularisierung beschrieben. Demnach büßt Religion im Zuge des modernen 
Ausdifferenzierungsprozesses von Wirtschaft, Politik, Kultur, Wissenschaft, Moral,... seine ein- 
heitsstiftende und umfassend sinngebende Bedeutung ein. Der Staat verzichtet auf die kirchliche 
Legitimierung seiner Herrschaft und Religion verliert ihre unmittelbar gesellschaftsgestaltende 
Funktion. Dies ist aber nur die eine Seite der Medaille. Betrachtet man diese Entwicklung näm- 
lich aus der Perspektive des Privaten, so treten ganz andere Momente in den Vordergrund. Das 
religiöse Bekenntnis wird eine tief persönliche Frage des individuellen Gewissensentscheides, 
Religion und religiöse Praxis zur Frage des ganz persönlichen Privatbereichs. Privatisierung von 
Religion und Glaubenspraxis bedeutet in diesem Zusammenhang aber auch gestiegene Verin- 
nerlichung und Intensivierung persönlicher Frömmigkeitsformen.6 

Dieser Privatisierungsprozeß von Religion wird im 18. Jahrhundert von einem anderen Vor- 
gang begleitet (2). Es kommt zu einer in dieser Form unbekannt strengen Trennung der bisher 
tendenziell verschmolzenen Bereiche des Öffentlichen und des Privaten, des Beruflichen und des 
Familiären, wobei diese Aufspaltungen geschlechtsspezifisch konnotiert werden. Bis in die frühe 
Neuzeit hinein war der Produktions- und der Reproduktionsprozeß überwiegend im •Haus", in 
der Hausgemeinschaft angesiedelt. Dazu gehörten neben dem Kern der Familie von Vater, Mut- 
ter und Kindern auch das ganze Arbeitsumfeld. Ob im Handwerksbetrieb, bei Bauern oder beim 
Bäcker: Gesellen, Lehrlinge und anderes •Personal" bildeten gemeinsam eine Arbeits-, Produk- 
tions- und Lebenseinheit. Im Haus arbeitete und wohnte man gemeinsam. Die Mahlzeiten wur- 
den gemeinsam eingenommen, und die grundlegenden Lebensbedürfnisse wurden für die ganze 
Arbeitskörperschaft zur Verfügung gestellt. Der Haushalt war das Zentrum auch des Wirt- 
schaftslebens. Eine strenge räumliche und personelle Trennung weiblicher und männlicher 
Tätigkeiten existierte daher nicht. Erst mit den aufkommenden Industrialisierungsschüben än- 
derte sich diese Situation grundsätzlich. Männer arbeiteten zunehmend außerhalb des Hauses, in 
den Fabriken; Frauen des Bürgertums kultivierten ein Leben im Privaten. Wenngleich Frauen der 
Unterschicht zwecks Sicherung der Lebensgrundlagen auch in die Fabrik pilgern mußten, wur- 
den sie dabei vom Traum begleitet, vielleicht auch einmal wie die bürgerliche Frau zu Hause 
bleiben zu können. Das 19. Jahrhundert führte also zu einer strengen Trennung der männlichen 
und der weiblichen Lebensbereiche; wenn nicht für alle real, so zumindest der Idee nach. Die Be- 
reiche des Öffentlichen und des Privaten, des Beruflichen und des Familiären werden immer stär- 
ker voneinander abgegrenzt. Dabei fungierte die Frau als Repräsentantin der Sphäre des Privaten 
und Familiären und der Mann als Repräsentant des Öffentlichen und Beruflichen. Im Zuge die- 
ses Prozesses kommt es also zu einer Feminisierung des Privaten. 

Diese beiden Prozesse, die Privatisierung von Religion einerseits und die Feminisierung des 
Privaten andererseits bedingen nun in ihrer fusionierten Form eine Feminisierung von Religion 
im Rahmen der Moderne (3). Diese Beobachtung stellt nun keineswegs einen direkten Gegensatz 

6 Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Privatisierungsprozeß von Religion wäre zwar 
dringend, kann hier aber nicht geführt werden. Vgl. dazu z.B. C. Schnabl, Religiöse Konjunktur 
in einer erkalteten Moderne? Überlegungen zum Verhältnis von Religion - Geschlecht - Öko- 
nomie in der späten Moderne, in: Ökonomie M(m)acht Angst. Zum Verhältnis von Ökonomie 
und Religion. Hrsg. v. Ursula Ernst, u.a. Frankfurt 1997, 187-211. 



Frauen - Männer - Spiritualitäten 339 

zur vielzitierten •Männerkirche" dar, zumal man nicht von einer Feminisierung der Kirche spre- 
chen kann. Wenn man Kirche als die öffentliche Repräsentantin des christlichen Glaubens in den 
Strukturen von Geschichte und Gesellschaft versteht, dann zeigt sie sich strukturell gesehen dem 
Bereich der Öffentlichkeit zugehörig und wird als solche auch von Männern repräsentiert. Die 
Feminisierung von Religion bezieht sich stärker auf den existentiellen Vollzug des Glaubens in 
den verschiedenen Formen von familiärer und persönlicher Frömmigkeit. Frauen werden im Zu- 
ge dieser Entwicklung zu den Trägerinnen und •Überträgerinnen" des Glaubens. Besonders die 
religiöse Praxis und die Weitergabe des Glaubens obliegen den Frauen. Außerhalb des öffentli- 
chen Gottesdienstes gewähren sie seine Sichtbarkeit und rituelle Ausdrucksform v.a. bei religiö- 
sen Vollzügen und Feiern im Kreis der Familie: Abendgebet, Tischgebet, Familiengebet, Fami- 
lienfeiern im kirchlichen Jahreskreis (v.a. Advent, Weihnachtsfest,...). 

Das Schicksal des Glaubens in der Moderne hat so gesehen eine ge- 
schlechtsspezifische Komponente.7 Religiöse Biographien und Autobiogra- 
phien geben Aufschluß über die zentrale Rolle v.a. der Mütter für die Fami- 
lienspiritualität. Zwei Zitate mögen dies illustrieren. Das erste spricht von ei- 
ner streng traditionellen Prägung durch die betende Mutter: •Ich bin besonders 
meiner Mutter für die religiöse Erziehung sehr dankbar. Täglich kniete sie am 
Abend in einer kleinen Kammer und betete den Rosenkranz. So gab sie mir ein 
Beispiel."8 Das zweite Beispiel belegt die große Rolle des Gebetes der Mutter 
mit den Kindern selbst in Familien, die in Distanz zur kirchlich verfaßten Reli- 
giosität leben: •Meine Eltern waren nicht kirchengläubig, aber Mutter kam im- 
mer am Abend an mein Bett und betete das Schutzengerl mit mir. Diese Vier- 
telstunde am Abend war ganz wundervoll - ich spielte mit ihren kleinen 
Nackenlöckchen, nannte sie meine Muffi und erzählte ihr meine kleinen Ge- 
heimnisse und Gedichtchen."9 

Das Christentum wird in seiner alltäglichen Frömmigkeit und Spiritualität in 
einem besonderen Maße von Frauen gelebt und matrilinear tradiert. Dieser 
Eindruck bestätigte sich auch in Gesprächen mit jungen Menschen in den 
baltischen Republiken (damals noch zur UdSSR gehörend), die ich während 
einer Reise 1989 führte. Danach befragt, wie sie mit dem Glauben in 
Berührung gekommen sind, sprachen sie in den meisten Fällen von den 
Großmüttern. Die •Katechese der Großmütter" hat in ihnen einen Keim von 
Glauben gelegt. 

7 In bezug auf Amerika: Vgl. B. Welter, •Frauenwille ist Gotte Wille". Die Feminisierung der 
Religion in Amerika, 1800-1860, in: Listen der Ohnmacht. Zur Sozialgeschichte weiblicher 
Widerstandsformen. Hrsg. v. C. Honegger, B. Heintz. Frankfurt 1981, 326-355. 
8 Zit. nach: A. Heller, •Du kommst in die Hölle...". Katholizismus als Weltanschauung in le- 
bensgeschichtlichen Aufzeichnungen, in: Religion und Alltag. Interdisziplinäre Beiträge zu einer 
Sozialgeschichte des Katholizismus in lebensgeschichtlichen Aufzeichnungen. Hrsg. v. A. Hel- 
ler, u.a. Wien 1990, 28-45; 28. 
9 Zit. nach: M. Mitterauer, •Nur diskret ein Kreuzzeichen". Zu Formen des individuellen und 
gemeinschaftlichen Gebets in der Familie, in: Religion und Alltag. a.a.O. 154•244; 178. 



Christa Schnabl 340 

Darüber hinaus zeigt ein kleiner Blick in die Geschichte, daß etwa ab dem 
12. Jahrhundert Frauen im Rahmen des geistlichen Lebens zunehmend an Be- 
deutung gewonnen haben.10 Interessanterweise ist dies zugleich jener Zeit- 
raum, in dem die Mystik besonders in der Form des Erlebens einer geistigen 
und emotionalen Einheit mit Christus Konturen angenommen hat. Mystik wird 
demnach zur Zwillingsschwester der Theologie, was sich z.B. in der Definition 
von Bonaventura, wonach Mystik Erkenntnis Gottes aus Erfahrung ist, nieder- 
schlägt.11 Vor allem Nonnen werden ermutigt, ihre geistlichen Erfahrungen 
und Erlebnisse schriftlich niederzuschreiben. Da sie dies meist nicht mehr aus- 
schließlich in lateinischer Sprache getan haben, sind diese Texte für das spiri- 
tuelle Erleben auch anderer •Laien" von großer Bedeutung gewesen. In diesen 
mystischen Texten von Frauen finden nun Symbole und Bilder aus der weibli- 
chen Erfahrungswelt vermehrt Eingang.12 In den Visionen einer Gertrud der 
Großen (Kloster Helfta, 13. Jhd) vergleicht Christus viele Male seine Liebe zu 
den Menschen mit der einer Mutter zu ihren Kindern.13 Die mittelalterliche 
Spiritualität ist durchzogen von Visionen einer ganzheitlich, geradezu körper- 
lich geprägten Mystik. Die mystische Erfahrung der Vereinigung mit 
Gott/Christus (auch im Leiden) hat eine unzerstörbare Gewißheit der Gegen- 
wart Gottes zur Folge. Dieser mystische Strang des Mittelalters kann als der 
bevorzugte Ort der religiösen Präsenz von Frauen angesehen werden. Daß es 
sich dabei keineswegs um eine historische Zufälligkeit handelt, hat auch damit 
zu tun, daß hier ein besonderer Weg der Gottesbegegnung entstanden ist, der 
starke Erfahrungs- und Erlebniskomponenten aufweist. In der Mystik entsteht 
demnach ein Freiraum, der zu erkennen gibt, daß •es (...) neben dem ordentli- 
chen Weg zu Gott, der durch die Institution der Kirche, der Lehrautorität des 
Amtes und der von ihm verwalteten Schrift geordnet ist, auch einen nicht-ka- 
nalisierbaren experimentellen Zugang zu Gott (gibt, C.S.), der am Rande der 
Institution gedultet wird."14 Die Mystikerinnen des Mittelalters sind die •Theo- 

10 Dies beweist auch ein kürzlich erschienenes Buch, das praktisch ausschließlich Mystikerinnen 
des Mittelalters behandelt: Europäische Mystik vom Hochmittelalter zum Barock. Eine Schlüs- 
selepoche in der europäischen Mentalitäts-, Spiritualitäts- und Individuationsentwicklung. Hrsg. 
v. W. Beutin, T. Bütow. Frankfurt/Main 1998. Vgl. dazu auch: E. Gössmann, Artikel Spiritua- 
lität', in: Wörterbuch der Feministischen Theologie. Gütersloh 1991, 374•378. 
11 Vgl. D. Solle, Artikel ,Mystik", in: Wörterbuch der Feministischen Theologie. Gütersloh 
1991,302-303,302. 
12 Vgl. z.B. auch: B. Newman, Die Mütterlichkeit Gottes - Sophia in der mittelalterlichen My- 
stik, in: Auf den Spuren der Weisheit. Sophia - Wegweiserin für ein neues Gottesbild. Hrsg. v. V. 
Wodtke. Freiburg 1991, 82-101. 
13 Vgl. E. Gössmann, Die Kontinuität der Frauentradition vom Mittelalter bis zur Frühen Neu- 
zeit, in: Frauen Gestalten Geschichte. Im Spannungsfeld zwischen Religion und Geschlecht. 
Hrsg. v. L. Siegele-Wenschkewitz, u.a. Hannover 1998, 55-86, 66. 
14 D. Solle, Artikel ,Mystik'\ in: Wörterbuch der Feministischen Theologie. Hrsg. v. E. Göss- 
mann, u.a. Gütersloh 1991, 302. 



Frauen - Männer - Spiritualitäten 341 

loginnen" dieser Zeit.15 Besonders im Mittelalter wurde dieser Rand der bevor- 
zugte Ort für Frauen. Hier erfahren sie Gott unmittelbar; diese Erfahrung über- 
steigt die Grenzen rationaler Erkenntnis, taucht aber auch die den Frauen zu- 
meist bekannte Welt des Gefühls in ein neues, theologisches Licht. 

Es ist also grundsätzlich festzuhalten, daß sich schon über eine längere Zeit 
hindurch diese Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern nachweisen läßt. 
Männer sind eher für die Explikation des Glaubens auf der theologischen Ebe- 
ne des Wissens und auf der institutionellen Ebene des Amtes zuständig, 
während sich Frauen besonders auf der Ebene des praktisch vollzogenen und 
erlebnismäßig angereicherten Glaubens artikulieren. Durch die im 19. Jahr- 
hundert programmatisch vorgebrachte Trennung von Privatheit und Öffent- 
lichkeit im Rahmen der bürgerlichen Gesellschaft verstärkt sich diese Auftei- 
lung zwischen den Geschlechtern erheblich. Eine Folge davon ist eine bisher 
kaum bekannte Intensivierung und Erneuerung privater Formen von Frömmig- 
keit im 19. Jahrhundert: persönliches Gebet, häusliche Andachten, Dank und 
Bitte für private und persönliche Anliegen, Rosenkranz und eine besonders ho- 
he Frequenz des Bußsakraments16 bezeugen dies. All diese Frömmigkeitsfor- 
men werden besonders von Frauen ausgeübt. Das Stereotyp von der frommen 
Frau und vom areligiösen Mann findet in dieser Zeit zuweilen seine Bestäti- 
gung.17 

2. Religion und Glaubenspraxis heute - Geschlechtsspezifisch betrachtet 

Spuren dieser modernen Entwicklung der Feminisierung des Glaubens lassen 
sich allerdings auch heute nachweisen. Es handelt sich nicht bloß um eine hi- 
storische und der grauen Vergangenheit angehörende Tendenz, welche längst 
überholt ist. Exemplarisch kann hier auf Ergebnisse der europäischen Werte- 

15 •Jedenfalls bot die Berufung auf Visionen, Träume und Gesichte den Frauen der damaligen 
Gesellschaft allererst die Möglichkeit, überhaupt in ihrer Rede von Gott und seinen heilschaf- 
fenden Taten wahr- und ernst genommen zu werden." (M. Gerwing, Theologie im Mittelalter. 
Personen und Stationen theologisch-spiritueller Suchbewegung im mittelalterlichen Deutsch- 
land. Paderborn 2000, 189.) 
16 Aries und Duby belegen mit Statistiken des 19. Jahrhunderts aus der Diözese Orleans eine 
zunehmende Feminisierung des Bußsakramentes. Diese Tendenz mag auch beeinflußt sein durch 
eine, vor allem in gehobenen Schichten anzutreffende Praxis, wonach dem Priester eine umfas- 
sende Verantwortung für die Tugendhaftigkeit der ihnen anvertrauten Frauen zukommt. •Dem 
Priester fiel neben der Abnahme der Beichte die Aufgabe zu, über die Tugend des jungen 
Mädchens, die Treue der Gattin und die Ehrlichkeit des Dienstmädchens zu wachen." Geschich- 
te des Privaten Lebens, Band 4: Von der Revolution zum Großen Krieg. Hrsg. v. P. Aries, G. 
Duby, Frankfurt/Main 1992, 518f. 
17 Vgl. dazu: H. McLeod, Weibliche Frömmigkeit - männlicher Unglaube? Religion und Kir- 
chen im bürgerlichen 19. Jahrhundert, in: Bürgerinnen und Bürger. Geschlechterverhältnisse im 
19. Jahrhundert. Hrsg. v. U. Frevert. Göttingen 1988, 134-156. 



Christa Schnabl 342 

Studie 1990 hingewiesen werden, wenngleich man bereits jetzt auf etwaige 
Veränderungen bei der Folgeuntersuchung 2000, deren Ergebnisse demnächst 
greifbar sein werden, gespannt sein darf.18 

• Ganz allgemein wurde die Bedeutung verschiedener Lebensbereiche (Arbeit, Familie, Freun- 
de, Freizeit, Politik und Religion) erfragt. In den Bereichen Politik und Religion sind auch 
nach Geschlecht differierende Aussagen festzustellen.19 Bezogen auf Österreich ist Religion 
für 30% der Frauen, aber nur für 17% der Männer ein sehr wichtiger Lebensbereich. Im inter- 
nationalen Durchschnitt, wobei neben den europäischen Staaten auch die USA und Kanada 
berücksichtigt wurden, ist Religion für 27% der Frauen sehr wichtig (für 31% wichtig). Bei 
den Männern sind es ein Drittel weniger, nämlich gerade noch 18%, denen Religion ein sehr 
wichtiger Lebensbereich ist. 

• Die religiöse Selbsteinschätzung betreffend, bezeichnen sich drei Viertel der Österreicherin- 
nen als religiös; bei den Männern bekennen sich 60% dazu, ein religiöser Mensch zu sein. 

• Mehr Frauen als Männer suchen eine religiöse Verankerung ihres Lebens. Mehr als 55% der 
Österreicherinnen, aber weniger als 40% der Männer suchen und finden im Glauben Trost und 
Kraft. Diese geschlechtsspezifische Differenz liegt im internationalen Durchschnitt. In den 
südeuropäischen Staaten ist der Unterschied allerdings größer: in Portugal 20%, in Italien und 
Spanien etwas mehr als 20%. 

• Mehrere Indizien deuten auf eine ungebrochenere Gottesbeziehung bei Frauen. Auf einer 
lOstufigen Skala geben mehr als 25% der europäischen Frauen an, daß Gott in ihrem Leben ei- 
ne sehr wichtige Rolle spielt (Zustimmung zu Wert 10). Bei den Männern sind es gerade noch 
15%. Außerdem beten mehr als ein Drittel der Frauen oft zu Gott, aber nur halb so viele Män- 
ner. Einen Wunsch nach Augenblicken der Ruhe, des Gebetes, der inneren Einkehr verspüren 
zwei Drittel der Frauen, während es bei den Männern gerade die Hälfte ist. 

• Frauen identifizieren sich mit traditionellen Glaubensinhalten stärker als Männer. Zwischen 
10 und 15% häufiger glauben sie an ein Leben nach dem Tod (49%), an die Seele (66%), an 
den Himmel (45%), an die Sünde (63%) und an die Auferstehung der Toten (48%). 

• Im Rahmen einer fünfteiligen religiösen Typologie (kirchlich, kulturkirchlich, religiös, kul- 
turreligiös, unreligiös) ergab die geschlechtsspezifische Aufschlüsselung, daß Frauen im 
kirchlichen Typ international gesehen etwa um 10% häufiger (nämlich zu 32%) vertreten sind 
als Männer. Damit korreliert die Tatsache, daß Frauen am anderen Ende des Spektrums, im un- 
religiösen Typ um 10% weniger häufig anzutreffen sind. Auf dieser Linie liegt auch, daß 
knapp 30% der Österreicherinnen, aber weniger als 20% der Männer sonntags den Gottes- 
dienst besuchen. Wochentags gehen 5% der Frauen, und 2% der Männer mehrmals in die Kir- 
che. 

• Der Faktor Berufstätigkeit verändert das Bild der Religiosität von Frauen: Nichtberufstätige 
Frauen sind den traditionellen Glaubensvorstellungen näher, Berufstätige neigen etwas stärker 
zu esoterisch beeinflußtem Gedankengut. Als Beispiel sei auf die Verbreitung des Glaubens an 
die Wiedergeburt hingewiesen. Bei den berufstätigen Frauen stimmen 32% der Wiederge- 

18 Ich selbst hatte eine geschlechterspezifische Analyse der Daten der Europäischen Wertestudie 
1990 vorgenommen (Vgl. Frauenemanzipation und Religion. Europäische Wertestudie 1990 - 
geschlechtsspezifisch betrachtet. Wien 1993. Unveröffentlichtes Manuskript). Diese wurde auf- 
gegriffen und verarbeitet in: P.M. Zulehner, H. Denz, Wie Europa lebt und glaubt. Europäische 
Wertestudie. Düsseldorf 1993. 
19 Etwas überraschend weisen selbst die beiden klassischen Orte von Weiblichkeit und Männ- 
lichkeit - Familie und Arbeit - keine nennenswerten, nach Geschlecht unterschiedlichen Bedeu- 
tungseinschätzungen auf. 



Frauen - Männer - Spiritualitäten 343 

burtsvorstellung zu, bei den Nichtberufstätigen 23%. Bei Männern, egal welcher Gruppe sind 
es 19%.20 Bei berufstätigen Frauen ist sowohl die Einschätzung ihrer eigenen Religiosität, als 
auch das konkrete Glaubensleben (Gottesdienstbesuch, Gebet,...) und die Verbundenheit mit 
der Kirche geringer, aber dennoch konstant über dem Wert der Männer. 

Als Fazit kann festgehalten werden: Obwohl die Daten keineswegs dramati- 
sche geschlechtsspezifische Unterschiede offenlegen - weit entscheidender als 
der Faktor Geschlecht haben sich die Faktoren Land (im Sinn von Staat) und 
Region (im Sinne von Stadt-Land) erwiesen -, läßt sich dennoch quer durch 
Europa die Tendenz nachweisen, daß Frauen ein (noch?) ungebrocheneres Ver- 
hältnis zu Religion, Glaubenspraxis und Kirche haben.21 Dabei soll in diesem 
Zusammenhang die empirische Basis keineswegs dazu dienen, die Behaup- 
tung zu untermauern, Frauen seien per se oder •von Natur aus" religiöser als 
Männer. 

Im Zuge dieser Datenlage stellt sich die Frage nach der Auswirkung von Be- 
rufstätigkeit auf die Religiosität der Frauen. Geht vielleicht der Prozeß der Sä- 
kularisierung ungleichzeitig vor sich, sodaß er bei Frauen tendenziell später 
ankommt? Damit verbunden wäre die Ansicht, daß der Prozeß der ökonomi- 
sierten Moderne unaufhaltsam voranschreitet, wobei die religiöse Verwurze- 
lung von Frauen, sobald sie vom Fortschreiten der Moderne durch den Eintritt 
ins Berufsleben erfaßt worden sind, zwar verzögert, aber nicht grundsätzlich 
aufhaltbar abnimmt. In diesem Fall könnte von einem Verzögerungseffekt bei 
Frauen gesprochen werden. Im Blick auf die stärkere Identifikation mit einer 
traditionell christlich und kirchlich geprägten Form von Religiosität von 
Frauen über lange Zeit dürfte diese Einschätzung eher zutreffen. Untermauern 
ließe sich diese Sicht auch durch die Ergebnisse der Allensbach-Studie, wo- 
nach in der Kirchenbindung von Frauen in den letzten zehn bis fünfzehn Jah- 
ren dramatische Erosionen zu beobachten sind. Diese eindimensionale Ein- 
schätzung, daß es sich bei Frauen bloß um eine Verzögerung in der an und für 
sich linear fortschreitenden Distanzierung von Religion handelt, wird aber in 
Frage gestellt, wenn man nicht nur kirchlich gebundene Formen der Religio- 
sität berücksichtigt, sondern den neuerdings überbordenden Bereich frei- 
schwebender Religiosität und Spiritualität miteinbezieht. Gerade dort ist der 
Zulauf besonders von berufstätigen Frauen überaus groß. Die Tatsache, daß 
vermutlich gerade berufstätige Frauen vermehrt aus den traditionell christlich- 

20 Überraschende Kuriosität am Rande: In Polen, einem ganz und gar katholisch geprägten Land, 
ist der Glaube an die Wiedergeburt am verbreitetsten (31%). 
21 Die empirische Zugangsweise ergänzend wäre durch biographische Interviews der Bedeutung 
von Religion in den Lebensgeschichten von Frauen (und Männern) nachzugehen. Erste Ansätze 
dazu finden sich in: C. Mitscha-Eibl, Religion in den Lebensgeschichten von Frauen, in: Fun- 
kenflug aus dem Elfenbeinturm. Erfahrungen beim Glaubenlernen. Hrsg. v. M. Heizer, E. Anker. 
Thaur 1993, 182-219. 



Christa Schnabl 344 

kirchlichen Orten in diese neuen Orte moderner, esoterisch geprägter Religio- 
sität abwandern, unterstreicht die Sehnsucht vieler Frauen nach religiöser 
Sinndeutung. Zusätzlich wird der •Spiritualitätsmarkt" neuerdings auch von 
Männern frequentiert, denen die rationalisierte Moderne allzu große Wunden 
und Verluste zu bescheren droht. 

3. Weibliches Ethos des Christentums? 

Abschließend sei auf ein weiteres Indiz für das Nahverhältnis von Glaubens- 
vollzug und •Weiblichkeit" eingegangen, wobei man sich hierbei zugegebe- 
nermaßen bereits im Bereich von Verallgemeinerungen, Klischees und Stereo- 
typen bewegt, von denen es genaugenommen Abschied zu nehmen gilt. Wenn 
hier generalisierend von •Weiblichkeit" und •Männlichkeit" gesprochen wird, 
so geschieht dies auf der Ebene gesellschaftlich und religiös verbreiteter Ste- 
reotype. Es soll damit nicht behauptet werden, diese Merkmale würden indivi- 
duell gesehen bei allen Männern oder bei allen Frauen auftreten oder gar auf- 
treten sollen. In der Realität findet man immer ein recht individuelles Gemisch 
von Momenten vor, das zumeist in eine der beiden Richtungen stärker tendiert. 
Der Sinn dieser verallgemeinernden Redeweise ergibt sich bloß daraus, daß 
Frauen und Männer - trotz kritischer Auseinandersetzung mit diesen Stereo- 
typen und Klischeebildungen - nach wie vor häufig mit einem geschlechtsspe- 
zifisch unterlegten Verhaltens- und Charakterprofil konfrontiert werden. Ohne 
alte Klischees aufzuwärmen, geht es hierbei vorläufig darum, für geschlechter- 
spezifisch geprägte Hintergründe zu sensibilisieren. Gerade in der Kirche be- 
ginnt man erst schrittweise, diese unterschiedlichen Zugehensweisen ernst zu 
nehmen. Dennoch darf dieser geschlechtssensible Zugang keineswegs norma- 
tiv gedeutet werden. Die Sensibilisierung für geschlechtsspezifische Unter- 
schiede dient immer auch dazu, sie auf ihre Klischeehaftigkeit zu überprüfen 
und letztlich ihre Verflüssigung einzuleiten. 

Im Rahmen eines Vergleichs klassischer religiöser Tugenden und Werte22 

mit jenen, die dem gesellschaftlichen Symbolsystem entsprechend als weiblich 
oder als männlich angesehen werden, ergibt sich eine klare Konvergenz zwi- 
schen Religion und Weiblichkeit. Vor allem auf der Basis des religiösen All- 
tagsbewußtseins (Ethos-Ebene) gelten folgende ethische Imperative als klas- 
sisch christliche Haltungen: Nächstenliebe und Demut; Versöhnungsbereit- 
schaft und Rücksichtnahme auf andere; wenn es sein muß, auch bereitwillig 
ein Opfer bringen; Entbehrungen auf sich nehmen und sich selbst nicht unge- 
bührlich in den Mittelpunkt stellen; Güte, Treue und Sanftmut walten lassen. 
Zusammenfassen läßt sich diese ethische Botschaft mit einem Zitat aus dem 
Galaterbrief: •Dient einander in Liebe" (Gal 5,13). Dem bürgerlichen Ge- 



Frauen - Männer - Spiritualitäten 345 

schlechterklischee entsprechend verschmelzen diese religiösen Tugenden eher 
mit den sogenannten weiblichen Tugenden als mit den klassisch männlichen. 
Diese Nähe bedingt für Frauen ein problemloseres Ineinander der eigenen, 
durch die kollektiven Vorstellungen der Geschlechteridentität mitbestimmten 
Werte und Haltungen mit denen der christlichen Religion. Barmherzigkeit, 
Nächstenliebe, Fürsorge und Dienst für andere sind religiöse Imperative und 
klassisches Sozialisationsideal für Frauen zugleich. Sie widersprechen einan- 
der nicht. Dies führt zu einer eingängigeren, harmonischeren, weniger Wider- 
sprüchen ausgesetzten Verbindung, die die emotionale Beheimatung von 
Frauen im Glauben erleichtert und sie mit weniger Dissenserfahrungen kon- 
frontiert. 

Auf Männer bezogen stellt sich die Situation anders dar. Von ihnen ist von 
vornherein eine gewisse Integrationsarbeit gefordert, um die unterschiedli- 
chen, mitunter diametralen •Anforderungsprofile", mit denen sie sich auf- 
grund klassischer Männlichkeitsideale einerseits und religiöser Ansprüche an- 
dererseits konfrontiert sehen, zu verbinden. Beruflicher Erfolg, Effizienz, Fleiß 
und Durchsetzungskraft sind Imperative, die die männliche Identitätsbildung 
prägen. Im Beruflichen dominieren außerdem ökonomische Rationalitäts- 
forderungen, die gemahnen, keine allzu große Rücksicht auf die Lebens- 
schicksale der betroffenen Menschen zu nehmen, weil man sich das nicht lei- 
sten könne. Diese •Ideale" allerdings stehen im Widerstreit mit den Imperati- 
ven einer christlichen Moral und dies führt mitunter zu einer Fremdheit, die 
Männern eine emotionale Beheimatung im Religiösen erschwert. Die ge- 
gensätzlichen Anforderungen, mit denen sich ein Mann als Mann im Bereich 
des Beruflichen einerseits und als Glaubender andererseits konfrontiert sieht, 
erfordern eine Integrationsbereitschaft, wonach es gilt, die verschiedenen Ebe- 
nen je für sich zu ordnen. Doch dies gelingt nicht immer. Jürgen Lott kommt in 
diesem Zusammenhang zu einem drastischen Urteil und konstatiert die Ver- 
stümmelung des Mannes im Bereich der Religion, v.a. der Religionspraxis. •Es 
gibt vielleicht keinen Bereich, in dem die Verstümmelung des Mannes so au- 
genfällig ist, wie in dem der Religion. Religionspraxis ist Weiberkram; dem 
technokratischen Männlichkeitsbild unserer Gesellschaft entspricht allein eine 
logozentrische, symbol- und bilderfeindliche Theologie."23 

Wenn man die Folgen bedenkt, so scheint es, als würden durch die religiöse 
Ethik eher Weiblichkeitswerte bestätigt und spezifisch männliche Verhaltens- 
weisen aufgefordert, sich zu transformieren, um •weibliche" Aspekte zu inte- 

22 Es wird hier auf verbreitete durchschnittliche Alltagsvorstellungen ohne ausgefeilte reflexive 
Komponenten Bezug genommen. 
23 J. Lott, Lebenswelt von Männern und Religion, in: Religion und Biographie. Perspektiven zur 
gelebten Religion. Hrsg. v. A. Görzinger, H. Luther. München 1987, 174-185; 181. 



Christa Schnabl 346 

grieren. •Wenn Frauen und Männer demnach der Ethik Jesu gegenüberstehen, 
so ist die Botschaft, die beide Geschlechter daraus empfangen, eine grundver- 
schiedene: Der Mann wird aufgefordert, seine Welt zu verlassen, in der er sich 
so allmächtig eingerichtet hat... Die Ethik Jesu bestätigt den Mann also kei- 
nesfalls in seiner einseitigen Männlichkeit, sondern führt ihm weibliche Ver- 
haltensweisen und Werte vor Augen, auf die er sich einlassen soll... Die Bot- 
schaft, die die Ethik Jesu für Frauen enthält, bestätigt sie hingegen in ihren 
schon immer praktizierten Verhaltensweisen ... Die Botschaft Jesu ist das dem 
weiblichen Geschlecht seit jeher Vertraute."24 

Die Annahme von der (impliziten) Moralität weiblicher Werte und Tu- 
genden spiegelt sich nicht zuletzt im römischen Lehramt, besonders auch in 
Aussagen des gegenwärtigen Papstes. Demnach liegen in der weiblichen •Ei- 
genart", welche sich vor allem durch die reale oder potentielle Mutterschaft 
konstituiert, Werte beschlossen, die im Rahmen einer geschichtstheologischen 
Betrachtung zur Heilshoffnung für die von •männlicher" Zerstörung und Aus- 
beutung bedrohten Welt werden. •Weiblichkeit" avanciert demnach zu einem 
Heilszeichen für die Rettung der Welt. Diese Auffassung wird bereits im Brief 
des Zweiten Vatikanischen Konzils an die Frauen zum Ausdruck gebracht: •Ihr 
kennt das Geheimnis des beginnenden Lebens. Ihr tröstet im Augenblick des 
Todes. Unsere Technik läuft Gefahr, unmenschlich zu werden. Versöhnt die 
Männer mit dem Leben. Und vor allem - Wir bitten euch inständig darum - 
wacht über die Zukunft unserer Art. Haltet die Hand des Menschen zurück, der 
in einem Augenblick des Wahnsinns versuchen könnte, die menschliche Kul- 
tur zu zerstören. (...) Frauen der ganzen Welt (...), euch, denen das Leben in die- 
sem so schweren Augenblick der Geschichte anvertraut ist, euch obliegt es, den 
Frieden in der Welt zu retten."25 In diesem Zusammenhang wird von einer 
ideellen Höherwertigkeit des weiblichen Geschlechts ausgegangen, welche 
schließlich dahin einmündet, •Weiblichkeit" als ethisches und kulturelles Pro- 
jekt zu begreifen, das vor der Zerstörungswut einer zugespitzten Techologisie- 
rung retten könne.26 

24 C. Mulack, Jesus - der Gesalbte der Frauen. Weiblichkeit als Grundlage christlicher Ethik, 
Stuttgart 1987, 131. Die Zitation dieser Passage sollte nicht den Eindruck erwecken, als würde 
damit Christa Mulacks Gesamtkonzeption affirmiert. 
25 Brief des Zweiten Vatikanischen Konzils an die Frauen (8. 12. 1965). Zit. nach: Frauenbefrei- 
ung und Kirche. Darstellung, Analyse, Dokumentation. Hrsg. v. W. Beinert, H. Pissarek-Hude- 
list, R. Zwack. Regensburg 1987, 132f. Auf diese Sichtweise greift auch Papst Johannes Paul II. 
gerne zurück, z.B. in der Enzyklika •Evangelium vitae", Nr. 99. 
26 An dieser Stelle wird die Spannung zwischen einer Diskriminierung von Frauen einerseits und 
einer ideellen Höherwertigkeit von Weiblichkeit andererseits besonders deutlich. Aus diesem 
Grunde scheint es besonders wichtig zu sein, die Differenz beider Ebenen im Blick zu behalten, 
da man häufig den Vorwurf der Diskriminierung von Frauen mit dem Hinweis auf den hohen 
Stellenwert von Weiblichkeit zu neutralisieren sucht. Eine kritische Auseinandersetzung mit 



Frauen - Männer - Spiritualitäten 347 

Kritisch betrachtet besteht in diesem Zusammenhang mitunter die Gefahr 
einer religiösen Sanktionierung weiblicher Werte. Oftmals greifen weibliche 
und religiöse Identitätskonzepte und Wertvorstellungen problemlos ineinan- 
der, wodurch es zu einer gegenseitigen Verstärkung kommt. Dies birgt die Ge- 
fahr in sich, das übliche Frauenbild/-klischee mit religiösen Weihen zu verse- 
hen. Selten nur werden Züge des überkommenen, mitunter einseitigen, auch 
durch lebensbehindernde Momente geprägten Weiblichkeitskonzeptes vermit- 
tels des Glaubens in Frage gestellt. Im Gegenteil: Eine religiöse Haltung för- 
dert mitunter viel eher das Durchhalten und die Fortführung solcher Verhal- 
tensweisen. Somit ist die Versuchung sowohl für Kirchen als auch für Frauen 
selbst sehr groß, Glaube, Spiritualität und Frömmigkeit zur Legitimation von 
Anforderungen zu mißbrauchen, die das Leben von Frauen einseitig als Auf- 
opferung für die anderen, für die Familie, die Kinder und den Mann begreifen. 
Ähnliches gilt auch für die außerordentlich hohe Leidensbereitschaft vieler 
Frauen, die Gefahr laufen, religiös motiviert, Leiden auch da zu akzeptieren, 
wo das Aufbegehren dagegen am Platz wäre. So kann das unwidersprochene 
Ineinandergreifen eine unkritische Verstärkung zur Folge haben, die sich letzt- 
lich negativ auswirkt. Bestimmte Verhaltensmuster können sich verfestigen, 
die durch weibliche Sozialisation an sich schon eingeübt sind. In solchen Fäl- 
len könnte die kritische Rückfrage: •Religion - Opium für das Weibervolk?" 
auch eine produktive Veränderung anregen. Denn die spezifisch weibliche Ver- 
suchung zur •Sünde" (im Gegensatz zur männlichen) besteht vielfach im Ver- 
zicht auf Selbstbehauptung, in übertriebener Selbsthingabe bis hin zum Selbst- 
verlust, in der Negation des Ichs und in der Annahme der von der Gesellschaft 
geforderten Opferhaltung. Wenn vor allem Machtverzicht und Selbstaufopfe- 
rung den Frauen als erstrebenswerte Tugenden gelten, dann werden sie durch 
ihre Nichtbeteiligung schuldig an der Fortführung herrschender Strukturen so- 
wie zu Mittäterinnen und Komplizinnen.27 

Dennoch: Trotz aller Gefahren impliziert dieses Ethos des Christentums, das 
im Zuge der Moderne zweifellos das Nachsehen hatte, auch produktive Chan- 
cen angesichts der gegenwärtig zu beobachtenden Globalisierung von Ratio- 
nalisierung und Erfolgszwang. •Weiblichkeit" und •Religion" verkörpern ge- 
genüber den dominanten Werten der Moderne faktisch eine Gegenwelt, die 

dem eben beschriebenen Deutungsmuster (nicht im Blick auf die kirchliche Position, sondern 
grundsätzlich) findet man in: C. Thürmer-Rohr, Feminisierung der Gesellschaft. Weiblichkeit 
als Putz- und Entseuchungsmittel, in: Vagabundinnen. Feministische Essays. Berlin 41988, 
106-121. 
27 Vgl. C. Schaumberger, L. Schottroff, Schuld und Macht. Studien zu einer feministischen Be- 
freiungstheologie. München 1988, 273ff. Vgl. in diesem Zusammenhang auch Thiirmer-Rohrs 
Mittäterschaftsthese: C. Thürmer-Rohr, Mittäterschaft der Frau - Analyse zwischen Mitgefühl 
und Kälte, in: Mittäterschaft und Entdeckungslust. Berlin 1989, 87-103. 



Christa Schnabl 348 

dem Hauptstrang der Modernisierung einerseits gegenübersteht, ihn anderer- 
seits aber auch korrigierend unter die Arme greift, indem sie die Schäden die- 
ses Vorganges kompensiert und ausgleicht. Dennoch scheiterte eine nachhalti- 
ge Korrektur moderner Rationalisierungsprozesse bisher nicht zuletzt daran, 
daß dieses, die Gegenwelt verkörpernde Ethos bloß kompensatorisch verstan- 
den wurde, an bestimmte Bevölkerungsgruppen (z.B. Frauen) und Segmente 
der Gesellschaft (Religion, Kirche/n, Familie) delegiert wurde und sich daher 
in seiner systemkritischen Bedeutung nicht behaupten konnte. So teilen reli- 
giöse und •weibliche" Werte ein gemeinsames Schicksal: Als gegenweltlicher 
Ausgleich sind sie für den •Mainstream" der Moderne unerläßlich, leiden aber 
an einer realen Ohmacht, wenn es darum geht, die Spielregeln der Moderne 
grundsätzlich zu hinterfragen oder zu verändern. Aus dieser Perspektive bedarf 
es dringlicher Überlegungen, wie diese gegenweltlichen, an anderen Men- 
schen und ihrem Wohlbefinden ausgerichteten Werte heute stärker auch öf- 
fentlich zu etablieren wären. Dies allerdings ist nun keineswegs als Kompen- 
sationsleistung von Frauen, Religion oder Kirche/n zu erwarten, sondern als 
Überlebensfrage an alle, an Männer und Frauen zu verstehen. 

4. Spiritualität und Geschlecht: Gibt es überhaupt eine geschlechtsspezifische 
Spiritualität? 

Geradezu selbstverständlich schien bisher die Rede von einer Spiritualität, die 
besonders von Frauen getragen werde und damit geschlechtsspezifische Züge 
aufweise. Diese Redeweise insinuiert allerdings die Vorstellung, es gebe für 
Frauen und für Männer typische Fähigkeiten und Verhaltensweisen, die sich 
bis hinein in das spirituelle Selbstverständnis und die spirituelle Praxis aus- 
wirkten. Auf der anderen Seite gehört es zu den Grundanliegen feministisch- 
theologischer Forschung, die geschlechterbezogene Stereotypenbildung zu 
entlarven und zu überwinden.28 In diesem Zusammenhang tut eine Reflexion 
auf die Verwendung der Kategorie •Geschlecht" not. 

Geschlecht wird hier als eine soziale, und nicht als eine biologische Katego- 
rie verstanden. Natürlich wäre die Leugnung bestimmter biologischer Differen- 
zen zwischen Mann und Frau geradezu lächerlich. Allerdings, und dies ist ent- 
scheidend, stellt sich die Frage, welche normativen Konsequenzen aus dieser 
biologischen Unterschiedenheit für die soziale Zuständigkeit in bestimmten 
Lebensbereichen und Lebensaufgaben gezogen werden können. Diese sind - 
nach allgemeiner Auffassung - heute allesamt äußerst umstritten, da sie sich 

28 Grundsätzliche Überlegungen dieser Art finden sich auch in: Weibliche Spiritualität im Chri- 
stentum. Hrsg. v. S. Spendel. Regensburg 1996. 



Frauen - Männer - Spiritualitäten 349 

meist einer bestimmten historischen Epoche mit ihrer Sicht der Geschlechter- 
differenz verpflichtet wissen, ohne die Allgemeingültigkeit solcher Aussagen 
schlüssig beweisen zu können. Trotz der Unmöglichkeit, aufgrund biologi- 
scher Differenzen bestimmte Geschlechtercharaktere zu fixieren, ist die Rede 
von geschlechtsspezifischen Auffälligkeiten dennoch nicht obsolet, da die Zu- 
weisung bestimmter Lebens- und Erfahrungswelten an Männer und anderer 
Lebens- und Erfahrungswelten an Frauen trotz einer tendentiellen Annäherung 
der männlichen und weiblichen Lebensrealitäten nach wie vor Gültigkeit be- 
sitzt. Dies allerdings bezeichnet nun das •soziale" Geschlecht, welches prinzi- 
piell auch veränderbar und veränderungsnotwendig ist. In Bezug auf Spiritua- 
lität bedeutet dies: •Die Herausbildung einer weiblichen Spiritualität in der 
Geschichte beruht auf der starken Trennung von weiblicher und männlicher 
Lebenswelt bzw. Kultur, die zu verschiedenen Erfahrungen der Geschlechter 
führte, deren Meditation unterschiedliche Prävalenzen in der jeweiligen Spiri- 
tualität mit sich brachte. Diese könnten sich verlieren, wenn die Erfahrungsbe- 
reiche beider Geschlechter mehr konvergieren, als es heute der Fall ist."29 

Selbst wenn man prinzipiell von der •Gleichheit" der Geschlechter als nor- 
mativer Leitkategorie ausgeht, erweist es sich als unumgänglich, die ge- 
schlechterbedingten faktischen Differenzen sensibel in den Blick zu nehmen. 
In einem solchen Zusammenhang ist die Rede von einer geschlechtsspezifi- 
schen Spiritualität bedeutsam, weil sie die faktisch existierenden, sozialisati- 
onsbedingt unterschiedlichen Zugänge von Männern und Frauen artikuliert, 
ohne alle Männer und alle Frauen verallgemeinernd unter das jeweilige Kol- 
lektivsubjekt subsumieren zu wollen. 

Bei Hildegunde Wöller30 finden sich nun vier Elemente sozial •weiblicher" 
Spiritualität, die ich kurz rekapitulieren möchte. Erstens der spezifische Um- 
gang mit Leid, der daraus resultiert, daß Frauen weniger als Männer dazu ver- 
anlaßt werden, ihre Gefühle zu verdrängen. Aus diesem Grund neigen sie auch 
zu einem unmittelbareren Ergriffensein von Leid, Zerstörung und Ungerech- 
tigkeit und zur Suche nach Veränderungsmöglichkeiten durch soziales Enga- 
gement. Zweitens entdeckt auch Wöller bei Frauen eine starke Empfänglich- 
keit für die spirituelle Dimension, weil Frauen weniger im rein rationalen und 
auf Effektivität und Erfolg beruhenden Weltbild der Moderne gefangen sind. 
Drittens wirkt sich bei Frauen zunehmend der Subjektwerdungsprozeß aus, 
wonach sie heute mehr als früher nach Spielräumen auch für ihr spirituelles 
Leben suchen, um es nach ihren Vorstellungen zu gestalten. Viertens kommt 

29 E. Gössmann, Artikel Spiritualität", in: Wörterbuch der Feministischen Theologie. Hrsg. v. 
E. Gössmann, u.a. Gütersloh 1991, 374-378, 374. 
30 Vgl. H. Wöller, Sanfte Macht der Weisheit. Entwurf einer weiblichen Spiritualität, in: Not- 
Wendigkeiten. Auf der Suche nach einer neuen Spiritualität. Hrsg. v. P. Dätwyler. Zürich 1985, 
163-181, 164ff. 



Christa Schnabl 350 

es durch die Solidarisierung vieler Frauen in der Frauenbewegung dazu, daß 
sie ein größeres Selbstbewußtsein entwickeln und zu ihren Meinungen und 
Vorstellungen stehen. Hier bildet sich ein vitales geistliches Potential heraus, 
welches für Kirche und Gesellschaft in Zukunft unhintergehbar sein wird. Als 
weiteres Element könnte ergänzt werden, daß sich in der spirituellen Praxis 
von Frauen ein elementarer Bezug auf den Leib und die Sinne etabliert hat. 
•Der Großteil der Frauenzeugnisse zeigt klar, daß Ganzheit nicht eine verne- 
belnde Illusion, auch kein modernes Dogma ist, das wir uns überstülpen müs- 
sen. Ganzheit ist eine lebendige Vision und in der Paradoxie unserer Existenz 
schon hier präsent."31 

Dennoch bleibt Vorsicht angebracht. Vielen Frauen mögen solche Beschrei- 
bungen zu vereinnahmend sein. Außerdem erliegen sie häufig der Gefahr, das 
•Weibliche" als (exotische) Besonderheit des Allgemein-Menschlichen zu ver- 
stehen und damit erst recht den durch Männer formulierten allgemeinen Kanon 
als Richtschnur auszugeben, anstatt an der Neuformulierung des •Allgemei- 
nen" in der Weise zu arbeiten, daß man auch die spirituellen Erfahrungen von 
Frauen als Quelle normativer Vorstellungen einbezieht. Obwohl die Sensibili- 
sierung für geschlechtsspezifische Unterschiede immer auch dazu dient, diese 
auf ihre Klischeehaftigkeit zu überprüfen und letztlich ihre Verflüssigung ein- 
zuleiten, erweist sich der Blick auf von Frauen bevorzugte Inhalte und Formen 
als Blick auf Defizite und Einseitigkeiten, die es allgemein zu integrieren gel- 
te, sowohl für Frauen als auch für Männer. Als Ziel wird man vermutlich nicht 
unbedingt zwei verschiedene Formen der Spiritualität, eine von und für 
Frauen, eine von und für Männer anpeilen, sondern danach fragen, wie und 
wodurch man die gegenwärtige Palette ergänzen und verändern müßte, so daß 
Männer und Frauen darin ihre Ausdrucksformen finden können. Insofern soll 
die Reflexion auf geschlechtsspezifische Formen und Inhalte keine neue Norm 
beschwören, wonach sich Männer oder Frauen entlang des geschlechterbe- 
dingten Standards zu verhalten hätten. Die Rede von einer •geschlechtsspezi- 
fischen Spiritualität" ist deshalb auch nicht in einem normativen Sinn zu ver- 
stehen, als sollten oder müßten alle Männer/alle Frauen die ihrem Geschlecht 
entsprechenden Imperative erfüllen. Was aber dennoch als sachliche Heraus- 
forderung bleibt, ist die Klärung der Frage, durch welche spirituellen Inhalte 
und Formen das geistliche Leben ergänzt werden müßte, um sowohl für Män- 
ner als auch für Frauen geistliche Heimat werden zu können. 

E. Moltmann-Wendel, Wenn Gott und Körper sich begegnen. Gütersloh21991, 70. 




