
Der Grabstein von Gubbio 
Von Josef Imbach, Rom 

Franz von Assisi hat sich öfters in Gubbio aufgehalten. So verwundert es nicht, 
dass dort schon gegen Ende des 13. Jahrhunderts zu seinen Ehren ein Kloster 
gebaut und eine Basilika geweiht wurde. Im Jahre 1618 errichteten die dort an- 
sässigen Franziskanerbrüder das Kirchlein San Francesco della Pace, und zwar 
genau an der Stelle, an welcher der Überlieferung zufolge der gezähmte Wolf 
begraben liegt. Tatsächlich kam im Jahre 1900 anlässlich archäologischer 
Nachforschungen neben dem Kirchlein ein entsprechender Schädelknochen 
zum Vorschein. Damit schien die Inschrift über dem Eingang des Gotteshauses 
bestätigt, der zufolge Franziskus im Jahre 1220 mit dem Wolf hier den Frie- 
denspakt geschlossen hatte. Noch heute ziehen zwei Steinplatten im Innern des 
Kirchleins die Aufmerksamkeit der Gläubigen auf sich, nämlich der Altartisch 
und der Deckel eines antiken Sarkophags, der ursprünglich das angebliche 
Grab des Wolfes kennzeichnete. Bei Ersterem hingegen soll es sich um die 
Steinplatte handeln, auf der Franziskus den Wolf versöhnte. Wie das vor sich 
ging, weiß die Legende zu erzählen.1 

Etwas Wundersames, was des rühmenden Andenkens würdig ist, geschah bei der Stadt 
Gubbio. Da war nämlich zu Lebzeiten des seligen Vaters Franz in der Umgegend jener Stadt ein 
Wolf, der war von schreckhafter Größe und in seinem Hunger von grimmiger Wildheit. Er ver- 
schlang nicht nur Tiere, sondern auch Männer und Frauen, sodass er alle Bürger ob solcher Pla- 
ge in Angst versetzte, und alle gingen bewaffnet, wenn sie die Stadtmauer verließen, als gelte es, 
einen gefährlichen Krieg zu führen. 

Trotz alldem konnten sich die Leute der schrecklichen Wut des Wolfes nicht erwehren, wenn 
einer dem Zähnefletschenden unglücklicherweise begegnete. Ein solcher Schrecken hatte alle 
befallen, dass kaum einer sich sicher fühlte, wenn er über das Weichbild der Stadt hinausgehen 
musste. 

Gott aber wollte den Bewohnern der Gegend die Heiligkeit Franzens kundtun. Da nämlich der 
selige Vater gerade nach Gubbio kam, empfand er Mitleid mit den Leuten und beschloss, dem 
Wolf entgegenzutreten. Die Bürger sprachen zu ihm: •Hüte dich, Bruder Franz, über das Stadt- 
tor hinauszugehen. Der Wolf, der schon viele gefressen hat, wird dich jämmerlich töten." 

Der heilige Franz aber setzte seine Hoffnung auf den Herrn Jesus Christus, der über alles 
Fleisch gebietet, und so schritt er, nicht mit Schild und Helm gewappnet, sondern unter dem 
Schütze des heiligen Kreuzzeichens vor das Stadttor und ging dem Wolf ohne Furcht entgegen. 

Und siehe, angesichts der vielen Menschen, die von erhöhten Orten aus zuschauten, rannte der 
schreckliche Wolf mit offenem Rachen auf den heiligen Franz zu. Der selige Vater aber machte 
über diesem das Zeichen des Kreuzes, und die göttliche Kraft, die von ihm ausging, zähmte den 

1 Von dem grimmigen Wolf, den der heilige Franz zu großer Sanftmut zähmte, in: O. Karrer 
(Hrsg.), Franz von Assisi. Legenden undLaude: Fioretti - Die Blütenlegende (Manesse-Bibliothek 
der Weltliteratur). Zürich 1945, 329-561. Der Wolf von Gubbio (Fioretti, Kap. 21): 451^59. 



Josef lmbach 362 

Wolf; er hielt plötzlich inne, und der schaurig aufgesperrte Rachen schloss sich. Franz rief ihn her 
und sprach: •Komm zu mir, Bruder Wolf! Im Namen Christi befehle ich dir, weder mir noch 
sonst jemand einen Harm zu tun!" 

Und wunderbar, auf das Kreuzzeichen hin schloss das Untier den wilden Rachen, und wie der 
Heilige ihm geboten, kam es gesenkten Kopfes heran und legte sich gleich einem Lamme zu sei- 
nen Füßen. 

Wie er so vor ihm lag, sprach zu ihm der heilige Franz: •Bruder Wolf, du richtest viel Schaden 
in dieser Gegend an und hast schlimme Übeltaten verbrochen, da du Gottes Geschöpfe erbar- 
mungslos umgebracht hast. Und nicht nur unvernünftige Tiere tötest du, sondern, was schlimmer 
ist, du wagst es, Menschen, nach Gottes Bilde geschaffen, umzubringen und zu verschlingen! 
Darum verdienst du, dass man dich als Räuber und bösen Mörder einem schrecklichen Tod über- 
liefert. Alle klagen mit Recht über dich und sind dir böse, und die ganze Gegend ist dir Feind. 
Aber jetzt, Bruder Wolf, will ich zwischen dir und den Leuten Frieden machen. Es darf keinem 
mehr ein Leid von dir geschehen, und sie sollen dir alle vergangenen Missetaten erlassen, und 
weder Menschen noch Hunde sollen dich weiter verfolgen." 

Da gab der Wolf mit Bewegungen des Schwanzes und der Ohren, mit Gebärden und Kopf- 
nicken zu erkennen, dass er auf den Vorschlag des Heiligen eingehe, worauf dieser, fortfahrend 
in seiner Rede, beifügte: •Bruder Wolf, weil du damit einverstanden bist, diesen Frieden zu 
schließen, verspreche ich dir: Ich will dir, solange du lebst, durch die Leute dieser Gegend deine 
tägliche Kost verschaffen. Du wirst keinen Hunger mehr leiden müssen; denn ich weiß sehr wohl, 
du tust alles Schlimme nur vom Hunger getrieben. Aber weil ich, mein Bruder Wolf, dir solche 
Gunst erwirke, musst du mir auch versprechen, dass du nie wieder einem Tier oder Menschen ein 
Leid zufügst. Versprichst du mir das?" 

Der Wolf gab durch Kopfnicken deutlich zu erkennen, dass er damit einverstanden sei. Darauf 
sprach der heilige Franz: •Bruder Wolf, du musst mir ein Pfand geben, dass ich mich auf das, was 
du versprochen hast, verlassen kann." Und der heilige Franz streckte seine Hand aus, um das 
Pfand der Treue entgegenzunehmen; und der Wolf hob die rechte Tatze und legte sie zutraulich 
und sanft in die Hand des heiligen Franz. Damit gab er ihm das Zeichen der Treue, so gut er's ver- 
mochte. 

Zuletzt sprach der Heilige: •Bruder Wolf, ich befehle dir im Namen des Herrn Jesus Christus, 
komm nun ohne Bangen mit mir zu den Häusern der Menschen, damit wir im Namen des Herrn 
diesen Frieden besiegeln!" Und der Wolf gehorchte und folgte dem heiligen Franz gleich einem 
sanften Lamme. 

Wie das die Leute sahen, waren sie aufs Höchste verwundert, und sogleich ging die Neuigkeit 
durch die ganze Stadt, sodass alle, Männer und Frauen, Groß und Klein, auf dem Stadtplatz zu- 
sammenkamen, wo sich der Heilige mit dem Wolf befand. Vor der zahlreichen Menge des 
Volkes hielt der heilige Franz eine wundersame Predigt und schloss: •Höret denn, meine Lieben, 
dieser Bruder Wolf, der vor euch steht, hat mir versprochen und mir ein Treupfand gegeben, dass 
er Frieden mit euch schließen will. Niemandem von euch wird er ferner ein Leides tun, sofern 
auch ihr ihm versprecht, für seinen täglichen Unterhalt aufzukommen. Ich verbürge mich für 
Bruder Wolf, dass er den Friedensvertrag getreulich achten wird." 

Da versprachen alle Versammelten mit lautem Zuruf, sie wollten fortan den Wolf ernähren. 
Und der Wolf lebte noch zwei Jahre und ließ sich von Tür zu Tür die Nahrung geben, ohne je- 
mand ein Leid zu tun; und auch die Leute taten ihm nichts zu Leide und fütterten ihn freundlich. 
Und sonderbar, nie bellte ein Hund gegen ihn. 

Schließlich starb Bruder Wolf an Altersschwäche. Die Bürgersleute waren über seinen Tod 
sehr traurig. Denn wenn er so friedlich und in sanfter Geduld durch die Stadt ging, erinnerte er sie 
an die wundersame Tugend und Heiligkeit des seligen Franz. - A laude di Cristo. Amen. 



Der Grabstein von Gubbio 363 

A laude di Cristo, zu Lob und Ehren unseres Herrn Jesus Christus also wur- 
de diese Geschichte aufgeschrieben, wenn wir denn den Schlusssatz buchstäb- 
lich und den Chronisten beim Wort nehmen wollen. Aber so ganz wörtlich 
scheint das nicht einmal der Erzähler selbst verstanden zu haben. •Wunder- 
sam" nennt er das Ereignis, das er für die Nachwelt überliefert. Immer wieder 
ist da die Rede vom •heiligen Franz" und vom •seligen Vater"; von ihm wird 
gesagt, dass er seine ganze •Hoffnung auf den Herrn Jesus Christus setzt", dass 
er mit dem Kreuz in der Hand und mit einem Gebet auf den Lippen ungeachtet 
der •schrecklichen Wut" des Wolfes diesem entgegentritt und bewirkt, dass das 
•Untier" sich in ein •Lamm" verwandelt. Und woran erinnert der Wolf die Be- 
wohner von Gubbio, wenn er nach seiner Bekehrung •friedlich und in sanfter 
Geduld" durch die Stadt geht? Woran denken die späteren Generationen, wenn 
sie einander immer neu diese Geschichte vom Wolf erzählen, gegen den •nie 
ein Hund bellte", nachdem der •selige Vater Franz" ihn bezähmt hatte •im Na- 
men Christi"? Richten sich dabei ihre Gedanken auf Gottes wundersames Wir- 
ken? Auf den Herren Jesus Christus? Auf den Mann aus Nazaret, der die Fried- 
liebenden selig preist? Dem Chronisten zufolge denken sie vielmehr •an die 
wundersame Tugend und Heiligkeit des seligen Franz." - A laude di Cristo? 

Wohl eher A laude di Francesco, zu Lob und Ehren des seraphischen Vaters, 
hat der Chronist diese Episode aufgezeichnet! Denn - und davon spricht jeder 
Abschnitt und jede Zeile - seinen Ruhm galt es zu mehren, seinen Namen zu 
ehren, sein Gedächtnis wach zu halten, in der Hoffnung, dass dabei ein kleiner 
Lichtglanz auch über seine Jünger sich ergieße. 

Wolf oder Wölfin? 

Auffallenderweise scheinen die ersten Biografen des heiligen Franz die Über- 
lieferung vom befriedeten Wolf nicht zu kennen. Jedenfalls findet sich nicht die 
geringste Spur davon in ihren Schriften. Erstmals erwähnt wird die wundersa- 
me Begebenheit in der Legendensammlung eines unbekannten Verfassers, die 
dieser in den Jahren 1322-1329, also ziemlich genau ein Jahrhundert nach dem 
Tod des Heiligen, zusammenstellt und unter der Bezeichnung Fioretti in Um- 
lauf bringt. Wie der Titel sagt, handelt es sich dabei um einen Blütenkranz aus 
erbaulichen Geschichten und erhebenden Erzählungen, den die schlichte 
Volksfrömmigkeit dem Poverello gewunden hat. Diese Schilderungen sind von 
einer entwaffnenden Unmittelbarkeit; einzelne Episoden wie etwa die Vogel- 
predigt oder die Zähmung des wütenden Wolfes werden mit ihrer Tiefe und 
Anschaulichkeit höchsten dichterischen Ansprüchen gerecht. In fast allen Er- 
zählungen findet sich jene Mischung von Naivität und Gläubigkeit, die nichts 
mit arglosem Aberglauben zu tun hat, sondern von einem feinen Gespür für das 



Josef lmbach 364 

Stimmige und Wesentliche zeugt. Hier erzählt das Volk dem Volke, und wer 
diese Geschichten hört, hört gleichzeitig heraus, dass sie viel mehr bedeuten, 
als was sie sagen. Wie der Wind die Saiten einer Harfe leise zum Schwingen 
bringt, so berühren die Fioretti die Seele und wecken Empfindungen, welche 
sich genauso wenig in Worte fassen lassen wie die Visionen der Mystiker und 
die Gesichte der Seherinnen. 

Gerade deshalb besteht gleichzeitig die Gefahr, dass man sich bei der Lektü- 
re auf das Erbauliche und Beschauliche beschränkt. Die frommen Schilderun- 
gen passen dann bestens zu jener noch immer verbreiteten Vorstellung, nach 
welcher der kleine Kaufmannssohn aus Assisi lediglich ein naturseliger 
Schwärmer und unbeschwerter Spielmann Gottes war, ein Gottesnarr eben, der 
den Tauben Nester baute, den Spinnen ihre Netze flickte und den Vögeln pre- 
digte, die schon damals geduldiger zuhörten als die geplagten Christenmen- 
schen. Eine Geschichte wie die von dem grimmen Wolf, der sich von der Sanft- 
mut und Herzenseinfalt des Poverello besiegen lässt, fügt sich dann nahtlos in 
dieses Bild. 

Zu diesem Bild wiederum passt, dass jene, welche daran gemalt haben und 
weiterhin daran malen, um alles in der Welt beweisen wollen, dass es den Tat- 
sachen entspricht. Wie aber lässt sich Derartiges belegen? Indem man darauf 
verweist, dass der einfache, von keinerlei theologischen Spekulationen verdor- 
bene Volksglaube seit jeher einen wachen Sinn entwickelt habe für das Wahre, 
das Echte, das Unverfälschte. Wo aber findet sich dieses Unverfälschte, Echte 
und Wahre? Vorzugsweise in den Legenden. Und was ist das Wichtigste an den 
Legenden? Doch wohl der historische Kern, den sie allesamt enthalten! 

Zu welch schalen Ergebnissen eine solche Sicht führt, dokumentiert ein 
Franziskaner aus dem (heute erloschenen) Zweig der Reformaten in seiner 
1886 erschienenen Schrift Die wundersamen Taten des heiligen Franziskus in 
Gubbio.2 Zunächst empört sich der gelehrte Minderbruder darüber, dass man- 
che das Wolfswunder überhaupt anzuzweifeln wagen. Dass die ersten Lebens- 
beschreibungen des Franziskus darüber nichts berichten, versteht sich für ihn 
von selbst, da bekanntlich kein Biograf sämtliche Ereignisse aus dem Leben 
des Heiligen aufgezeichnet hat. Uneinsichtige werden überdies darauf hinge- 
wiesen, dass der Grabstein des Wolfes in Gubbio noch immer zu sehen ist. Wo 
sich aber ein solcher Grabstein findet, muss auch ein Wolf begraben sein. Ein 
Wolfsgrab wiederum konnte nur errichtet werden, weil die Bestie sich bekehrt 
hatte - oder wäre vielleicht denkbar, dass man irgendeinem streunenden Ise- 

2 Vgl. Diego dalle Grotte di Castro, Meraviglie di San Francesco in Gubbio, Gubbio 1886, 31-37. 
- Die Reformaten (OFMRef) sind 1532 aus dem Zweig der Minderbrüder der regulären Obser- 
vanz hervorgegangen und wurden 1897 von Papst Leo XIII. zusammen mit anderen kleineren fran- 
ziskanischen Gruppierungen in den Orden der Minderbrüder (OFM) integriert. 



Der Grabstein von Gubbio 365 

grim ein Begräbnis bereitete?! Außerdem, so der fromme Forscher, legen in 
Gubbio zahlreiche Gemälde und Fresken davon Zeugnis ab, dass die Begeben- 
heit sich tatsächlich wie in den Fioretti geschildert ereignet hat. Deshalb wen- 
det sich der geschichtskundige Franziskusjünger vehement gegen eine allego- 
rische Interpretation, nach welcher es sich (wie manche mutmaßen) bei dem 
,Wolf in Wirklichkeit um eine Dirne handelte, die sich auf die Predigt des 
Franziskus hin bekehrt habe. Wann aber - dies der gewichtigste Einwand ge- 
gen diese Deutung - •hat man je gehört, dass eine Buhlerin Männer ver- 
schlingt? Und dass diese zu den Waffen greifen müssen, um sich eines lieder- 
lichen Frauenzimmers zu erwehren? Wie sollte denn ein feiges Weib nur fähig 
sein, eine ganze Stadt in Angst und Schrecken zu versetzen!"3 Zu guter Letzt 
beteiligt sich der gelehrte Klostermann noch an einem Streit, der allerdings, 
Gott sei's gedankt, nicht mit Schwertern und Schildern, sondern bloß mit Gän- 
sefedern und Federkielen ausgetragen wurde. Dabei ging es um die heikle Fra- 
ge, ob das gezähmte Untier nun ein Wolf oder eine Wölfin war. Nachdem der 
Verfasser die einschlägigen Darstellungen in den Kirchen von Gubbio etwas 
genauer betrachtet hat, meint er, mit einiger Sicherheit sagen zu können, dass 
es sich bei der Bestie um eine Wölfin handelte. 1886, als diese Erkenntnis im 
Druck erschien, feierte Sigmund Freud gerade seinen dreißigsten Geburtstag. 

Verfremdung? 

Wer sich für Legenden nur interessiert, um einen möglichen historischen Kern 
zu ermitteln, sollte der Poesie nicht weiteren Schaden zufügen, sondern sich 
besser mit Dingen befassen, bei denen bloß die harten Fakten zählen, bei- 
spielsweise mit Statistiken oder mit Bankgeschäften. 

Mehr Gespür für das eigentliche Anliegen der Wolfslegende bewiesen gegen 
Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts zwei noch heute oft zitierte 
Franziskus-Forscher, nämlich der Franzose Paul Sabatier und der Däne Johan- 
nes Jörgensen.4 

Für Jörgensen, der seine Lebensbeschreibung im Jahre 1907 veröffentlichte, 
ist der Wolf von Gubbio eine literarische Verhüllung einer von Franz herbeige- 
führten Verwandlung eines bösartigen Ortstyrannen in einen edelmütigen Bür- 
germeister. Die allegorische Verfremdung erklärt Jörgensen aus der Rücksicht, 
welche der Erzähler auf die Empfindsamkeit der Feudalherren genommen 
habe. 

1 Ebd., 36. 
4 Deutsche Übersetzungen: P. Sabatier, Das Leben des heiligen Franz von Assisi. Zürich 1919; J. 
Jörgensen, Der heilige Franz von Assisi. München 1952. 



Josef Imbach 366 

Sabatier, dessen Studie im Jahre 1894 erschien, sieht in der Legende eine 
narrative Ausgestaltung einer anderen Geschichte aus den Fioretti, welche von 
der Bekehrung dreier Räuber handelt5, in der sich ihrerseits konkrete Erfahrun- 
gen des heiligen Franz widerspiegeln. 

Eines Tages kommen drei Räuber zur Behausung der Brüder und wollen den 
Guardian zwingen, ihnen zu essen zu geben. Doch der verjagt sie unter 
Schmäh- und Schimpfreden. Kurz darauf kehrt Franz mit einer Tasche voll 
Brot und einer Flasche Wein vom Bettelgang zurück. Als der Guardian ihm 
voller Stolz erzählt, wie er die Räuber verjagt hat, bekommt er einen scharfen 
Verweis: Er habe sich unfromm benommen; Sünder würden eher durch Sanft- 
mut denn durch Drohungen zur Besinnung gebracht. •Du nimmst sofort diese 
Tasche voll Brot und das Korbfläschchen mit Wein, das ich erhalten habe, und 
mit eifrigem Suchen wirst du den Räubern über Berg und Tal nachgehen, bis du 
sie findest, und wirst ihnen alles Brot und den Wein in meinem Namen anbie- 
ten, vor ihnen dich niederwerfen und sie demütig um Entschuldigung bitten 
wegen deiner Unfreundlichkeit und Härte. Dann bittest du sie in meinem Na- 
men, sie möchten fernerhin nicht mehr so üble Dinge aushecken, sondern Gott 
fürchten und den Menschen nicht wehtun. Wenn sie dies erfüllen wollten, so 
wolle ich jederzeit dafür sorgen, dass sie nicht Mangel am Nötigen leiden. 
Dann, wenn du ihnen dies in aller Demut gesagt hast, kehre heim!" So viel 
Nachsicht führt zur Einsicht. Noch während die Räuber die von Franz ge- 
schickten Gaben verzehren, beschließen sie, den Heiligen aufzusuchen und in 
seiner Gemeinschaft um Aufnahme zu bitten. 

Gelegentlich wurde auch vermutet, dass die Wolfslegende eine Paraphrase 
der Geschichte von den bösen Geistern darstelle, welche die Niederlassung 
von Portiuncola belagern.6 Allerdings vermag keiner von diesen Abergeistern 
in das Haus einzudringen, weil die Brüder ein überaus heiliges Leben führen. 
•Nach einiger Zeit aber fand sich ein Bruder, von zorniger Ungeduld erregt, 
und schürte gehässige Intrigen gegen einen der Gefährten; und weil hierdurch 
die Pforte der Tugend aus den Angeln gehoben und der Eingang für das Böse 
freigelegt war, konnte der Teufel hereinkommen." Franziskus jedoch • und 
hier besteht nun tatsächlich eine gewisse sachliche Querverbindung zur Wolfs- 
legende - bemerkt, •dass der Wolf sich an eines seiner Schäflein heranmacht, 
um es zu verschlingen". Er lässt den Fehlbaren rufen, der daraufhin in sich 
geht. •Wie sich das Schäflein dem Rachen des grausamen Untiers entrissen 
fühlte, dankte es Gott und dem seligen Franz und verharrte von nun an, dank 

5 Vgl. Karrer, 481^87 (Fioretti, Kap. 26: Wie der heilige Franz drei Räuber bekehrte); das fol- 
gende Zitat: 483f. - Die gleiche Episode wird, allerdings in etwas anderer Form, noch in einer wei- 
teren Quelle, im Speculum Perfectionis (Spiegel der Vollkommenheit, Kap. 66) erwähnt. 
6 Vgl. die Hinweise bei Karrer, 783. Die Legende selbst: Fioretti, Kap. 23: Böse Geister belagern 
das Haus von Porziuncola, 463^4-67; dort auch die folgenden Zitate. 



Der Grabstein von Gubbio 367 

der Verdienste seines Hirten, in einem frommen Wandel bis zu seinem Leben- 
sende." 

Beweisen lässt sich keine der drei Lesearten. Fest steht hingegen, dass in je- 
der von ihnen ein existenzieller biografischer Hintergrund durchscheint, der 
uns den Zugang zur Wolfslegende erleichtert. 

Erfahrungseinsichten 

•Etwas Wundersames" sei er im Begriffe zu berichten, sagt der Chronist, bevor 
er mit seiner Erzählung beginnt. Die meisten Leser und Leserinnen werden ihm 
zustimmen, noch bevor sie mit der Lektüre zu Ende sind. •Von schreckhafter 
Größe" und in seinem Hunger •von grimmiger Wildheit" ist der Wolf, der eine 
ganze Stadt und deren Umfeld bedroht. Wehren können sich die Bewohner nur 
mit Waffen. Und wer bewaffnet geht, hat Übles vor - oder hat Angst. 

Es ist dies eine Situation, welche Franziskus selber nicht fremd war. Seit sei- 
ner Geburt im Jahre 1182 liegt seine Heimatstadt mit dem benachbarten Peru- 
gia in blutiger Fehde um die wirtschaftliche Vorherrschaft. Überfälle, Schläge- 
reien, regelrechte Schlachten gehören zum Alltag. Aber auch in Assisi selber 
herrscht Kampfstimmung. Die Majores, die auf den Kaiser vereidigten Edel- 
leute, unterdrücken die Minores, die aufstrebende Bürgerschaft. Diese macht 
sich im Jahre 1200 die Abwesenheit des Herzogs von Spoleto, des Deutschen 
Konrad von Irslingen, zu Nutze, stürmt die Zwingburg über der Stadt, zerstört 
die Festung, ruft die Republik Assisi aus und metzelt die Adeligen nieder, so- 
fern ihnen nicht die Flucht gelingt. Zwei Jahre später zieht die Bürgerwehr von 
Assisi gegen Perugia ins Feld und erleidet beim Ponte San Giovanni eine ver- 
nichtende Niederlage. Franziskus, der bei dem Unternehmen dabei ist, ver- 
bringt fast ein Jahr als Kriegsgefangener in einem dunklen Verlies in Perugia. 
Kaum zurück in Assisi, denkt er schon wieder an Krieg. Im Sommer 1204 zieht 
es ihn hinunter, nach Süden, wo er sich dem Anführer der päpstlichen Truppen, 
dem siegreichen Walter von Brienne, anschließen will, dessen Söldner in Apu- 
lien herumlümmeln und die Bauern schikanieren. Schon in Spoleto überfallen 
ihn Zweifel, gerät er ins Nachdenken, gleicht er immer mehr dem Ritter von 
der traurigen Gestalt - und kehrt um. Er hat genug von den Schlächtereien. 
Später wird er seinen Gefährten sogar verbieten, bei ihren Wanderungen einen 
Stock zu benützen, weil der als Waffe dienen könnte. 

Wer dem Feind mit einer Waffe in der Hand entgegentritt, muss auf- und 
nachrüsten - und das gilt gleicherweise für den Gegner. Wenn der Erstere 
knurrt, wird der Letztere mit den Zähnen fletschen, der Erste wird zum Stock 
greifen, der Zweite sich eine Axt besorgen... •Bewaffnet" nur wagen sich die 
Bewohner von Gubbio ins Freie, den Wolf bedrohend. •Zähnefletschend" 



Josef Imbach 368 

streift der Wolf durch die Gegend, Panik verbreitend. Bedarf da das Symbol der 
Stadtmauer noch eigens der Deutung? Angesichts dieser Lage gibt es nur ein 
Hier oder ein Dort, ein Diesseits oder ein Jenseits, ein Entweder oder ein Oder 
- bis einer auf den verrückten Gedanken verfällt, die Waffen zu Hause und die 
Mauer hinter sich zu lassen. 

Der Anblick des Kreuzes schon zähmt den Wolf. Der Legendendichter mag 
damit die •göttliche Kraft" gemeint und an ein Wunder gedacht haben. Das ei- 
gentliche Wunder aber besteht doch wohl darin, dass ein Mensch plötzlich er- 
kennt, dass diese ganze irrsinnige Geschichte nur so lange dauern kann, als sich 
alle an die Spielregeln halten. 

Dabei verhält es sich keineswegs so, dass Franz sich passiv verhält. Täte er 
dies, so wäre er schlicht von Sinnen. Vielmehr begründet er sein ungewöhnli- 
ches Verhalten, wobei er selbst auf verbale Gewalt verzichtet. Seine Rede ist 
getragen vom Vertrauen auf die Einsicht dessen, dem es, überrascht von so viel 
Beherztheit, die Sprache verschlägt, oder, wie die Legende sagt, von Zutrauen 
zu dem, der vor Überraschung seinen •wilden Rachen" schließt. Nicht mit Dul- 
dermiene tritt Franz dem Wolf entgegen, sondern furchtlos und energisch: Du 
bist ein •Räuber und Mörder"; was du dir herausnimmst, ist mehr als bloßer 
Mundraub, und deshalb würdest du verdienen, dass man dich dem Tod überlie- 
fert! Nichts wird verharmlost, nichts unter den Tisch gewischt, nichts unter den 
Teppich gekehrt. Aber? Aber es wird auch nicht verschwiegen, dass, weil alle 
sich streng an die Regeln dieses unseligen Gesellschaftsspiels gehalten haben, 
gewisse Sachzwänge eingetreten sind, und auch dass mildernde Umstände vor- 
liegen. •Ich weiß sehr wohl, du tust alles Schlimme nur vom Hunger getrie- 
ben." Im Klartext: Du bist der böse Wolf nur, weil die Bewohner von Gubbio 
keine Unschuldslämmer sind. •Ich will dir", sagt Franz, •solange du lebst, 
durch die Leute dieser Gegend deine tägliche Kost verschaffen." Zur Erinne- 
rung: Das Gleiche hatte Franz auch den drei Räubern versprochen. Und wie 
diesen gewährt der Heilige auch dem Wolf Amnestie. Wohl ist damit eine Be- 
dingung verbunden, die sich allerdings von selbst versteht, nämlich, •dass kei- 
nem mehr ein Leid geschehen darf'. Aber von einer Strafe ist nicht die Rede, 
begreiflicherweise. Im Unterschied zur Sühne eignet der Strafe etwas Äußerli- 
ches. Sie besteht immer in einer Sanktion, die über die Schuldigen verhängt 
wird, sei es um der abschreckenden Wirkung willen, sei es, um das Verlangen 
nach Gerechtigkeit zu stillen. Die Sühne hingegen besteht in der Auseinander- 
setzung mit einer Schuld, in deren Aufarbeitung und in der Wiedergutma- 
chung, und wird von den Schuldigen selber geleistet. Welchen Sinn aber hat die 
Strafe noch, wenn der Wille vorhanden ist, diese Voraussetzungen zu erfüllen? 
Redet der barmherzige Vater in Jesu gleichnamigem Gleichnis (Lukasevange- 
lium, 15,15-32) vielleicht von Strafe, als der verloren geglaubte Sohn einsich- 
tig und voll Reue zu ihm zurückfindet? 



Der Grabstein von Gubbio 369 

Wie kommt der Wolf dazu, seinen Sinn zu ändern? Sicher geschieht dies 
nicht aus der Überraschung heraus, dass einer ihm waffenlos entgegenkommt. 
Dieser Anblick bewirkt bloß, dass •sein schaurig aufgesperrter Rachen" sich 
schließt. Mit anderen Worten, was er gerade erlebt, macht ihn fassungslos. Die 
Reaktion ist Verblüffung, aber noch keine Sinnesänderung. Man könnte auch 
andersherum fragen: Warum kann Franz dem Wolf entgegentreten? Wie findet 
er den Mut dazu? Offenbar ist es nicht sein Gottesglaube allein, der ihn zu die- 
sem Schritt bewegt; es hätten ja sonst auch die Gottesfürchtigen unter den Be- 
wohnern von Gubbio auf den gleichen Gedanken kommen können. 

Wie kommt der Wolf dazu, seinen Sinn zu ändern? Warum kann Franz dem 
Wolf entgegentreten? Die Antwort auf beide Fragen ist die gleiche. Und sie 
liegt auf der Hand. Während der Erzähler selber den Wolf als lupo terribile, als 
•Untier", bezeichnet, und die Bewohner der Stadt ihn als Ungeheuer betrach- 
ten, spricht Franz ihn - und zwar gleich neun Mal! - als/rate lupo, als •Bruder 
Wolf an, eine Qualifizierung, die sich der Erzähler ganz am Schluss selber zu 
Eigen macht (•Schließlich starb Bruder Wolf an Altersschwäche"), gerade als 
hätte er seinerseits eine Lehre gezogen aus dieser Geschichte. 

Konflikte sind unvermeidbar. Sie entstehen im privaten Leben und im öf- 
fentlichen Bereich. Mauern sind schnell errichtet, die Waffen leicht zur Hand. 
Im Grunde hat man dann nur die Wahl zwischen dem Gleichgewicht der Kräf- 
te und dem Schwergewicht des Vertrauens. Wer auf Letzteres setzt, kommt 
nicht darum herum, den ersten Schritt zu tun. Das gelingt wohl nur, wenn man 
selbst im Gegner und in der Feindin den Bruder oder die Schwester sieht. 

Dass Franziskus das erkannt hat, belegt eine kurze Stelle aus seiner ersten 
Ordensregel, die er im Jahre 1221 für seine Gefährten verfasste: •Und mag zu 
ihnen [den Brüdern] kommen, wer da will, Freund oder Feind, Dieb oder Räu- 
ber, sie sollen ihn voll Güte aufnehmen."7 Wenn die Legende vom gezähmten 
Wolf einen historischen Kern enthält, dann ist er hier zu finden. Dass sie eine 
zeitlose Wahrheit enthält, beweist die Tatsache, dass von einem, der 1700 Jah- 
re früher und zehntausend Kilometer von Assisi entfernt lebte, Ähnliches er- 
zählt wird: •Der Erleuchtete spricht: Auf der Berghalde weilend, zog ich 
Löwen und Tiger durch die Kraft der Freundschaft zu mir. Von Löwen und Ti- 
gern, von Panthern, Bären und Wölfen, von Antilopen, Hirschen und Ebern 
umgeben, lebe ich im Wald. Kein Wesen erschrickt vor mir, und auch ich bin 
bar jeglicher Furcht vor allem Lebendigen."8 

7 Franz von Assisi, Die nicht bestätigte Regel des Minderbrüderordens (Kap. 7), in: K. Eßer - L. 
Hardick, Die Schriften des heiligen Franz von Assisi. Werl 1956,51-77; 58f. 
8 Zit. A. Holl, Der letzte Christ. Stuttgart 1979, 184. 



Josef Imbach 370 

Die subversive Lebenskraft 

Bisher haben wir die ganze Legende auf der Objektstufe betrachtet. Wenn ich 
von der Objektstufe rede, meine ich damit, dass die einzelnen auftretenden Ge- 
stalten als individuelle Wesen gesehen werden. Dies bedeutet, dass ich mich 
mit meinen Gefühlen und Erfahrungen und Fragen in der einen oder anderen 
Person wiederfinde, mich für sie entscheide und mich mehr oder weniger be- 
wusst mit ihr identifiziere. 

Anders verhält es sich, wenn ich eine Erzählung subjektstufig interpretiere. 
Auf der Subjektstufe repräsentieren die einzelnen Figuren, aber auch Tiere, 
Pflanzen oder Symbole jene Neigungen, Charaktereigenschaften und Hand- 
lungsmuster, die mir selber eigen sind und die mein Denken prägen und mein 
Tun bestimmen. 

Subjektstufig gesehen gehören die beiden von Franziskus miteinander ver- 
söhnten Parteien, nämlich der Wolf und die Bevölkerung von Gubbio, zusam- 
men. Bei näherem Hinsehen erweist sich nämlich, dass der erste Eindruck, den 
die Lektüre dieser Legende hinterlässt, trügt. Nur scheinbar verhält es sich so, 
dass die Bewohner im Recht sind, weil hier gute Menschen gegen einen bösen 
Wolf kämpfen. Der Wolf hat genauso eine Daseinsberechtigung wie die Leute 
von Gubbio. Wenn Franziskus sagt, dass der Wolf •Gottes Geschöpfe erbar- 
mungslos" umbringt, so stellt er sich damit zweifellos hinter die Bürgerschaft. 
Allerdings darf man nicht übersehen, dass er dieses Urteil sofort relativiert und 
gleichzeitig auch für den Wolf Partei ergreift, indem er ihm zugute hält, dass er 
•alles Schlimme nur vom Hunger getrieben" tut. Wenn wir genau hinsehen, be- 
merken wir schnell, dass der Wolf und die Bevölkerung sich gar nicht wesent- 
lich voneinander unterscheiden. Beide liegen miteinander im Streit, und zwar 
in einem Streit auf Leben und Tod. Beide sind bewehrt; der Wolf zeigt •zähne- 
fletschend" seinen •wilden Rachen", während die Leute sich nur noch •be- 
waffnet" vor die Stadtmauer wagen. Beide sind auf der Hut und fürchten sich 
voreinander. Sie meiden einander, wenn Gefahr droht und greifen einander an, 
wenn sie eine Chance sehen, den Feind zu vernichten. Die Bevölkerung und 
der Wolf stehen also gewissermaßen für ein und dieselbe Person. Wölfe sind 
eben auch nur Menschen. Und Menschen verhalten sich leider oft wie Wölfe. 
Tiefenpsychologisch ausgedrückt: Der Wolf hat die Funktion des Schattens. 
Und die Abwehrmechanismen, die eine Person entwickelt, um den Schatten 
nicht zu sehen, erinnern an den Stadtwall, hinter dem sich die Bürgerschaft von 
Gubbio verschanzt. 

Schatten meint hier jene unterdrückten und verdrängten (gleichgeschlecht- 
lichen') Eigenschaften, die im Unbewussten ihr heimliches Wesen treiben.9 

9 Handelt es sich um gegengeschlechtliche Eigenschaften, die wir verdrängen, weil wir sie als un- 
angemessen betrachten, sprechen wir vom Animus, bzw. von der Anima. 



Der Grabstein von Gubbio 371 

Abgelehnt werden diese Eigenschaften, weil sie mit den übrigen, mehr oder 
weniger bewusst gewählten, unverträglich erscheinen. In gewisser Weise ist 
der Schatten also der dunkle Bruder beziehungsweise die dunkle Schwester 
unseres Ich, wobei zwischen dem persönlichen Schatten und dem kollektiven 
Schatten zu unterscheiden ist. Ein geradezu klassisches Beispiel dafür findet 
sich in Goethes Faust. In der Szene vor dem Tor gesteht Faust seinem Famulus, 
dass es ihn rauschhaft drängt •zu neuem bunten Leben". Famulus Wagner (•Ich 
hatte selbst oft grillenhafte Stunden, / Doch solchen Trieb hab ich noch nie 
empfunden.")10 verkörpert den persönlichen, Mephisto hingegen den kollekti- 
ven Schatten Fausts. Die Gegenüberstellung von Ich und Schatten taucht in der 
Mythologie und in der Literatur häufig auf; Beispiele dafür sind die Geschwis- 
terpaare Romulus und Remus, Kain und Abel, Rahel und Lea. In der modernen 
Literatur wird, wie der •Schattenbruder" in E. T. A. Hoffmanns Elixieren des 
Teufels zeigt, das Thema des Schattens seit langem thematisiert. In Dostojews- 
kis Roman Die Brüder Karamasow begegnet Iwan seinem Schatten im Fieber- 
traum in der Gestalt des Teufels. In Der Idiot tritt der Wüstling Rogoschin als 
Gegenspieler des arglosen Fürsten Myschkin in Erscheinung, während Narziss 
und Goldmund in Hermann Hesses gleichnamigem Roman die Zerrissenheit 
zwischen Geistigkeit und Sinnlichkeit verkörpern. Psychologisch gesehen ist 
allerdings stets von einer einzigen Person die Rede, welche ihren Schatten we- 
der akzeptiert noch integriert hat und sich deshalb als zwiespältig erlebt. 

Offenbar neigen wir dazu, unseren Schatten zu verleugnen, weil wir die Ei- 
genschaften, die wir an uns nicht bejahen können, als peinlich empfinden. Wir 
ziehen es vor, im Schatten unseres Schattens zu leben. Dennoch lässt sich nicht 
vermeiden, dass wir von unserem Schatten immer wieder einmal eingeholt 
werden, so etwa, wenn wir, ganz entgegen unserem Willen und unseren Ab- 
sichten, die Kontrolle über uns verlieren. So kann es geschehen, dass wir im 
Affekt oder aus Aggressivität einen Menschen, den wir eigentlich ganz gut mö- 
gen, anschreien, beleidigen oder demütigen. Hinterher sind wir dann verwun- 
dert, dass wir uns derart vergessen konnten. Und sagen uns wohl im Stillen: 
Wie war das bloß möglich? Das war nicht ich. Aber wer denn sonst? 

Solange wir nicht fähig sind, zu unserem Schatten zu stehen, zielen unsere 
ganzen Anstrengungen darauf, ihn zu verdrängen. Das hat unter anderem zur 
Folge, dass wir andere Menschen aufgrund eben jener Eigenschaften ablehnen, 
die wir an uns selber nicht ausstehen können - und so in den anderen letztlich 
uns selber bekämpfen. Auf diese Weise bringen wir unsere ganze Kreativität 
zum Ersticken. Solange es uns nicht gelingt, unseren Schatten gleichsam bei 
der Hand zu nehmen, versperrt er uns den Weg zu den in unserem Unbewussten 
brachliegenden schöpferischen Fähigkeiten. Menschen, die ihren Schatten und 

' J. W. von Goethe, Faust I, Verse 1121 und lOOOf. 



Josef Imbach 372 

damit einen wesentlichen Teil von sich selber verleugnen, stehen unter einem 
permanenten Druck. Ihr geistiges Niveau ist, wie Jolande Jacobi bemerkt, •kei- 
neswegs etwas natürlich Gewachsenes, sondern vielmehr ein künstlich er- 
zwungenes und gewaltsam aufrecht erhaltenes Gerüst und läuft ständig Gefahr, 
schon unter der geringsten Belastung einzubrechen. Wir sehen, wie diese Men- 
schen Mühe haben oder überhaupt unfähig sind, zu ihrer inneren Wahrheit zu 
stehen, eine richtige Beziehung einzugehen oder eine lebendig durchpulste Ar- 
beit zu leisten, und wie sie sich immer stärker in den Fangarmen der Neurose 
verstricken, je mehr Verdrängtes sich ihrer Schattenschicht auflagert."" 

Bezüglich dieser Problematik kann uns die Legende vom gezähmten Wolf 
ein paar wichtige Einsichten vermitteln. Dabei ist allerdings zu beachten, dass 
der Wolf ein ambivalentes Symbol darstellt.12 

In seinem negativen Aspekt verkörpert der Wolf das Böse schlechthin. In der 
germanischen Mythologie erscheint er als Begleiter Wotans, des Gottes der 
Winde und der Schlachten und des Totenreiches. Gleichzeitig herrscht dort die 
Vorstellung, dass das Ende der Welt gekommen ist, wenn der Fenriswolf sich 
losmacht und Sonne und Mond und Götter verschlingt. Im Alten Rom ist der 
Wolf dem Kriegsgott Mars zugehörig. Auch im Hinduismus begegnet man ihm 
in der Gesellschaft Schrecken erregender Gottheiten. In den Sagen vieler Völ- 
ker gilt er als Sinnbild des Krieges und der Aggression. Dieser destruktive 
Aspekt kommt auch darin zum Ausdruck, dass Hades, der Fürst der Unterwelt, 
einen Mantel aus Wolfspelz trägt. Der reißende Wolf verkörpert Rücksichtslo- 
sigkeit und Brutalität, aber auch unersättliche Gier, worauf der Ausdruck 
Wolfshunger hindeutet, sowie der Umstand, dass im Englischen wolf auch als 
Verb gebraucht wird, in der Bedeutung von gierig verschlingen (wörtlich: Wol- 
fen). Daneben wird freilich übersehen, dass der Wolf außerdem einen positi- 
ven, geistverwandten Aspekt repräsentiert. Da er in der Dunkelheit gut sieht, 
und wegen seiner erstaunlichen natürlichen Intelligenz, kannte man ihn in 
Nordeuropa auch als lichthaftes Symbol. In der griechischen Mythologie 
gehört der Wolf zum Sonnengott Apoll, dem Bewusstseinsprinzip. Im Fernen 
Osten verehrte man ihn als himmlisches Wesen, bei den Mongolen als Ahnva- 
ter des Dschingis-Khans, bei den Chinesen als Wächter des Himmelspalastes. 
Die legendäre Wölfin, welche Romulus und Remus säugte, gilt als Sinnbild le- 
bensspendender animalischer und chthonischer Mächte. 

Dieser Befund zeigt, dass das, was wir als Schatten betrachten, nicht not- 
wendigerweise oder zumindest nicht ausschließlich negativ zu bewerten ist. 
Das gilt auch für den Wolf unserer Legende, welcher den (kollektiven) Schat- 
ten versinnbildet. 

" J. Jacobi, Die Psychologie von C. G. Jung. Eine Einführung in das Gesamtwerk. Mit einem Ge- 
leitwort von C. G. Jung. Frankfurt am Main 1978, 114. 
12 Vgl. M.-L. von Franz, Der Schatten und das Böse im Märchen. München 1985, 233f. 



Der Grabstein von Gubbio 373 

Deshalb kann es nicht darum gehen, das ,Wölfische' zu verleugnen; vielmehr 
gilt es, diesen Aspekt zu integrieren. Wie das geschieht, zeigt uns wiederum die 
Legende, und zwar auf überaus eindrückliche und plastische Weise. Während die 
Bevölkerung des Städtchens nur ein Ziel kennt, nämlich das •Untier" zu töten, 
geht Franziskus auf den Wolf zu. Jeder Schritt, der zu dem Wolf hinführt, ist 
gleichzeitig ein Schritt in Richtung Schattenakzeptanz. In dem Augenblick, in 
welchem das •Untier" zum •Bruder Wolf wird, beginnt die Schattenintegration, 
was die Legende symbolisch mit dem Pakt ausdrückt. Dieser Pakt mit dem Wolf 
kann aber nur zu Stande kommen, wenn auch für ihn auf eine Weise gesorgt ist, 
dass er sich nicht mehr gezwungen sieht, über andere herzufallen. Das bedeutet, 
dass die Leute ihm, solange er lebt, die •tägliche Kost verschaffen" müssen. 

An dieser Stelle legt es sich nahe, den Schatten, den der Wolf verkörpert, 
näher zu benennen. Wir gehen wohl nicht fehl, wenn wir in diesem Wolf ein 
Symbol für die menschlichen Triebe und Urinstinkte sehen. Dieser Wolf ver- 
schlingt die Menschen reihenweise. Hinterhältig lauert er denen auf, die ihn 
ausrotten wollen (was offensichtlich nicht gelingt). Und am helllichten Tag 
fällt er über jene her, welche sich ihm leichtsinnig nähern. Franziskus indessen 
geht auf den Wolf zu, wohl wissend, in welch große Gefahr er sich begibt, 
gleichzeitig aber auch in der Gewissheit, dass diese Gefahr gebannt wird, wenn 
man den Wolf als Geschöpf Gottes und als Bruder betrachtet. Der reißende 
Wolf schließt seinen Rachen, sobald man ihm mit Vertrauen begegnet. Und er 
ist von dem Augenblick an nicht mehr gefährlich, in dem er auf geordnete Wei- 
se bekommt, was er zum Leben braucht. 

Damit aber erweist sich plötzlich, dass gerade jene Seiten, die wir oft nicht 
akzeptieren (vielleicht auch deshalb, weil sie gesellschaftlich nicht akzeptiert 
werden), ein großes Potenzial an Entfaltungsmöglichkeiten enthalten und so zu 
einer •subversiven Lebenskraft"13 und damit zu einer Quelle ungeheurer Krea- 
tivität werden können. Die Legende deutet dies an, wenn sie davon erzählt, wie 
•Männer und Frauen, Groß und Klein" dem gezähmten Wolf •freundlich" be- 
gegnen, und dass •kein Hund bellte gegen ihn". Im Klartext: Der Schatten ist 
jetzt nicht bloß akzeptiert, sondern auch integriert. 

Vielleicht verstehen wir jetzt, warum die Grabplatte des Wolfes in Gubbio 
noch heute wie eine Reliquie verehrt wird. Denn dieser Grabstein erinnert nicht 
nur an die zeitlose Wahrheit einer schönen Legende, sondern verweist auch auf 
einen Traum des Propheten Jesaja, dem die Menschen noch immer nachträu- 
men: dass nämlich der Wolf einmal friedlich weidet neben dem Lamme (vgl. 
Jesaja 65,25). 

1 So der Untertitel des Buches von V. Käst, Der Schatten in uns. Zürich, Düsseldorf 1999. 




