
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Andy Warhol - The Last Supper 
Christussuche hinter der Oberfläche1 

•Jede Kunst ist zugleich Oberfläche und Symbol. 
Diejenigen, die unter die Oberfläche tauchen, tun 
es auf eigene Gefahr." Oscar Wilde2 

•Gestern war ich in der Ausstellung von Andy Warhol: ,The Last Supper'. Er hat 
Poster und Bildwerke von Leonardo da Vincis ,Das letzte Abendmahl' genommen 
und hat sie coloriert, hat gezeigt, dass die Substanz sich nicht verändert, nur der 
Ausdruck ändert sich, je nach Farbe. 

Dann hat er das Abendmahl, vom Aufbau identisch nach da Vinci in die eigene 
Form umgesetzt und ein neuer Christus ist entstanden - der seine, kräftiger, aus- 
drucksvoller, markanter. Er kreist um ihn, Bild für Bild entsteht, immer wieder das 
gleiche und doch anders - so lange, bis seine Bilder Farben erhalten. Am Ende ist 

1 Diese Überlegungen gehen zurück auf eine Gründonnerstags-Betrachtung für Gäste in der 
Kommunität Venio OSB in München, Ostern 2000. 
2 Zitiert nach C. Thierolf, •All the Catholic Things", in: C. Schulz-Hoffmann (Hrsg.), Andy 
Warhol, The Last Supper. München 1998, 47. 



Im Spiegel der Zeit 379 

nach zahllosen Bildern sein Abendmahl fertig - er hat seinen Christus gefunden - so 
scheint es."3 

Dieser Brief einer Freundin ließ mich aufmerksam werden. Ich entdeckte ein 
ungewöhnliches Werk, das mir vorher nicht bekannt war. Tatsächlich handelt es 
sich nicht um ein Bild, sondern um ein Gesamtkunstwerk von ca. sechzig Einzeltei- 
len. 

Andy Warhol wird zu den Künstlern der Pop Art gerechnet, die sich seit den 50er 
Jahren in den USA und in Europa etabliert hat. Diese Kunstrichtung wendet den 
Blick auf Gegenstände des Alltags und zeigt in teilweise endlosen Reproduktionen 
Oberflächen ohne Tiefendimension. Die bekanntesten Beispiele sind wohl die 
Portraitserien von Marilyn Monroe und anderen Personen des öffentlichen Lebens, 
oder die werbeplakat-ähnlichen Bilder der Campbeils Suppendosen. Aber auch 
Wohnungseinrichtungs-Gegenstände, technische Geräte wie Staubsauger usw. 
werden zum beachtenswerten Objekt erhoben. Diese vertrauten Dinge des täglichen 
Lebens werden nur leicht verfremdet wiedergegeben. Was ist der Alltagsge- 
genstand in dem vorliegenden Werk? Andy Warhol nimmt eine billige Repro- 
duktion des •Cenacolo", des •Letzten Abendmahls" von Leonardo da Vinci zum 
Ausgangspunkt, erstellt Siebdrucke und spielt damit. Andere Ausschnitte, andere 
Formate, andere Farben, überklebte Farbstreifen, Tapetenmuster, militärisches 
Tarngrün, usw. Der Besucher sieht sich konfrontiert mit endlosen Plakatwänden 
voller Wiederholungen des immer Gleichen. Wie in einem Kaleidoskop, das ge- 
legentlich sanft geschüttelt wird. Ähnlich wie bei seinen Portrait-Wänden gibt es 
auch hier keine wirkliche Überraschung, was das Motiv betrifft, es geht nur um das 
oberflächlich Sichtbare - dieses allein ist Gegenstand der Veränderung. Als 
Betrachterin ist man schnell gelangweilt und wendet sich ab. Oder man bleibt hän- 
gen - und ist verstört. Unweigerlich stellt sich die Frage: Ist etwas dahinter - oder 
nicht? 

Im Katalog heißt es dazu: •Die Reduzierung auf die Oberfläche, Ergebnis der 
drucktechnischen Methode wie auch einer radikalen Isolierung des jeweiligen Bild- 
motivs aus der Gesamtkomposition der Fotovorlage (....) führt zu jener unver- 
gleichlichen Symbiose von Ehrfurcht und Ironie, von Melancholie und Zynismus, 
die niemand zu entwirren vermöchte."4 

Warhol selbst wiederholte immer wieder: •Hinter der Oberfläche ist nichts"5. Ei- 
ne Formel, die als Beschwörung benutzt wurde, um das Rätsel, das Geheimnis zu 
schützen?6 Oder hat er vielleicht den Auftrag, das Opus zu erstellen, wirklich nur 
angenommen, weil er für sich und für einen Stab von Leuten sorgen musste, als 
Gelderwerbsquelle sozusagen? 

Versteckspiel, Verkleidung, Camouflage gehörten zu seinem öffentlichen Leben. 
Geboren 1928 als Andrew Warhola, Kind karpatho-rufhenischer Eltern aus der heu- 
tigen Slowakei, war er wohl ein religiöser, zumindest religiös suchender Mensch. Er 

3 T. Miller, Brief an die Autorin, 1998 
4 C. Schulz-Hoffmann, •Are You Serious or Delirious? ", in: dies. (Anm. 2), 10 
5 C. Thierolf, (Anm. 2), 23. 
6 C. Schulz-Hoffmann (Anm. 4), 19. 



Im Spiegel der Zeit 380 

hat diese Seite allerdings Zeit seines Lebens weitgehend verborgen gehalten.7 Le- 
ben hinter der Oberfläche - auch hier. Erst nach seinem Tod wurde bekannt, dass er 
seine Pfarrkirche in New York mehrmals die Woche aufsuchte. Auf die Frage, ob er 
an Gott glaube, antwortete er einmal: •I guess, I do"8. In seinen beiden letzten Le- 
bensjahren hat er nur noch religiöse Motive aufgegriffen. Doch darum, um sein per- 
sönliches, auch leicht abergläubisches Kreisen und Suchen geht es nicht. Denn es ist 
müßig, heute, viele Jahre nach seinem Tod zu spekulieren, wozu er diesen Auftrag 
einer Bank angenommen hat. Möglicherweise wusste er es selbst nicht genau. Was 
bleibt, ist die Tatsache, dass er dem Abendmahl da Vincis etwas anderes, etwas 
Neues entgegen- und gegenübergestellt hat. Nicht zuletzt ist das •Gegenüber" auch 
buchstäblich gemeint: Der Ausstellungort befand sich genau auf der anderen 
Straßenseite in Mailand. Einen Monat nach der Ausstellungseröffnung, am 22. Fe- 
bruar 1987, starb Andy Warhol. 

•Die Wandlung" - Wandelt sich etwas? 

Betrachten wir das Thema des Bildes: Es zeigt die Einsetzung der Eucharistie, das, 
was wir am Gründonnerstag feiern. Wir sehen die Zuspitzung dessen, dass Gott in 
Jesus Mensch wurde, dass er •für uns gehorsam" wurde •bis zum Tod, bis zum Tod 
am Kreuz" wie es der Philipper-Hymnus formuliert (Phil 2,8), und dass er uns im- 
mer wieder durch Teilhabe an seinem Leib und Blut in diesen Akt der Hingabe hin- 
einnimmt. Dies geschieht: Jetzt. Hier und Heute. In jeder Eucharistiefeier. Nicht: 
Damals. Nicht: Später, nach dem Tod. Dann hoffentlich auch, und sicher in einer 
ganz anderen, unvorstellbaren Weise. Aber vor allem: Schon heute. So, wie wir je- 
den Tag aus Ägypten ausziehen können, sind wir auch jeden Tag eingeladen, an die- 
sem Mahl teilzunehmen. Wie wirkt das? Auf uns persönlich - nehmen wir uns als 
Verwandelte wahr? Wie wirkt es sich nach außen aus? Man könnte auch fragen: 
Sieht man uns das an? Für diejenigen, die regelmässig sonntags wie werktags die 
Eucharistiefeier begehen, ist dies eine endlose Kette von Feiern. Vergleichbar den 
Wänden Warhols, mit immer neuen Abendmahls-Szenen - immer wieder das Glei- 
che (oder sogar dasselbe?), nur ein bisschen kürzer oder länger, bunter oder blasser, 
leuchtender oder dunkler. Manchmal sind wir hellwach, manchmal todmüde. Und 
vielleicht kennen wir auch dies: Wir erleben die Feiern als ununterscheidbar iden- 
tisch. Immer und immer wieder hören wir dieselben Worte: Mehmet und esset alle 
davon. Das ist mein Leib ... Das ist mein Blut." 

So stellt sich im eigenen Leben ein ähnliches Kunstwerk her, wie wir es auf den Bil- 
dern sehen. Immer die gleichen Gesten, das Heben der Hostie, des Kelches, dieselben 

7 Ein wichtiges Ereignis in diesem Zusammenhang war auch, dass er 1968 ein Attentat nur 
knapp überlebte. Für kurze Zeit war er sogar klinisch tot. Die Feministin Valery Solanas 
schoß dreimal auf ihn und er erholte sich von den schweren Verletzungen nur sehr langsam 
(Daggett Dillenberger, 96). 
8 C. Thierolf, (Anm. 2), 45; s.a. J. Daggett Dillenberger, Ein anderer Andy Warhol, in: C. 
Schulz-Hoffmann (Anm. 2), 87ff. 



Im Spiegel der Zeit 381 

Worte, von unterschiedlichen Priestern gesprochen, von jungen, von alten, gesunden, 
kranken, mal lauter, mal leiser, in verschiedenen Dialekten oder Sprachen9. In wech- 
selnden Kirchenräumen, oder aber auch über Jahrzehnte hinweg am gleichen Ort, in 
Räumen, die sich nur minimal verändern, je nach Jahreszeit, nach Lichtverhältnis- 
sen, nach Zahl der Anwesenden, Blumenschmuck usw. 

Und wir selbst? Immer die/der Gleiche, könnte man meinen. Jedenfalls verändern 
wir uns in der Regel äußerlich nicht allzu rasant. Die •Oberfläche" bleibt ziemlich 
lange identisch - allenfalls wechselt die Kleidung oder die Haarfarbe. So scheint 
dies von außen betrachtet tödlich zu sein. So viele Stunden, so viel Lebenszeit wird 
damit vergeudet, immer und immer wieder den gleichen Ritus zu vollziehen, viel- 
leicht sogar mit den gleichen Menschen - ohne dass uns dies sichtbar wandelt. Was 
tun wir da? Wozu tue ich das? Ab und zu tut es gut, sich dieser Frage ohne Scheu zu 
stellen. Nicht in dem Sinne, dass es wirklich zu verstehen oder gar in wohlgesetzten 
Worten zu beantworten sei. Sondern so, wie es einem bei der Betrachtung der Bil- 
der des •Last Supper" gehen kann: alles schon bekannt, sattsam bekannt - und den- 
noch ... 

Ein erster Hinweis, wie diese Kette von •Wandlungs-Akten" zu lesen ist: Manch 
einer wird sein Leben lang getragen vom Jesusgebet, andere vom Rosenkranz. 
Letztendlich sind all dies ähnliche Verhaltensweisen: Das, was immer schon da ist, 
soll uns durch beständiges Wiederholen in unserem Leben zur erfahrbaren Wirk- 
lichkeit werden. Und vielleicht ist dies, wenn wir uns betend in immer den gleichen 
Ritualen Gott zuwenden, ähnlich wie das Handeln in allen anderen ganz alltäglichen 
Lebensvollzügen: Auch diese zeichnen sich dadurch aus, dass sie sich ständig wie- 
derholen: Aufstehen, essen, schlafen. Langsam, fast unmerklich, wächst uns da- 
durch etwas zu, wachsen wir. 

Suche nach dem Durchbruch 

Was tut Warhol mit seinen Variationen über ein Thema? Was tun wir, wenn wir 
Eucharistie feiern? Ist da etwas Vergleichbares? Mir scheint Warhols Tun wie eine 
einzige Frage danach, ob in den Hüllen, in den Plakatwänden, in den Gemälden, in 
den Skizzen nicht vielleicht doch irgendwo ein Riss, ein winziger Spalt ist, der 
Licht, neues Leben, eine andere Wirklichkeit durchscheinen lässt. Er kommt mir 
vor wie einer, der beständig mit seinen Augen, seinen Händen die Oberfläche abta- 
stet, verzweifelt die Bruchstelle, den Durchbruch suchend. Getrieben von der Hoff- 
nung, dass hinter der Oberfläche etwas anderes liegt, nämlich die Sache selbst, für 
die das Symbol, das Bild steht. Oder ist alles umgekehrt? Tasten wir vielleicht die 
Wand von innen ab, so wie der Schmetterling seinen Kokon vor der Befreiung? Die 
Sehnsucht, die Warhol hier exemplarisch sichtbar macht, zielt darauf ab, dass 
das innere Wachsen, das Wachsen hinter, unter der Oberfläche endlich nach oben 

9 Aus der Perspektive des Priesters selbst ist die Wahrnehmung dieser Handlungen nochmals 
anders; die Grundthematik der Wiederholung des scheinbar immer Gleichen bleibt jedoch be- 
stehen. 



Im Spiegel derZeit 382 

hin durchstoßen möge, zum Licht, zu unmittelbarer Erfahrung der Gegenwart 
Gottes. 

Die •gläubige Konstruktion des Cenacolo"10, also dessen, was ein Leonardo da 
Vinci darstellen konnte, ist etwas, das damals und heute nur wenigen Menschen 
vorbehalten ist. In unserem eigenen Erleben geschieht es sicher nur in wenigen 
Sternstunden, dass wir so in das Geschehen hineingenommen werden, wie es das 
Original nahelegt. Dann, wenn uns dies geschenkt wird, wird das wirksam, was da 
Vinci gemalt hat: Jeder der Apostel hat seine ganz eigene, unverwechselbare Bezie- 
hung zum Herrn. Da ist nichts Langweiliges, Irritierendes, Oberflächliches mehr zu 
sehen. Da findet wirkliche Begegnung statt. 

Andere berichten vorsichtig von der Erfahrung, dass die Oberfläche tatsächlich 
durchlässig werden kann. Gewiss ist, dass dieser Durchbruch zuallererst von der an- 
deren Seite her initiiert wird, dass der Anruf vom Herrn selbst kommt. Er ist es, der 
sich immer wieder uns zuwendet, der sich auf uns einlässt. Dann, wenn dies spürbar 
wird, kann es so formuliert werden: 

•Es gibt neue, ausgewechselte Ohren, es gibt neue, ausgetauschte Augen. Die 
Wand ist durchbrochen, die unsägliche Wand zwischen der Welt und der Wirklich- 
keit. Von da an höre ich, was er mir zuruft: ,Wo bist du?' "" 

Bezogen auf die Feier der Eucharistie heißt das: Wir gehen immer wieder hinein 
mit der Hoffnung, dass das, woran wir glauben, und was wir in unterschiedlicher 
Weise auch wahrnehmen dürfen, die Gegenwart Christi in Brot und Wein, konkret 
erfahrbar und wirksam wird. 

Es gibt ein Plakat von Warhol, auf dem nur der eine Satz zu lesen ist: •Heaven and 
hell are just one breath away!"12. Beim Betrachten der Abendmahls-Bilder kommt 
mir dieser Satz wie in einem Vexierbild in einer neuen Bedeutung entgegen. Etwa 
so: Diese Arbeiten sind eine Gratwanderung zwischen äußerster Profanierung, die 
sogar zum Vorwurf der Blasphemie führen kann auf der einen Seite - nur zu leicht 
erhebt sich im gläubigen Betrachter die empörte Frage: •Darf man so mit Christus 
•spielen"? - und einer tiefen inneren Suche, die vor nichts Halt macht auf der ande- 
ren Seite. Einer Suche, die verzweifelt immer und immer wieder reproduzieren 
muss. In meiner Wahrnehmung hat sich Warhol in diesem letzten seiner Werke 
deutlich auf den •Himmel" zubewegt - auch wenn die Bilder schillernd bleiben bis 
zuletzt. 

Carmen Tatschmurat, München 

10 K. Podak, Blicke in eine überirdische Welt. Das •Abendmahl" des Leonardo da Vinci und 
seine kongeniale Entsprechung durch Andy Warhols •Last Supper ", in: Süddeutsche Zeitung, 
8./9.August 1998, Feuilleton-Beilage, 1. 
11 S. Walter, Ruf und Regel. Zürich 1980, 23. 
12 C. Thierolf (Anm. 2),43. 




