AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

,,Den Glauben vorschlagen in der heutigen
Gesellschaft*

Ein deutsch-franzosischer Kongress

Unter dem Titel ,, Proposer la foi dans la société actuelle — ,,Den Glauben vorschla-
gen in der heutigen Gesellschaft* fand in der Katholischen Akademie Freiburg Anfang
April ein deutsch-franzosischer Kongress statt. Was in der franzosischen Kirche seit
sechs Jahren zu einer neuen spirituellen und ,,missionarischen* Bewegung geworden
ist, sollte fiir die deutsche Kirche vorgestellt und diskutiert werden. Wie kam es in
Frankreich zu dieser Bewegung?

Eine Initiative der franzdsischen Bischdfe

Bis zur Mitte des letzten Jahrhunderts bestand die katholische Kirche in Frankreich aus
einem recht geschlossenen katholischen Milieu, das mit der iibrigen Gesellschaft
wenig Beriihrungspunkte hatte. Aus dem ,,Ghetto auszubrechen, sich der Welt zu 6ff-
nen und ,,die Bastionen zu schleifen’, war seit den 40er-Jahren Programm mancher ka-
tholischer Kreise. Katholiken engagierten sich seither gesellschaftlich und versuchten,
als ,Sauerteig” in die stark sikularisierte und laizistische franzdsische Gesellschaft
hineinzuwirken. Bald setzte man auf eine mehr absichtslose, anonyme Prisenz (,,inser-
tion*): Man wollte die Menschen nicht .,bekehren*, sondern bei ihnen durch christli-
ches Tun und soziales Engagement — also mehr durch das Sein als durch die Worte -
authentisch leben, Solidaritiit zeigen, iiberzeugen. Die Welt sollte vor allem menschli-
cher und insofern christlicher werden. Die bekannteste und wohl radikalste Bewegung
dieser Art waren in Frankreich die Arbeiterpriester. ,,Gaudium et spes* sah man als ei-
ne Konsekration dieser in sich nochmals vielgestaltigen Entwicklung. Heute ist Frank-
reich bedeutend weiter entchristlicht und entkirchlicht als weite Teile Dentschlands —
mit der signifikanten Ausnahme der 6stlichen Bundeslinder. Institutionell ist die fran-
zosische Kirche, seit sie 1905 vom Staat getrennt wurde, schwicher als die deutsche,
sie ist erheblich drmer, hat weniger soziale und schulische Einrichtungen, ist nicht in
das offentliche Erziehungs- und Universititssystem eingebunden. Dadurch hat sie we-
niger Macht und EinfluB, ihre Stimme hat in der Offentlichkeit weniger Gewicht. Anf
eine christliche Pragung der Gesellschaft durch institutionelle Dominanz zu setzen,
fallt von daher fiir die franzésische Kirche von vornherein als Methode der ,.Evangeli-
sierung*‘ aus.

Mit der Bewegung ,,Proposer la foi...*“ beginnt nun die franzdsische Kirche seit dem
Ende des Jahrhunderts, einen neuen, sozusagen einen dritten Weg zu gehen: Nach dem
~Auszug aus dem Ghetto® und der ,,absichtslosen Prisenz* will sie als Glaubensge-



Aus dem Leben der Kirche 388

meinschaft nun wieder deutlicher auf die Menschen zugehen und direkter den Glauben
vorschlagen. Nach verschiedenen vorbereitenden Dokumenten schrieben 1996 die
franzosischen Bischofe einen Brief an alle Katholiken: Darin heiBt es:

. Der Brief ist keine Abhandlung iiber Evangelisierung in Frankreich. Er ist ein an
das ganze Volk der Getauften gerichteter Aufruf, bei dem es darum geht, daf wir ein-
ander in grofierem Umfang an dem uns belebenden Glauben teilhaben lassen.

Vielfiiltige Begegnungen mit dem Volk Gottes haben uns erkennen lassen, wie sehr
die Zustimmung zum Gott Jesu Christi menschliche Existenz prdgt und trdgt. Sie
schenkt zahlreichen Menschen die Freude, zu glauben und sich in den Dienst anderer
zu stellen. Auch die Hindernisse, Trdgheiten, die Widerstiinde und Versdumnisse neh-
men wir walir. Wir ermessen das Gewicht der Gleichgiiltigkeit, der viele Menschen,
vor allem die jiingeren, ausgesetzt sind. Wir sehen oft aus der Ndhe Situationen von
Elend, Einsamkeit, gesellschaftlichem Ausschiuf3, die den Glauben und vor allem die
Hoffnung furchtbar schwer machen. Keineswegs sollen die kritischen Umstdnde ver-
heimlicht werden, unter denen der Glaube an Jesus Christus gegenwdrtig gelebt und
mitgeteilt werden muf3. Aber diese negativen Realititen konnen uns nicht daran hin-
dern, Dank zu sagen, wie es der Apostel Paulus in mehreren seiner Briefe tut, Dank fiir
das, was viele der Getauften zur Verkiindigung des Evangeliums beitragen (vgl. Phil
1,5).“ (Lettre aux Catholiques de France, Paris 1996, 13 - 15)

..Proposer la foi...* ist vor allem ein Gesprich: ein gemeinschaftlicher Prozef mit
Beteiligung aller Christen. Die Bischofe laden Katholiken ein, neu die gesellschaftli-
chen Herausforderungen wahrzunehmen, zuhoren und unterscheiden zu lernen, ihren
Glauben zu vertiefen, aus den Quellen personlicher Glaubenserfahrungen mit den
Menschen ins Gespriich zu kommen und so ihren Glauben den suchenden Menschen
vorzuschlagen. Wie schon das franzdsische Wort ,,proposer 16st das deutsche ,,vor-
schlagen zundchst Befremden aus: Man gebraucht gewohnlich eher ,,anbieten* oder
»einbringen®. ,,Vorschlagen* scheint zunichst direktiver, belehrender. Genauer be-
trachtet, setzt jedoch auch ein Vorschlag voraus, dafl der Sprecher mit demjenigen,
dem er etwas vorschligt, bereits eine Beziechung des Vertrauens lebt, daf er sich per-
sonlich fiir seinen Vorschlag engagiert, daf} er in einer meist verfahrenen Situation ei-
nen Ausweg zu weisen sucht, dabei dem anderen jedoch die Freiheit 146t, auf den Vor-
schlag einzugehen oder nicht. Und dennoch: wer vorschlédgt, behauptet, etwas fiir den
anderen Hilfreiches bzw. ,,Attraktives* zu wissen; er geht aktiv auf den anderen zu und
macht den ,.ersten Schritt”; er bietet personlich Wichtiges an; er riskiert dabei, abge-
lehnt zu werden, und damit sich selbst.

Begegnung in Freiburg

Veranstaltet wurde der 6kumenische Kongress vom Missionswissenschaftlichen In-
stitut Missio e.V., Aachen, in Zusammenarbeit mit den Theologischen Fakultéten des
Institut Catholique in Paris und der Universitit Freiburg, der Arbeitsgemeinschaft
Christlicher Kirchen und der Katholischen Akademie Freiburg. Dr. Hadwig Miiller
vom Aachener Institut initiierte und leitete die zweitdgige Begegnung. Die iiber 150
Teilnehmerinnen und Teilnehmer kamen aus Frankreich, Belgien und den deutsch-
sprachigen Léandern; unter ihnen waren viele Theologen, Verantwortliche in Didzesen,



Aus dem Leben der Kirche 389

kirchliche Journalisten, Bildungsreferenten... Neben den Hauptreferaten einiger der in
Frankreich beteiligten Kirchenlente wurde in Foren und in Kleingroppen dem Ge-
spriach viel Platz eingerdumt, so daB der Kongress selbst den ProzeB3- und Dialog-
charakter der franzosischen Bewegung widerspiegelte. Dialogprozesse aus anderen
europiischen Kirchen wurden ergénzend vorgestellt. Man iibersetzte alle Beitriige in
die jeweils andere Sprache — ein zeitraubendes und bisweilen miihseliges Unterfangen,
das jedoch in gewisser Weise die Kommunikationsschwierigkeiten zwischen franzosi-
scher und deutscher Kirche darstellte. Anhand einiger Hinweise aus den Referaten soll
im Folgenden nach einer Einleitung der Dreischritt von ,,Proposer la foi...“ aufgezeigt
werden. (Die Publikation der Beitrige ist geplant.)

Bischof Claude Dagens (Diozese Angouléme), von Seiten der Bischofskonferenz
der Verantwortliche fiir die Bewegung, beschrieb im einleitenden Vortrag das Voran-
gehen: Der Traum einer Riickkehr zu einer gidnzlich christlich durchformten Gesell-
schaft (,,chrétienté*) mufl aufgegeben werden. Die Christen wenden sich einer noch
kaum bekannten Zukunft zu: den Glauben in Gemeinschaft leben und ihn den Zeitge-
nossen vorschlagen. Zunéchst braucht es dazu einen entschiedenen Realitdtssinn: so-
ziale und kulturelle Kontexte des modernen Lebens miissen niichtern erkannt und dann
sorgfiltig ,,unterschieden* werden. Christen lassen sich dorch die Begegnung mit den
Menschen neu und ungeahnt fordern. Heransforderungen differenziert wahrzunehmen
und zu unterscheiden, mufl dabei ein gemeinschaftlicher Akt der Christen sein, in
Kommunititen, Gemeinden, Diozesen. Dadurch entwickeln Christen eine Sensibilitdt
fiir das Neue: Junge Menschen stellen neu existenzielle Fragen, nach dem Leben und
dem Tod, nach Gut und Bése. Diesen Fragen und Erwartungen sich radikal zu stellen,
bedeutet fiir die Christen, ihren Glauben zu hinterfragen und ihn auf Wesentliches
riickzofithren. Um im Gesprich iiberhanpt eine Chance zu erhalten, miissen Christen
den Mut entwickeln, genauso radikal (!) zu sein wie ihre Zeitgenossen.

Uber den ersten Schritt des Prozesses referierte Henri-Jéréme Gagey, Professor am
Institut Catholique, Paris: Die Herausforderungen erkennen — eine gemeinsame Arbeit
aller Gldubigen. Niichtern sind die sozio-kulturellen Verdnderungen in Blick zu neh-
men, etwa der kritische Geist, der auch Autoritidten und Traditionen stidndig hinterfragt;
die Technisierung der Welt, die stindigen Veridnderungen, die Mobilitét... Um in die-
ser Welt sein Leben zu meistern, muf} der junge Mensch aus tiefen spirituellen Quellen
schopfen konnen. Die traditionellen institutionellen Autorititen sind erheblich ge-
schwiicht: Familie, Parteien, Kirchen, Schule... Auf diesem Feld entwickeln sich die
Probleme der Kirche nur parallel und in Wechselwirkung zn den allgemein-gesell-
schaftlichen Problemen. Der Konflikt des traditionellen Katholizismns mit der Moder-
ne existiert iiberall, in Frankreich hat er sich aus historischen Griinden verschirft. Die
vor- und nachkonziliare Offnung zur Welt hat viele Traditionen weggeschoben, aber
zu wenig Neues ,,verkiindet”. Man hat die Fenster gedffnet, aber die Mauern vernach-
lassigt. Als Gegenreaktion entstanden konservativ-fundamentalistische Gruppen, die
eine Riickkehr ins Ghetto predigten. Derzeit sind diese Gruppen allerdings auf dem
Riickzug, und die Polarisiernng zwischen ,,Rechten” und ,,Linken* verringert sich in
der franzésischen Kirche. Die heutige Herausforderung heif3t nicht mehr, Bastionen zu
schleifen — es gibt keine Bastionen mehr —, auch nicht, sich weiter der Welt zu 6ffnen,
sondern, der Welt spirituelle Wege vorzuschlagen. Dabei kann die franzésische Kirche



Aus dem Leben der Kirche 390

nicht auf institutionelle Positionen zur Durchsetzung ihrer Anliegen vertrauen, sondern
sie muf} — selbst schwach und in scharfer Konkurrenz zu vielfiltigen Heilslehren —
mehr als die Konkurrenten iiberzeugen.

Den zweiten Schritt erlduterte Genevieve Médevielle, ebenfalls Professorin am Insti-
tut Catholique in Paris: Zum Herzen des Glaubensgeheimnisses vordringen — im Dialog
mit allen Glaubigen. Christen wollen den Schatz, der sie zum Leben bringt, mit anderen
teilen. Dazu miissen sie sich auf den Kern dieses Schatzes besinnen, gewissermaflent zum
Herzen des Glaubensgeheimnisses vordringen bzw. zuriickkehren. Der Glaube wird da-
durch vorgeschlagen, dafl Glaubende an Nichtglaubende ihre Glaubenserfahrungen er-
zdhlen. In tausenden von Briefen antworteten franzosische Christen auf die Initiative der
Bischofe; darin kam eine beeindruckende Vielfalt von sehr tiefen Zeugnissen eines
empfangenen und gelebten Glaubens zum Ausdruck. Menschliche Urerfahrungen wie
Leid und Einsamkeit, Angst und Trauer, Schmerz und Verletztheit, aber auch Freude und
Gliick, Hoffnung und Befreiung, Gemeinschaft und Liebe finden im Blick auf Jesus Chri-
stus, vor allem auf seinen Tod und seine Auferstehung eine tiefe Deutung und eine Sinn-
gestalt, die trosten, befreien und heilen kann. Zu solch tiefen Erfahrungen miissen Chri-
sten oftmals wieder vordringen, um dann davon Zeugnis ablegen zu konnen. ,,Diesen
Glauben vorschlagen, das bedeutet immer auch, seine dsterliche Dimeusion unterstrei-
chen und den Mut haben, mit Christus und wie er das Ritsel des Bosen zu durchleben®
(G. Médevielle). Konkrete Glaubenserfahrungen in personlicher Firbung und in einfa-
cher Sprache weiterzuerzihlen, ist im guten Sinn ,,missionarisch”, denn die Menschen, so
die Erfahrung in Frankreich, hungern nach solchen personlichen spirituellen Hilfestel-
lungen. Anders formuliert: nur aus einer radikalen spirituellen Vertiefung heraus haben
die Christen etwas, das sie den Menschen vorschlagen konnen: einen in der modemen
Gebrochenheit und Unbehaustheit wirklich tragenden und bergenden Glauben.

In einem dritten Schritt referierte Alain Taillard, Monch der Abbaye de la Pierre qui
vire, iiber: Eine Kirche bilden, die den Glauben vorschligt — Verantwortung aller im
Volk Gottes. Hier ging es um konkrete Schritte der Umsetzung: Nachdem der Traum ei-
ner ,,Riickeroberung” (reconquéte) katholischer Bastionen ausgetraumt ist und das
Konzept der ,,verborgenen Anwesenheit” sich doch als wenig ergiebig erwiesen hat,
geht man den ,.mittleren” Weg des Vorschlagens: Uberzeugungen nicht aufdringen —
auch Gott wendet sich als Bettler an die Menschen; die eigene Sendung dennoch nicht
aufgeben und sich nicht nur auf das eigene Erbe zuriickziehen; das Spiel des Dialogs
spielen, des Vertrauens, des Mitteilens der Erfahrungen, der Beziehungen...; die Men-
schen auf ihre Erfahrungen zuriickverweisen und ihnen neue Erfahrungen ermégli-
chen; Wagnisse eingehen und experimentieren; unbestimmte Erwartungen auf den
Punkt bringen; sich auf unvorhersehbare Ergebnisse einlassen; sich in der Offentlich-
keit bemerkbar machen, ohne die Spielregeln einer pluralistischen und demokratischen
Gesellschaft zu verletzen. Die Liturgie als offentlicher Ort des ,,Vorschlagens® muf3
sich weiter entfalten und entwickeln; in Frankreich sind Orte mit einer ansprechenden
Liturgie zu Zentren geworden, die zahlreiche suchende Menschen anziehen. Am Ende
erwiihnte P. Taillard einige konkrete Initiativen der franzosischen Kirche: In vielen
franzosischen Kirchenrdumen bieten — meist ehrenamtlich — Christen einen ,,Accueil*
an, eine absichtslose Prisenz. Sie stehen in einem abgetrennten, doch gut sichtbaren
und einladenden Gesprichsraum fiir Fragen aller Art und Glaubensgespriche zur Ver-



Aus dem Leben der Kirche 39]

fiigung. Oft handelt es sich vorrangig darum, der Not der Menschen schweigend zu-
zuhoren. Auch wurde das Erwachsenenkatechumenat in Frankreich neu gestaltet: Die
heute etwa 15 000 Erwachsenen, die jahrlich um die Taufe bitten, werden an manchen
Orten in einem mindestens ein- bis dreijahrigen Prozess auf die Taufe vorbereitet. Ne-
ben den Elementen Unterricht und liturgische Feier leben sie ,absichtslos® mit Chri-
sten mit, die bereit sind, mit ihnen ihre Glaubenserfahrungen zu teilen. Bisweilen wer-
den Taufbewerber bzw. Menschen, die zur Kirche zuriickkehren wollen, in Familien
oder christliche Gemeinschaften aufgenommen, um durch Mitleben christliches Leben
zu ,Jernen®. Kloster entdecken die monastische Gastfreundschaft neu: Im Mitleben
und Mitbeten erfahren Suchende, was ,,Glauben* heiflen kann. Diese Initiativen seien
beispielhaft genannt. Sie sind tastende Versuche, bei denen man keine spektakulédren
Erfolge sieht, auch keine groflen Zahlen von Menschen erreicht, sondern ganz beschei-
den und im guten Sinn demiitig den Menschen das vorschligt, was man zu bieten hat:
einen oft angefochtenen, bisweilen mithevollen, niemals lautstarken, eher stillen und
auf diese Weise doch bergenden Glauben an den Gott Jesu Christi. Wenn Christen in
kleinen oder groBeren Gruppen intensiv Glaube und Leben teilen, wirkt dies auf Su-
chende iiberzeugend, ,attraktiv®,

Von den deutschen Teilnehmerlnnen, darunter vielen klugen Professorlnnen, wurde
die Initiative natiirlich — nicht ohne gewisse Lust —kritisch hinterfragt: Wie steht man zu
notwendigen strukturellen Verdnderungen in der Kirche, etwa in der Amtsfrage? Wie
will man es schaffen, die so weltfremde kirchliche Sexualmoral an junge Menschen zu
vermitteln? Wo taucht in der Initiative die soziale Dimension auf? Die Antworten der
franzosischen Seite verwiesen auf die unterschiedliche Mentalitéit: Franzosen versu-
chen, Neues als , bricoiage* — Bastelei — anzufangen; man beginnt mit der Renovierung
des aiten, morschen Gebiudes irgendwo, ohne ein perfektes und umfassendes Konzept
vorweisen zu konnen. Deutsche seien Architekten: Zuerst muf} ein umfassender und ge-
nau durchdachter Plan alle Fragen beantworten, dann wagt man sich an die Realisie-
rung. Und wenn ein solcher Plan nicht zustandekommt, passiert eben nichts...

Kann die deutsche Kirche daraus lernen?

In vieler Hinsicht ist die Situation in Deutschiand anders: Die Kirche ist institutionell
stark und als solche im gesellschaftlichen Leben prisent, u.a. liber soziale Einrichtun-
gen und kirchliche Verbiinde, iiber Religionsunterricht und Theologische Fakultiten,
iiber eine personell und materiell gut ausgebaute Pastoral, iiber zahlreiche Medien. Sie
versucht mit vielen Mitteln, ihre starke Stellung zu halten und iiber Institutionen die Ge-
sellschaft zu prigen. In vielen Gegenden gibt es noch starke ,,volkskirchliche Reste®;
tiber traditionelle pastorale Strukturen, v.a. eine moglichst weitreichende ,,Erfassung*
aller Kinder und Jugendlichen in Religionsunterricht und Sakramentenpastoral, ver-
sucht man, den Glauben an kiinftige Generationen zu vermitteln. Doch das Bild hat Ris-
se: Die traditionelle Weitergabe des Glaubens ,,funktioniert” trotz erheblicher Anstren-
gung kaum noch, Jugendliche bleiben nach der , Initiation” den kirchlichen Vollziigen
sehr schnell fern, junge Erwachsene sind wenig gliubig und kaum kirchlich. Der Glau-
be und das kirchliche Leben ,,verdunsten® in atemberaubendem Tempo, und in wenigen
Jahren wird die deutsche Kirche in diesem Punkt der franzosischen sehr dhnlich sein.



Aus dem Leben der Kirche 392

Die deutsche Kirche ist bedeutend reicher und staatlich besser abgesichert als die
franzésische. Dies bringt eine Reihe von Vorteilen, etwa die Moglichkeit, verstiirkt
Laien — haopt- und nebenamtlich ~ in das Wirken der Kirche einzubeziehen; oder brei-
tere Chancen der Prisenz in der Offentlichkeit. Doch die Nachteile liegen anf der
Hand: groBere Biirokratisierung und Verrechtlichung, anonymere Umgangsformen,
dadurch steilere Hierarchien, ein groBeres innerkirchliches Konfliktpotential und eine
gedriickte Stimmung aufgrand ungeloster Struktorfragen. Auf dem Kongress wurde
die grofere Armut der franzosischen Kirche geschitzt, aber weder von den deutschen
noch von den franzésischen Teilnehmern verklart. Aufgrund mangelnder Mittel muf3
sie manch segensreiches Wirken kiirzen oder ganz unterlassen.

Innerkirchlich zerreibt man sich in Dentschland an Strukturdebatten und verbrancht
sehr viel Energie im Verwalten. In Frankreich gibt es kaum ,,Strukturen‘* zu verwalten
bzw. zu debattieren, dafiir spricht man viel mehr iiber den Glanben! Die Diskussionen
auf dem Freiburger Kongress zeigten mit geradezu entlarvender Deutlichkeit, daBl in
beiden Lindern die Wahrnehmung, die Sprache und das Problembewuftsein sehr ver-
schieden sind. Dabei war allen Beteiligten klar, dafl Glanbens- und Strukturfragen eng
znsammenhingen, und doch bringt die andere Fokussierung ganz andere Wertungen.

Am Ende seien einige, selbstverstindlich subjektive Fragen an die deutsche Kirche
formuliert. Vieles an ihnen ist nicht nen, aber bleibend aktuell:

Nimmt die dentsche Kirche die gesellschaftlichen und kultorellen Verdnderungen
des traditionellen kirchlichen Glaubens geniigend wahr? Lift sie sich dadurch verun-
sichern und hinterfragen? Hort sie jungen Menschen und deren Fragen und Note ge-
niigend zn? Kennt sie deren Sprache, deren Weltbild, deren Suchen?

Brauchen wir Christen nicht eine radikale spirituelle Vertiefung, eine Riickkehr zom
,.Herzen des Glaubensgeheimnisses® in unserem zwar teuren, aber oft verduBerlichten
,.Betrieb®, so daB3 wir wieder den Glaubern anbieten und mcht nur ,,Aktivititen*“?

Sollte die deutsche Kirche nicht institutionell schwicher werden? Sollte sie nicht
weniger daran festhalten, durch gesellschaftliche ,,Positionen* Einfluf zu bewahren,
jedoch mehr versuchen, durch die Einfachheit des eigentlichen Glaubens an den Gott
Jesu Christi die Menschen zu iiberzeugen? Konnten wir nicht stirker sein, wenn wir
schwicher wiren?

Kann man nicht von den traditionellen Strukturen der Glaubensvermittlung manches
in der niichternen und demiitigen Einsicht aufgeben, dal sie schon heute ihre Wirkung
kaum noch entfalten? Sollte man die grof3en und vielfach frustrierenden Anstrengun-
gen der Kinder- und Jugendpastoral nicht verringern zugunsten der Begleitung und
,Initiation* suchender (junger) Erwachsener?

Besteht christliches Leben in der modernen Gesellschaft nicht vermehrt darin, klei-
ne und intensive Glanbensgemeinschaften zu bilden, in denen die Christen einander
wirklich tragen und so nach auBen ,,ausstrahlen?

Sollte die deutsche Kirche nicht ihre grofien Anstrengungen im Bereich Bildung,
Beratung usw. verringern — andere Triger machen diese Arbeit oft genauso gut oder
besser als die Kirche — und statt dessen vermehrt den Glauben selbst vertiefen, reflek-
tieren, feiern, vorschlagen?

Stefan Kiechle, Niimberg





