
BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie und Spiritualität 

Menke, K.-H.: Fleisch geworden aus 
Maria. Die Geschichte Israels und der 
Marienglaube der Kirche. Regensburg: 
Pustet 1999. 187 S. DM36- 

Um es gleich vorweg zu sagen: Dieses Buch 
war für mich die lesenswerteste religiöse Pu- 
blikation des vergangen Jahres, nicht nur in 
theologischer, sondern auch in geistlicher 
Perspektive. Der erste Teil: Maria in der Ge- 
schichte Israels, entfaltet die Glaubensaussa- 
gen über Maria auf dem Hintergrund der 
•Schrift", und das heißt der •hebräischen Bi- 
bel", die ja als einzige für die neutestament- 
lichen Schriftsteller als Interpretations- 
schlüssel zur Verfügung stand. So zeigt sich 
das AT als der eigentliche Ausgangspunkt 
zum Verständnis der ntl. und kirchlichen 
Aussagen über Maria. - Auch wenn es für 
diesen 1. Teil bereits Vorläufer gab (in letz- 
ter Zeit etwa Thurian und Ratzinger), so 
übertrifft das hier Gebotene dies bei weitem. 
Sehr eindringlich und überzeugend wird klar 
gemacht, dass die Bedeutung Marias für den 
Glauben nicht in irgendwelchen dogmati- 
schen Spekulationen (•potuit, decuit, fecit") 
gründet, auch nicht in emotionaler Volks- 
frömmigkeit, noch in einer psychoanalytisch 
plausiblen religiösen Bedürfnisbefriedigung, 
sondern ganz und gar in der Heiligen Schrift. 
Maria ist die wahre •Frau Sion", der von den 
Propheten verheißene •heilige Rest" Israels, 
die wahre •Bundeslade" usw. Bemerkens- 
wert sind in diesem Teil verschiedene Ver- 
suche einer meist auf der Exegese der grie- 
chischen Väter gründenden relecture ntl. 
Texte und ihrer Interpretation. So vertritt 
Menke die johanneische Bezeugung der 
Jungfrauengeburt, indem er sich in Joh 1,13 
für die Lesart des Singulars einsetzt (•der 
nicht aus dem Willen des Fleisches, nicht aus 
dem Willen des Mannes, sondern aus Gott 
geboren ist") und indem er für zahlreiche 
mariologisch relevante Schriftverse Überset- 
zungsvarianten bietet (z.B. für Lk 1,35b; Mt 
1, 18f). - Der zweite Teil: Der Marienglaube 
der Kirche, ist ein auf dem biblischen Befund 
gründender Durchgang durch die Geschichte 

der Mariologie und durch die entsprechende 
neuere Theologie (bes. Rahner), vor allem 
(aber nicht ausschließlich) hinsichtlich der 
Frage der jungfräulichen Empfängnis und 
Geburt. Aber auch Probleme wie das der Ma- 
rienerscheinungen oder der Feministischen 
Theologie werden angeschnitten. 

Damit ist nur in äußerster Kürze der reich- 
haltige Inhalt dieses ungemein fesselnden 
Buches angedeutet. Es stellt m.E. die dog- 
matisch überzeugendste, spirituell eindring- 
lichste (weil in das Ganze des Glaubens ver- 
wobene) und ökumenisch weiterführendste 
(weil ganz auf der Schrift beruhende) mario- 
logische Gesamtdarstellung der letzten Jahr- 
zehnte dar. So kann, nein muss dieses Buch 
allen für den eigenen Glaubensvollzug, aber 
auch für Katechese und Verkündigung mit 
Nachdruck empfohlen werden. 

Diesem Enthusiasmus des Rezensenten 
steht allerdings ein •dicker Brocken" ge- 
genüber. Menke belastet - m.E. völlig 
unnötig - sein schönes Büchlein mit der The- 
se, dass nur unter der Voraussetzung der 
jungfräulichen Empfängnis (also ohne Mit- 
wirkung eines menschlichen Vaters) die 
wahre Gottessohnschaft Jesu festgehalten 
werden kann. Gott kann •durch einen in 
natürlicher Zeugung entstandenen und von 
ihm geschaffenen Menschen sich selbst in 
seiner unmittelbaren Wirklichkeit nicht ver- 
gegenwärtigen"(126; siehe auch 115, 134 
u.ö.) Er spricht weiter von einem •notwendi- 
gen Zusammenhang der Parthenogenesis mit 
der Präexistenz" (105). Zwar hat der Autor 
dem Rezensenten in einem Brief mitgeteilt, 
er habe •nirgendwo gesagt, dass die wahre 
Menschwerdung ohne Jungfrauengeburt 
nicht gedacht werden kann." Aber wie soll 
man die angeführten Stellen denn sonst ver- 
stehen? Jedenfalls: Warum ließe sich nicht 
denken, dass der ewige Gottessohn das •ma- 
terielle Substrat" (nicht: •die menschliche 
Person"), welches durch eine menschliche 
Zeugung entsteht, aufgreift, um dieses 
•Fleisch" in Personeinheit mit sich anzuneh- 
men? Um kein Missverständnis aufkommen 
zu lassen: Der Rezensent ist persönlich aus 



Buchbesprechungen 394 

vielerlei Gründen von der jungfräulichen 
Empfängnis Jesu überzeugt, aber diese als 
für die Inkarnation unabdingbar zu erklären, 
halte ich sowohl argumentativ für nicht ge- 
lungen als auch im Interesse all derer, die 
sich mit der Jungfrauengeburt schwertun, für 
nicht akzeptabel. 

Sieht man aber von diesem in meinen Au- 
gen vorliegenden Schönheitsfehler ab, liegt 
hier ein unbedingt lesenswertes Buch vor. 

Gisbert Greshake 

Jüngel, Eberhard: Das Evangelium von 
der Rechtfertigung des Gottlosen als 
Zentrum des christlichen Glaubens. Eine 
theologische Studie in ökumenischer 
Absicht. Tübingen: Mohr Siebeck 1999. 
244 S.,kart., DM29- 

Als die Diskussion um die Gemeinsame Er- 
klärung zur Rechtfertigung, die am 31. Okto- 
ber 1999 in Augsburg unterzeichnet wurde, 
immer schärfer zu werden drohte und teilwei- 
se gar •als Ausdruck konfessionalistischer 
Sterilität" (Vll) erscheinen mochte, schrieb E. 
Jüngel (in Beiheft 10 der Tübinger ZThK) ei- 
ne •arnica exegesis" jener römischen Note 
vom 25. Juni 1998, die für so viel Irritation 
gesorgt hatte. Vom gleichen Geist der Freund- 
schaft ist dieses flüssig, teilweise geradezu 
spannend geschriebene Buch getragen. Daß es 
noch vor Ablauf eines Jahres zum dritten Mal 
erscheinen konnte und so rezipiert wurde, wie 
es gemeint war - nämlich •als eine bei aller 
Kompromißlosigkeit in ökumenischer Ab- 
sicht verfaßte Studie" (VII) -, gibt Jüngel •die 
Gewißheit, daß dieses kleine Buch auf seine 
Weise dazu beizutragen vermag, ut omnes un- 
um sint" (VII). 

Dieses Buch wird den katholischen Leser 
ihm Vertrautes wiederfinden lassen, und zwar 
nicht nur Jüngels Aufforderung, Maria •als 
Urbild des glaubenden Menschen zu würdi- 
gen" (153; vgl. 206 und 210). Anderes wird er 
zumindest mit neuen Augen sehen, so das 
viermalige •allein" (solus Christus, sola gra- 
tia, solo verbo, sola fide; 126-220), das refor- 
matorische Kirchenverständnis (214-220), 
auch das Festhalten daran, daß der Glaube •als 
Gottvertrauen zugleich Heilsgewißheit ist", 
nämlich •das Recht, sich auf Gott zu verlas- 
sen" (207), wobei - auch daran wird erinnert - 
Luther •die Gewißheit des Glaubens von einer 

bloß subjektiven Sicherheit streng unterschie- 
den wissen will: securitas tollit fidem" (209). 
Wieder anderes wird ihn seine eigenen Vor- 
stellungen vertiefen und vielleicht auch ergän- 
zen lassen, so Jüngels vorzügliche Ausführun- 
gen über den Opfer- und Sühnetod Jesu Christi 
(131-143). 

Auf der anderen Seite zeigt Jüngel, wo 
evangelische Theologen katholische Positio- 
nen akzeptieren können, aber auch, was auf je- 
den Fall für sie inakzeptabel ist, z. B. das ka- 
tholische fides caritate formata, das für ihn 
•eine schlimme Entstellung der paulinischen 
Rechtfertigungslehre" ist (212), oder auch die 
katholische Unterscheidung von ungeschaffe- 
ner und geschaffener Gnade (165). 

Jüngel, der sich dazu bekennt, daß er durch 
die Begegnung mit katholischen Theologen 
•genuin Evangelisches in der katholischen 
Theologie zu entdecken lernte" (XIII), stellt 
die Frage in den Raum, •wieweit innerkatholi- 
sche Klärungsprozesse auf das evangelische 
Verständnis der Rechtfertigung des Gottlosen 
positiv einwirken" (127). Er gibt damit - auch 
wenn er es nicht ausdrücklich formuliert - An- 
laß zu der umgekehrten Frage, ob nicht auch 
innerevangelische Klarstellungen - dazu 
würde mit in erster Linie dieses sein Buch 
gehören - auf das katholische Verständnis der 
Rechtfertigung positiv einwirken. Der Re- 
zensent möchte diese Frage mit Ja beantwor- 
ten und darum diesem Buch auch weiterhin 
viele katholische Leser wünschen. 

Walter Repges 

Wilckens, Ulrich: Das Evangelium nach 
Johannes (Das Neue Testament Deutsch 
4). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 
1998. 353S.,kart.,64,-DM. 

Der ausgewiesene Neutestamentier Prof. Dr. 
Ulrich Wilckens, Übersetzer des Neuen Te- 
staments und Altbischof der nordelbischen 
Landeskirche, legt in der bekannten evange- 
lischen Kommentarreihe •Das Neue Testa- 
ment Deutsch" eine neue Auslegung des 
JohEv vor. Charakteristisch für diesen Kom- 
mentar ist der Bruch mit den seit R. Bult- 
mann dominierenden literarkritischen und 
religionsgeschichtlichen Auslegungspara- 
digmen (vgl. die Trennung bzw. Entgegen- 
setzung von gegenwärtiger und zukünftiger 
Eschatologie, von Glaube und Sakrament, 
von Soteriologie und Ethik, von Christologie 



Buchbesprechungen 395 

und Ekklesiologie). Dieser Auslegungstradi- 
tion widerspricht der Kommentator vehe- 
ment. So hebe die •Vergegenwärtigung end- 
zeitlicher Teilhabe am Leben ... deren 
zukünftige Wirklichkeit keineswegs" auf. 
•Es ist die Konzentration aller endzeitlich- 
vollkommenen Heilswirklichkeit in der Per- 
son Jesu als des Sohnes Gottes, die die Ver- 
gegenwärtigung der Heilshoffnung bewirkt, 
ohne daß diese verblaßt ..." (338). Der lei- 
tende Grundansatz dieses Johanneskommen- 
tars versteht die Entstehung des JohEv als 
•theologisch-vertiefende Interpretation" (8) 
der synoptischen Evangelien, die der joh Ge- 
meinde bekannt und vertraut gewesen seien. 
Damit widerspricht U. Wilckens der beson- 
ders im deutschsprachigen Sprachraum ver- 
breiteten Überzeugung von der literarischen 
Unabhängigkeit des JohEv von den Synopti- 
kern. Der Evangelist erzählt z. B. die Einset- 
zung des Abendmahls nicht mehr, weil er 
diese schon in Joh 6,52-58 als bekannt vor- 
aussetzt und sie der Sache nach in 13,8 (Teil- 
habe an dem Heil, das Jesus gibt und selbst 
ist) aufnimmt. 

Die Sprache und die Themen des JohEv 
werden hier durchgehend als biblisch be- 
stimmt betrachtet: Der Evangelist (wie seine 
Adressaten) kennt und rezipiert liturgische 
Traditionen des Judentums und reflektiert 
die liturgische Praxis seiner christlichen Ge- 
meinde. U. Wilckens deutet Joh 2,1-12; 6; 
13,1-30; 15,1-8 und 17,1-26 auf dem Hin- 
tergrund eines mehr oder weniger direkten 
eucharistischen Sitzes im Leben. Die große 
theologische Herausforderung, auf die der 
Evangelist reagiere, sei der Vorwurf der 
Blasphemie von jüdischer Seite: Dieser Vor- 
wurf werde vom Evangelisten aus dem Pro- 
zeß Jesu (vgl. Mk 14,64) in das gesamte Wir- 
ken Jesu vorverlegt (vgl. 5,18; 8,53; 
10,33.36; 19,7). Dem Evangelisten liege al- 
les daran, die Einzigkeit Gottes (vgl. Dtn 6,4; 
Ex 20,2) und die Einheit von Vater und Sohn 
(vgl. Joh 10,30) als nichtwidersprüchlich 
auszusagen. Der theologischen Bewältigung 
dieser jüdisch-christlichen Streitfrage dienen 
die Aussagen der wechselseitigen Immanenz 
von Vater und Sohn bzw. von dem Sohn und 
den Glaubenden. Ziel der Sendung Jesu ist 
die Teilhabe der Glaubenden an der Einheit 
und Gemeinschaft des Sohnes mit dem Vater 
(vgl. 310). Glaube im Sinne des JohEv defi- 
niert der Autor konsequent als •Teilhabe an 

Gottes Heil, dem Leben, durch Teilhabe an 
Jesus, der das Leben ist (14,6)" (343). 

Von dieser Fragestellung des Evangeliums 
her spricht U. Wilckens wiederholt den jü- 
disch-christlichen Dialog, den das JohEv 
selbst führt und der heute neu zu führen ist, 
an: •Beide aber, Christen wie Juden, sind an 
diesen einzig-einen Gott absolut gebunden 
und von daher in ihrem Streit aneinander ge- 
bunden in einer Tiefe, wie es sonst keine 
streitenden Parteien in der Welt sein könn- 
ten" (126). 

Für theologisch und spirituell Interessierte 
wie für den Wissenschaftler liegt hier eine 
gut nachvollziehbare, sprachlich und inhalt- 
lich geschlossene und ausgereifte Kommen- 
tierung vor, die das JohEv im Zusammen- 
hang mit der urchristlichen Überlieferung, 
bes. den synoptischen Evangelien und Pau- 
lus, mit Recht als theologisch anspruchsvol- 
len, kohärenten Entwurf interpretiert. Die 
Umfangsbegrenzung und der von der Kom- 
mentarreihe gebotene Verzicht auf Fußnoten 
führen zu einer bestechenden Präzision und 
Diktion. Diesem Kommentar sind viele Le- 
serinnen und Leser zu wünschen, die in der 
Lektüre und Auseinandersetzung mit dem 
JohEv dahin finden wollen, wozu der Evan- 
gelist ruft: zum Glauben an Gottes endzeitli- 
ches Wirken in der Sendung seines Sohnes, 
ein Glaube, der Anteil gibt an der Lebensfül- 
le, in der der Sohn von allem Anfang an und 
für alle Zeit für die Menschen lebt. 

Klaus Scholtissek 

Glonner, Georg: 7MV Bildersprache des 
Johannes von Patmos. Untersuchung der 
Johannesapokalypse anhand einer um 
Elemente der Bildinterpretation erwei- 
terten historisch-kritischen Methode. 
Münster: Aschendorff 1999. 300 S., 
geb., DM 88- 

Einige Ergebnisse der Untersuchung zur Bil- 
dersprache der Johannesapokalypse wurden 
vom Autor selbst schon in einem Artikel in 
GuL vorgestellt (1999, 404-413). Entgegen 
einer sehr verbreiteten Ansicht bedeutet der 
griechische Begriff Apokalypse eigentlich 
nicht •Untergang" oder •Katastrophe", son- 
dern •Enthüllung". Er meint die Offenba- 
rung des göttlichen Heilsplanes und will kei- 
ne Angst machen, vielmehr Hoffnung 
vermitteln. 



Buchbesprechungen 396 

Diese einfache Botschaft wird freilich in 
der Münchener Dissertation von G. Glonner 
recht ausführlich begründet. In der Einlei- 
tung schildert er die Charakteristika der jüdi- 
schen und der neutestamentlichen Apokalyp- 
tik im allgemeinen. Es folgen die Spezifika 
der Offenbarung des Johannes von Patmos, 
ihre Adressaten und ihr Anlaß. Als Trost- 
buch möchte sie die bedrängten Christen 
zum Ausharren bewegen und als Exodusge- 
meinde verstehen (52). Grundsätzliche Er- 
wägungen zur Bildersprache in den bibli- 
schen Schriften führen schließlich zu der 
Erkenntnis, daß Bilder zu ihrer Erklärung 
wiederum Bilder verlangen (59). 

Offensichtlich ist, daß Johannes aus dem 
reichen Bilderschatz des AT geschöpft hat, 
besonders aus den prophetischen Schriften . 
•In einer grandiosen Szenerie führt er den 
Christen so die Ablösung der römischen 
Welt durch das ebenso real gedachte Mes- 
siasreich und schließlich die Erneuerung des 
Kosmos durch Gott vor, der dann wie am 
Anfang aller Tage selbst unter den Menschen 
wohnt" (268). 

Auch wenn die Gefahr besteht, daß die Le- 
ser sich in den detaillierten Exegesen gele- 
gentlich verlieren, und obwohl ein Streifzug 
durch die christliche Ikonographie noch ein- 
mal aufzeigt, welche Mißverständnisse die 
Botschaft der Johannesapokalypse im Laufe 
der Geschichte verdunkelt haben, ist es dem 
Vf. gelungen, ihre bleibende Bedeutung für 
unsere Gegenwart ins rechte Licht zu rücken. 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Biemer, Günter: Symbole des Glaubens 
leben - Symbole des Lebens glauben. 
Sakramentenkatechese als Lernprozeß: 
Taufe, Firmung, Eucharistie. Ostfildern: 
Schwabenverlag 1999. 334 S., kart, DM 
38- 

Nichts ist mehr so, wie es war- so scheint es: 
Daß der Glaube heute ganz neu eingeübt 
werden müsse, ist die von Biemer (= B.) in 
seinem Buch zur Sakramentenkatechese re- 
ferierte Überzeugung von vielen, die das 
Verdunsten des Glaubens in der Gegenwart 
beklagen. Doch er weist auf die permanenten 
Schwierigkeiten der Glaubensvermittlung zu 
jeder Zeit hin, wenngleich er besondere ak- 
tuelle Befürchtungen damit nicht einfach 
vom Tisch fegen will, im Gegenteil: Aber 

gegen die verbreitete Larmoyanz will er sei- 
nen Versuch setzen, Perspektiven für eine 
Sakramentenkatechese zu eröffnen, die der 
nachhaltigen Glaubensweitergabe dienen 
sollen. 

In seiner Grundlegung knüpft B. an klassi- 
sche symbolontologische, anthropologische 
und inkarnationstheoretische Überlegungen 
an, um das Sakrament in den weiteren Kontext 
menschlicher Grunderfahrungen zu stellen, 
die sich auch in anderen Religionen und deren 
Symbolen widerspiegeln. Die scheinbare Le- 
bensfremdheit ritueller Vollzüge möchte B. 
dadurch konzeptionell auflösen. Zudem soll 
das Wissen um die Symbole anderer Religio- 
nen Anknüpfungspunkte für das Verständnis 
der christlichen Sakramente in einer mehr 
und mehr multikulturellen Gesellschaft er- 
schließen. Im zweiten Teil erläutert B. den Zu- 
sammenhang von Sakrament und Katechese 
im Rückgriff auf die Heilige Schrift und die 
Theologie der Kirchenväter. Glaube als Wir- 
kung der Gnade und das Erlernen des Glau- 
bens stellen für B. keinesfalls einen Wider- 
spruch da. Denn der Glaube gründe sowohl in 
der Gnade Gottes als auch in der Zustimmung 
des Menschen, sei Tat Gottes und des Men- 
schen. Die Gnade des Glaubens sei zwar kate- 
chetisch nicht •machbar"; Glaube sei keine 
Konklusion aus vorab bewiesenen Prämissen. 
Glaube ist nach B. ein Akt des Sich-Anver- 
trauens, der gesetzt wird, weil Gott zuvor in 
vielfältigen Vermittlungsgestalten (Eltern, 
Natur, Liturgie ...) erfahren wird. Die Kate- 
chese knüpft an diese Erfahrungen an, reflek- 
tiert sie und schärft die Konturen dessen, dem 
man sich glaubend anvertraut. Die Glaubens- 
gnade konkurriert also nicht mit dem mensch- 
lichen Erlernen des Glaubens, vielmehr 
kommt sie ihm zuvor, unterstützt den Lernpro- 
zeß und führt die menschlichen Bemühungen 
ans Ziel. Im dritten Teil wendet sich B. den 
Initiationsakramenten zu. 

An kurze geschichtliche Überblicke über 
die Theologie dieser Sakramente schließen 
sich pastorale Überlegungen an, z.B. zur Vor- 
bereitung der Eltern auf die Taufe ihres Kindes 
durch die Gemeinde, zur Stellung der Firmung 
vor und nach der Erstkommunion, zum Firm- 
alter, zur Form der Gruppenarbeit bei der Erst- 
kommunionvorbereitung. Alle pastoralen und 
katechetischen Überlegungen werden zu- 
gleich in guten Übersichten zusammengefaßt. 
B. bietet vor allem in diesem dritten Teil zahl- 



Buchbesprechungen 397 

reiche Beispiele aus der Praxis (Gesprächspro- 
tokolle mit Katecheten, Kommunionmüttern, 
Kindern etc.), Meditationen, Texte für die 
Gruppenarbeit mit Kindern und Eltern, für das 
Taufgespräch, Erläuterungen zu den einzelnen 
Aussagen des Credo, Predigtentwürfe zur 
Erstkommunion, Briefe an Firmlinge und de- 
ren Eltern, Auswertungsbögen, Tabellen, aber 
auch Zeichnungen usw. Dadurch erschließt er 
dem Seelsorger zum Teil aus der eigenen Pra- 
xis Bekanntes, eröffnet aber zugleich Perspek- 
tiven für die Reflexion des eigenen Tuns und 
gibt insbesondere Anregungen zur Neugestal- 
tung der Sakramentenkatechese. Das Buch ist 
jedem zu empfehlen, der in der Gemeindepra- 
xis steht, sich neu orientieren möchte und kon- 
krete Arbeitshilfen sucht.        Michael Schulz 

Leong, Kenneth S.: Jesus - der Zenleh- 
rer. Das Herz seiner Lehre. Aus dem 
Amerikanischen von B. Schellenberger. 
Freiburg: Herder 2000. 237 S., kart., 
26- DM 

Bücher aus dem Westen über östliche Me- 
ditation sind sehr zahlreich. Seltener sind 
Veröffentlichungen aus dem Osten über die 
Spiritualität des Westens. In diesem Buch 
spricht der Leiter eines Zen-Zentrums in den 
USA, der in Hongkong als Chinese geboren 
und als anglikanischer Christ aufgewachsen 
ist, über das Evangelium Jesu und findet dar- 
in vieles, was seiner Ansicht nach dem Zen 
entspricht. 

Es sind poetische Elemente wie •die Vögel 
des Himmels" und •die Lilien des Feldes", 
Hinweise auf die Einfachheit und Absichtslo- 
sigkeit in Worten wie •wenn ihr nicht werdet 
wie die Kinder"; Impulse zur Überwindung 
der Egozentrik in Wendungen wie •wer sein 
Leben gewinnen will, wird es verlieren". Die- 
ses letzte Herrenwort (das sechsmal in den 
Evangelien vorkommt) könne als •Koan" ver- 
standen werden, als ein Rätselwort, mit dem 
Zenmeister ihre Schüler anleiten, den •gesun- 
den Menschenverstand" zu transzendieren 
und •dahinter" zu kommen. Gerne spricht der 
Verf. auch vom •Zauber des Alltäglichen", 
den er bei Jesus findet. Es ist erfrischend, ein- 
mal von einer anderen Mentalität her an die 
Evangelien herangeführt zu werden. 

Allerdings kann man Leong sicher nicht in 
allem zustimmen, z.B. seiner Sicht der Ur- 
sünde im Paradies. Auch ist es fraglich, ob er 

auf seinem Weg dem Geheimnis der Passion 
und der Gottverlassenheit Jesu gerecht wird. 
Die sogenannten •letzten Dinge" kommen 
meines Erachtens trotz großer Anstrengungen 
und vieler Zitate doch noch zu wenig in den 
Blick. Ich halte das Buch jedoch für einen be- 
merkenswerten Beitrag zum Dialog zwischen 
Ost und West, der in zunehmendem Maß die 
Theologie beschäftigt und viele Menschen in- 
teressiert, die nach Vertiefung ihres geistli- 
chen Lebens und nach Gotteserfahrungen su- 
chen. Zu beachten bleibt, daß es dem Verf. 
darum geht, •die heitere Seite Jesu darzustel- 
len" (11) und daß er ganz und gar nicht den 
Anspruch erhebt, •auch nur annähernd das 
letzte Wort zu haben" (226). Man denke hier 
z B. an seine Ausführungen über den •Sohn 
Gottes" (122-128), über die Praxis des Tantra 
(200-208) und über den Begriff der Wahrheit. 

Bei der Lektüre der insgesamt 232 Seiten, 
die in 11 recht komplexe Kapitel eingeteilt 
sind, wird man freilich immer wieder an das 
Zen-Wort denken: •Wer redet - weiß nicht. 
Wer weiß - redet nicht". Deshalb scheint mir 
der •existentielle Dialog" noch wichtiger zu 
sein als der •theoretische", wie es z.B. in ge- 
genseitigen Besuchen buddhistischer und be- 
nediktinischer Mönche geschieht, die von St. 
Ottilien durchgeführt werden. 

Beda Müller OSB 

Voderhoher, Rudolf: Henri de Lubac 
begegnen. Augsburg: Sankt-Ulrich-Ver- 
lag 1999. 176 S., 19,80 DM. 

Endlich haben wir eine zuverlässige Darstel- 
lung des Theologen zur Hand, der zweifels- 
ohne neben K. Rahner und v. Balthasar und 
in manchem auch als ihre Quelle hinter ihnen 
steht. Voderholzer hat dies überdies in einer 
Sprache verfaßt, die jedermann zugängig ist. 
De Lubac (1896-1991) stand aufgrund seines 
revolutionären Buchs •Surnaturel" (1946) bis 
1958 unter kirchlichem Lehrverbot, nahm 
aber auf ausdrücklichen Wunsch Papst Johan- 
nes XXIII. am Konzil teil und wurde 1983 
zum Kardinal ernannt. Sein vielschichtiges 
Werk harrt in Deutschland immer noch der 
theologischen Rezeption. Quelle ist das Ver- 
hältnis zur hl. Schrift, was, wie Voderholzer 
in einer gleichzeitig erschienenen Überset- 
zung zeigt, Lebenselexier der sakramentalen 
Kirche wie des persönlichen Glaubens ist. 
•Surnaturel" zeigt mit umfassendem histori- 



Buchbesprechungen 398 

sehen Wissen und philosophischer Reflexion 
(M. Blondel), daß der christliche Glaube or- 
ganisch die Natur des Menschen vollendet: 
•Natürliche Sehnsucht nach der Übernatur"! 
Darauf bauend hat de Lubac in vielen Schrif- 
ten die Weltsynthese seines Freundes Teilhard 
de Chardin verteidigt und auch korrigiert, trat 
er sowohl ins Gespräch mit dem Atheismus 
wie mit dem Buddhismus ein, was z.B. P. Du- 
moulin hochschätzte. Aufgrund der Geschich- 
te des Umgangs mit der hl. Schrift (besonders 
die vierbändige •Exegese medievale") hat de 
Lubac gezeigt, wie schmalspurig sowohl der 
fundamentalistische wie der verengte philolo- 
gische Umgang mit der Bibel ist. Daraus er- 
wuchsen seine Werke über die Kirche (Catho- 
licisme) und ihr sakramentales Leben (Corpus 
Mysticum). Wie Nebenprodukte, aber ins 
Herz seines Glaubens führend, nehmen seine 
kleineren Arbeiten (Glaubensparadoxe usw.) 
sich aus. 

Zu wissen ist, daß de Lubac ein überaus lie- 
benswürdiger Mensch war. Sein aktiver Wi- 
derstand gegen die nazistische Okkupation hat 
seine Freundschaft zu den Deutschen nicht ge- 
mindert, wie ich selbst erfahren durfte. Auch 
die letzten Veröffentlichungen mit Warnun- 
gen vor einer Verwässerung des Glaubens ha- 
ben seinen im wahren Sinn revolutionären 
Geist nicht eingeschränkt. Wie aktuell de Lu- 
bacs Theologie ist, mag sein Aufsatz von 
1965: •Christliche Mystik in der Begegnung 
mit den Weltreligionen" (dt. 1974) zeigen. 

Josef Sudbrack SJ 

Imbach, Josef: Der Heiligen Schein. 
Heiligenverehrung zwischen Frömmig- 
keit und Folklore. Würzburg: Echter 
1999. 280S.,kart.,39,-DM. 

Das Buch beginnt mit einer Warnung. Gera- 
de auf dem Gebiet der Verehrung der Heili- 
gen gibt es viel Befremdliches. Und dem 
wendet sich der Vf. zunächst ausführlich zu. 
Daher die Warnung an Leser, die anderes er- 
warten. Da sind zunächst einmal die Biogra- 
phien der Heiligen. Abgesehen von den so 
zahlreichen und unglaublichen Legenden ha- 
ben bis fast in unsere Zeit Schriftsteller oft 
ihre Ideale von Heiligkeit in die Lebensbe- 
schreibung ihrer •Opfer" hineingeschrieben. 
Eigene Schriften der Heiligen wurden •ge- 
schönt". Bekanntestes Beispiel ist, wie man 
die Schriften der hl. Therese von Lisieux als 

•Geschichte einer Seele" herausbrachte. Das 
Buch wurde bekanntlich ein Bestseller. Heu- 
te ist uns die Heilige, die gerade vor ihrem 
Tode in tiefe Nächte geführt wurde, ergrei- 
fend näher gekommen. Darüber hätte man 
gern mehr erfahren. Aber das paßt nicht in 
diese Thematik. 

Ein Blick auf die Auswüchse des Patronats- 
wesens läßt gelegentlich erschauern. Da wer- 
den Märtyrer, denen man die Haut abgezogen 
hat, zu Patronen des lederverarbeitenden 
Handwerks. Ein Kapitel über das Ablaßwesen 
- für den Autor eine wahre Fundgrube - ist 
überschrieben: Geistliches Versicherungswe- 
sen oder: Der Handel mit den Verdiensten der 
Heiligen. Es gibt reichen Zündstoff für die 
heutige Diskussion um den Ablaß zum 
2000jährigen Jubiläum. Über den Reliquien- 
kult läßt sich Ähnliches sagen. Die Verehrung 
der Reliquien war ja oft mit Ablässen verbun- 
den. Und da kam es in manchen Fällen zu 
schauderhaften Auswüchsen. 

Von Pilgerwallfahrten wird unter der Über- 
schrift •Das große Laufen" berichtet. Pilger- 
fallen heißt hier eine Zwischenüberschrift. Oft 
spielt der Heilige bei solchen Wallfahrten 
nicht mehr die Hauptrolle. Wie wurden über- 
haupt Menschen zu Heiligen erklärt? Auch 
darüber wird ausführlich informiert bis hin - 
recht sachlich - zu den heutigen Untersuchun- 
gen und bürokratischen Prozeduren, bei denen 
es erstaunlicherweise dann doch immer wie- 
der Zeitunterschiede gibt: bei dem einen Heili- 
gen geht es schnell, beim anderen recht lang- 
sam. Und es verlangt erhebliche Summen, wie 
im Falle der seligen Ordensgründerin Katha- 
rina Drexel der Orden nachgewiesen hat. Sie 
wurde 1988 seliggesprochen und bis zur Se- 
ligsprechung kostete das über 400.000 Dollar 
(231). 

Man sollte das Buch jedoch nicht enttäuscht 
beiseitelegen, sich nicht durch den saloppen 
Stil, der besonders den •Heiligmachern" in 
Rom gilt und durch Geschmacklosigkeiten 
(etwa 242) entmutigen lassen. Gelegentlich 
wird wiederholt positiv erklärt, worum es 
geht. Und am Schluß des Buches findet man 
dann doch, warum es gut ist, Heilige zu vereh- 
ren, wenn auch wiederum gewarnt wird, daß 
Nachfolge und Nachahmung zwei grundver- 
schiedene Dinge sind. 

Die Heiligen sind ein Wunderwerk des hei- 
ligen Gottes. Dies hätte vielleicht noch mehr 
herausgearbeitet werden  sollen.  Das  Buch 



Buchbesprechungen 399 

wird seine Leser finden. Sie werden Vermu- 
tungen in Fülle bestätigt sehen, werden auch 
Martin Luther besser verstehen können, von 
dem manches als Zitat einzelnen Kapiteln vor- 
angesetzt ist. Aber die Wege Gottes, der auf 
krummen Wegen gerade und bis zur Vollen- 
dung führt oder führen kann, sind hier nur 
mühsam zu ahnen. Da wäre ein anderes Buch 
notwendig. 

Wolfgang Hoffmann SJ 

Peng, Simon: auferstehungsleicht. Der 
ikonografische Weg von Josua Boesch. 
Oberegg: noah-Verlag 1999. 144 S., 83 
farbige und 18 schwarz-weiß Abbildun- 
gen, geb., DM 62,-. 

Dieses, um es gleich vorwegzunehmen, 
schöne und großzügig gestaltete Buch macht 
mit dem Lebensweg des gelernten Schweizer 
Gold- und Silberschmieds Josua Boesch be- 
kannt, der nach etlichen Jahren als refor- 
mierter Pfarrer (vorübergehend) Einsiedler 
wurde und zu seinem Handwerk zurückfand. 
Seither verbindet er beides: Theologie und 
Kunst. 30 Jahre lang, sagt er, habe er •ge- 
hungert nach der Einheit von Theologie und 
Kunsthandwerk" (34). 

In seiner Werkstatt entstehen hauptsächlich 
Ikonen, mit denen der Schweizer Künstler- 
theologe, wie Peng meint, der •Ausgrenzung 
des Schönen aus einer Religiosität" begegnet, 
•die vor allem vernünftig und gehorsam sein 
will" (10). Boesch in einer Tagebuchnotiz zu 
seinen •auferstehungsleichten" Ikonen: •Im 
Zeitalter des Fernsehens lehren sie uns nahe 
sehen. Von innen her. Sie öffnen den innersten 
Horizont" (10). 

Vorlesungen außerhalb seiner Fakultät, 
etwa bei C. G. Jung, haben dem angehenden 
Theologen seinerzeit Ahnungen von einer 
Symboltheologie vermittelt und Einblicke in 
die religiöse Welt des Ostens gegeben. •Keine 
Ikone", so Peng, •wird im Atelier von Josua 
Boesch geboren, die nicht mit den Geburtswe- 
hen des eigenen Weges verbunden ist" (48). 
Die Themen sind demnach Reflexe und Refle- 
xionen auf das, was ihm begegnet ist: Ani- 
mus-Anima, Kain und Abel, Sintflut, Drama, 
Versöhnung, Eucharistie (werden), Taberna- 
kel und Zelt, der geeinte Mensch, Jona, die 
Auferstehung des Judas ... 

Einem jungen Mönch schreibt Boesch, der, 
1979 in den Eremo di Camaldolid gezogen, 

wieder in die Schweiz zurückgekehrt ist: •War 
das befreiend, kein Theologe mehr sein zu 
müssen, sondern nur ein Theophil! Ja, das war 
meine Wahrheit, Gott nicht nur zu denken, 
sondern ihn zu lieben. Endlich durfte ich sein, 
der ich war, kein Schalterbeamter, der über 
Gott alle Auskünfte zu geben weiß, sondern 
ein in Gott Verliebter. Ja, das war ich, in Gott 
verliebt. Und von Ihm geliebt. Ein theophiler 
Mensch." (116) 

Es ist spannend zu sehen, wie sich ein refor- 
mierter Theologe •katholischen" Themen 
künstlerisch nähert (vgl. 28-31). Nichts ist da 
vom Himmel gefallen, alles ist - langsam - ge- 
worden. Fast geht man die Stationen einer In- 
dividuation nach. 1986 notiert Boesch: •Jetzt 
ist der Bildersturm der Reformation verarbei- 
tet. Wenigstens in mir. Die Ikone ist wieder 
da" (138). Seine Weise des Gehens und Rei- 
fens, die - wie beigegebene Texte von Paulus, 
Meister Eckhart, Johannes vom Kreuz, Johan- 
nes Tauler oder Friedrich Weinreb zeigen - 
aus einer reichhaltigen Tradition schöpft, ver- 
weigert sich freilich einem Instant-Spiritua- 
litätsdenken, das über oberflächliches Kreisen 
um sich selbst nicht hinauskommt. 

Andreas Batlogg SJ 

Köster, Peter: Zur Freiheit befähigen. 
Kleiner Kommentar zu den Großen Ex- 
erzitien des hl. Ignatius von Loyola. 
Leipzig: Benno-Verlag 1999. 222 S., 
geb., DM 48,-. 

Erfreulicherweise kann man heute ein wach- 
sendes Interesse an den Geistlichen Übungen 
des hl. Ignatius feststellen. Viele sehen in ih- 
nen einen erprobten Weg zu innerer Freiheit, 
zu gläubiger Erfahrung und Lebensgestal- 
tung. Aber das Exerzitienbuch ist für den 
Übenden nicht leicht zu verstehen. Damit die 
Geistlichen Übungen, •ein sehr subtiles In- 
strument göttlicher Gnade" (11), in rechter 
Weise und fruchtbar gemacht werden kön- 
nen, bedarf es eines Begleiters. Dieser muß - 
außer eigener Gebetserfahrung - eine gründ- 
liche Kenntnis des Textes, der Dynamik und 
des inneren Prozesses der Exerzitien haben. 
Dazu soll der vorliegende Kommentar die- 
nen. 

P. Köster hat schon früher mehrere erfolg- 
reiche Bücher über die Exerzitien verfaßt: 
•Lebensorientierung an der Bibel", 1974; 
•Ich gebe euch ein neues Herz", 1978; •Sein 



Buchbesprechungen 400 

Leben ordnen. Anleitung zu den Exerzitien 
des Ignatius von Loyola", 1991 (zusammen 
mit H. Andriessen). In diesen Büchern hat er 
Strukturerklärungen mit biblischen Meditati- 
ons-Impulsen verbunden. 

Im vorliegenden •Kleinen Kommentar" 
hat der Verfasser sich in 10 Kapiteln auf Fra- 
gen der Struktur, der einzelnen Phasen und 
der Methode der Geistlichen Übungen be- 
schränkt. So gibt er Erläuterungen zum Ein- 
stieg in die Geistlichen Übungen (•Funda- 
ment") und zum Übergang in den Alltag am 
Ende der Exerzitien (•Kontemplation, um 
Liebe zu erlangen"), zum praktischen Voll- 
zug der Geistlichen Übungen (Gebetszeiten 
und verschiedene Gebetsübungen), zur Bild- 
welt der Geistlichen Übungen (Archetyp, 
Bild, Symbol), zu den einzelnen Phasen 
(•Vier Wochen"), zum Verständnis der Un- 
terscheidungsregeln, zur Entscheidungsfin- 
dung (•Wahl"), zur geistlichen Begleitung 
und zur kirchlichen Gesinnung. Den Ab- 
schluß bilden ausgewählte Literaturhinwei- 

Das gut lesbare, übersichtlich gestaltete, 
auf die Praxis ausgerichtete Buch ist in erster 
Linie für die Hand von Exerzitienbegleitern 
geschrieben. Evtl. kann es aber auch für sol- 
che von Nutzen sein, die schon mehrfach 
Exerzitien gemacht haben. Es bietet in knap- 
per Form eine Einführung in die Strukturen 
der Exerzitien und ihre Dynamik, wobei es 
theologische und psychologische Aspekte 
miteinander verbindet und sich durch ein 
ausgewogenes Urteil auszeichnet. Der Ver- 
fasser war mehr als zweieinhalb Jahrzehnte 
im Begleiten von Exerzitien und in der Aus- 
und Fortbildung von Exerzitienbegleitern 
tätig. Dieser •Kleine Kommentar" ist eine 
gute Hilfe, den geistlichen Schatz der Exer- 
zitien den Menschen unserer Zeit tiefer zu 
erschließen. - Noch ein Hinweis: der Brief 
des Ignatius an Miona stammt nicht aus dem 
Jahre 1516, sondern 1536 (S. 13). 

Günter Switek SJ 

In Geist und Leben 5-2000 schrieben: 
ManfredFritsch, geb. 1959, M.A., Seelsorger, Kunsthistoriker, Musikwissenschaftler. -Gregoria- 
nik, Architekturgeschichte, Barockkunst. 
Gerd Haeffner SJ, geb 1941, Dr. phil., lie. theol., Professor für philos. Anthropologie. - Philoso- 
phiegeschichte, Kunst. 
Josef Imbach OFMCap, geb. 1945, Dr. theol., Professor für Fundamentaltheologie. - Aktuelle 
Glaubensfragen, Weltreligionen, Literatur und Theologie. 
Stefan Kiechle SJ, geb. 1960, Dr. theol., Novizenmeister der deutschen Jesuitenprovinzen. - Igna- 
tius von Loyola, Spiritualität. 
Philipp Müller, geb. 1960, Dr. theol., Regens des Priesterseminars der Erzdiözese Freiburg. - 
Homiletik, Kerygmatik, Pastoraltheologie. 
Hans Rotter SJ, geb. 1932, Dr. theol., Professor für Moraltheologie an der Universität Innsbruck. - 
Spiritualität. 
Christa Schnabl, geb. 1964, Dr. theol., Universitätsassistentin am Institut für Sozialethik und am 
Institut für Moraltheologie in Wien. - Politische und feministische Ethik, Grundlagen. 
Carmen Tatschmurat OSB, geb. 1950, Dr. phil., Kommunität Venio, Professorin für Soziologie, 
FH für Soziale Arbeit. - Gesellschaftstheorien, Geschlechterforschung, geistliche Begleitung. 




