Christus — ein Weg oder der Weg?

Umkehr zur christlichen Mitte

Paul Deselaers, Miinster

Wer Lebenswege und gegenwirtig gelebtes Leben von Menschen unter-
schiedlichen Alters wahrnimmt, st68t immer auch auf diesen Grundzug:
die Suche nach dem GroBten, das Spihen nach dem, was unbedingt gilt, ein
Probieren dessen, was trigt — selbst noch im Angesicht des Todes, die Hoff-
nung auf Heil. Wie viele Wege werden gegangen, wieviel wird begonnen,
um dem zumindest niher zu kommen! So mancher Gestalt von Miidigkeit,
Resignation oder Relativierung von Werten bleibt dieser innere Bezugs-
punkt erhalten, wenn auch in der Gestalt von Verlusterfahrung und heimli-
cher Trauer, weil etwas im Leben abstrakt und ungreifbar geblieben ist, was
doch konkret werden sollte. Wenn das gelidnge, wire die Einmaligkeit eines
jeden Lebens in helles Licht getaucht.

Solange sich die Christenheit den Menschen zeigt und um sie wirbt, tut
sie das auch mit dem Anspruch, diese menschliche Suche beantworten zu
konnen. Nicht mit sich, sondern mit dem, dessen Wort aus dem Johannes-
evangelium sie verwahrt und weiterschenkt: ,JIch bin der Weg und die
Wahrheit und das Leben® (Joh 14,6). Sie verweist von sich weg auf Jesus
Christus, der sagt, daB bei ihm alle Suche beantwortet, ja iiber alle Mallen
erfiillt wird. Die Ausschlielichkeit des Anspruchs Jesu, daf} alle auf ewig
von ihm leben konnen, wird durch nichts gemindert und duldet keine Be-
liebigkeit. Damit und davon hat die Kirche gelebt und lebt sie. Deshalb hat
sie sich freilich nicht selten anderen liberlegen gefihlt. In der gegenwirti-
gen Situation treffen jedoch viele Wahrheits- und Absolutheitsanspriiche
aufeinander. Muslime und Buddhisten werden ihren eigenen Endgiiltig-
keitsanspruch um eines friedlichen Miteinanders willen nicht aufgeben.
Verunsicherung bei den Christen in der Frage, ob Jesus Christus ein Weg
oder der Weg sei, iiberrascht deshalb nicht. So ist es nur konsequent, wenn
auch auf dem diesjahrigen Katholikentag in Hamburg diese Frage aufge-
nommen wurde und viele Menschen nach wie vor bewegt. Etlichen scheint
der spirituelle Kern des Christentums abhanden bekommen zu sein. Wie
148t sich dahin finden?

Mehr als alle Indoktrination es schaffen konnte, wird die Suche weithin
auch biographisch geprigt sein. Etwa mit der Frage, welche Findehilfen bei
der Suche es gab, wie die Frage nach dem Menschen(-bild) aufgenommen
wurde. Als Kind habe ich manche elterlichen Erzdhlungen vom zuriicklie-



Paul Deselaers 402

genden Zweiten Weltkrieg gehort. Nicht Heldengeschichten, eher mitge-
teilte Ohnmachtserfahrungen, wie in der Ubermacht der Diktatur, die bis in
alle erdenklichen Lebensvollziige einer Kleinstadt hineinreichte, die Hoff-
nung bedringt und nicht selten zerstort wurde, jedoch auch Erlebnisse, wie
die Hoffnung bewahrt werden konnte und sich bewihrte. Was ist es mit dem
Menschen? Von den Erzdhlungen her ergriff mich immer wieder diese Fra-
ge und trieb mich um. Immerhin, im Angesicht der unerhdrten Grausam-
keiten wurden in der Mitte des 20. Jahrhunderts ,,allgemeine Menschen-
rechte* als eine das politische und auch moralische Handeln bestimmende
Norm erklirt. Daneben entwickelte sich fiir mich, auch iiber die Schule, die
Vorstellung vom Menschen, wie sie sich im Alten und Neunen Testament
zeigt. ,,Was ist der Mensch?* — die Frage stellt Psalm 8 ausdriicklich. Als
ich sie fand, erschiitterte sie mich. Dafl Menschenrechte geachtet werden
und biblische Weisungen sich alltdglich mit Leben erfiillen, scheint bis
heute alles andere als selbstverstéindlich.

Was ist es mit dem Menschen? Schon friih haben mich in dieser Frage
auch viele Zeugnisse der Tradition, etwa die Legende von Christophorus,
fasziniert, mir Durchblick vermittelt und mich bestdarkt. Christophorus
wird ja geschildert als der Mensch, der dem Grofiten dienen will, um so die
Verheiflung und den Sinn des Lebens zu finden. Auf der Suche danach ent-
deckt er das Begrenzte und das Bose im Leben, als er zuerst einem Konig
und dann dem Teufel als den offenbar Stirksten dient. In der Erniichterung
dariiber fehlt ihm jedoch jemand, der ihm aus der der Enttduschung folgen-
den Leere den wahren Weg zur Erfiillung des Lebens zeigt. Ein Einsiedler
weist ihn schlieBlich an, sich am FluB niederzulassen, um Pilger hiniiber zu
tragen. Auf der Suche nach dem GroBten wird er zu Bediirftigen gefiihrt
und 148t sich in dieses Tun ein. Lange Zeit gibt es fiir ihn nichts als den tidg-
lichen miihsamen Dienst, der seine ganze Kraft beansprucht. Bis eines Ta-
ges ein Kind ihn bittet, es durch den Fluff an das andere Ufer zu tragen.
.Das Kind wurde ihm schwerer auf seinen Schultern, so dafl er in grofie
Angst kam und fiirchtete, er miisse ertrinken...* Das Kind zeigt sich ihm
schiieBlich als Christus, ja als Schopfer der Welt. Nachdem er neu Boden
unter die FiiBe bekommen hat, beginnt er zu tragen, und zwar im Zeichen
des fruchtbaren Kreuzbaumes, zu dem sein Stab geworden ist. Christo-
phorus, Christustréger ist sein neuer Name. ,,.Den alles Tragenden tragend,
wird er selbst getragen.“ Weil er sich getragen weill — manchmal erschliefit
es sich im Tragen selbst, kann er nun selber tragen nach der Art Jesu, bis
hin zum Martyrium, zum blutigen Lebenszeugnis fiir den, den er getragen
hat und trigt. Dazu sind ihm ungeahnte Krifte zugewachsen.

Biographische Erzidhlungen, Zeugnisse der Tradition wie Legenden, in
denen solch ansprechende Symbolfiguren christlichen Menschenideals



Christus — ein Weg oder der Weg? 403

vermittelt werden, konnen fiir den Kern 6ffnen, an den sie letztlich riickge-
bunden sind: fiir die menschliche Geschichte Jesu von Nazaret. Sie wecken
die Lebenswiinsche und richten die Lebenskrifte auf den hin, den die Bibel
als den Grofiten bezeugt, da er der Niedrigste wurde. Sie regen in Gestalt
eines Idealentwurfs an, das Erzihlte im eigenen Leben zu suchen und nach-
zuvollziehen und dabei der entsprechenden paradoxen Erfahrung nicht aus-
zuweichen. Diese entwickelt sich nach und nach, kennt viele Stationen und
baut sich langsam auf. Vielleicht sind wir erst am Ende unseres Lebens,
wenn die vielen Erfahrungen der Freude und des Leides wahr sein diirfen,
sich sammeln und das Profil unseres Lebens ausmachen, wahrhaft Glau-
bende.

Wihrend nun bei der Christophoruslegende die innere Wahrheit sich
nicht auf historische Faktizitit berufen kann, fillt bei Jesus Christus die in-
nere mit der duBleren Wahrheit zusammen. Er hat unter uns gelebt, als
Mensch unter Menschen. Seine reale Geschichte wird je und je entfaltet,
ausgedeutet, in seiner Bedeutung erklirt und iibersetzt. Denn alles an ihm
gibt Kunde von Gott. Von ihm her versteht er sich ganz und in allem, — von
diesem Gott her, der in seiner GréBe sich als reine Barmherzigkeit und ent-
schiedene Giite fiir alle erweist — in Jesus. Denn ,.er ist das Ebenbild des un-
sichtbaren Gottes“ (Kol 1,15). Aus diesem Lebensgrund lebt Jesus seine
vorbehaltlose Liebe, die keinen anderen Grund hat als den lebendigen Gott
selbst. Er schenkt sich umsonst und unverdienbar in diesem Jesus von Na-
zaret, und zwar fiir alle Menschen. Diese Liebe Gottes hiitte uns nie so ge-
will werden kénnen, wenn sie uns nicht in einem konkreten Menschen so na-
hegekommen wire. In diesem Menschen Jesus gibt der lebendige Gott sich
in die Freiheit von uns Menschen preis. Er bleibt nicht iiber uns, er ist mit-
ten unter uns. Seine Liebe geht im Tod nicht unter und bleibt noch den Fein-
den treu. Sie wird dadurch offenbar, dal sie geschieht. In seiner Hinwen-
dung zu uns Menschen geht der lebendige Gott in Jesus bis an das Ende, bis
zum Erleiden der toétenden Negation. Diese Gestalt der Zuwendung Gottes
zu den Menschen hat Jesus nie verlassen. Darin ist er der unverwechselbare,
unvertretbare, einzigartige, uniiberbietbare, eindeutige und mafigebende
Weg zu Gott, zum ewigen Heil, der sonst nirgendwo zu finden ist.

So wenig selbstverstindlich wie die Geltung der Menschenrechte ist die-
se Botschaft vom lebendigen Gott. Gerade die gestérten Verhiltnisse in der
Welt, die einfach nicht zu libersehen sind, lassen ja fragen, ob es den Weg
zum Heil gibt, — ob das der Weg zum Heil ist, der uns in Jesus Christus ent-
gegenkommt. Im Blick auf uns selbst k6nnen wir gewill nicht anders als zu-
zugeben, dal wir Menschen nicht aus uns selbst heraus selbstlos sind, dafl
wir nicht aus uns heraus immer schon die Rechte der anderen achten. Des-
halb ist es wohl nicht entscheidend, diese Frage nach dem Weg theoretisch-



Paul Deselaers 404

abstrakt zu kldren, wenn es denn je ginge. Erst wenn vom Letzten so ge-
sprochen und gehandelt wird, daB es fiir den Néchsten und das Nichstlie-
gende heilsam von Belang ist, wird sich die Frage nach dem Weg tliberzeu-
gend erschlieBen. Fiir die Antwort braucht es jedoch die Bereitschaft, iiber
sich selbst hinauszublicken. Dazu konnen auf je eigene Weise Erzahlun-
gen, Zeugnisse der Tradition, die Heilige Schrift wie auch gelebtes Leben
helfen, die alle eine eigene ,,Christustransparenz® (M. Kehl) in sich bergen
und so sich dem ,,Weg Jesus* annihern. Jedoch bedarf es auch dessen, sich
selbst an Jesus Christus zu orientieren, horend in seine Wahrheit tiefer hin-
einzuwachsen und feiernd die in ihm offenbar gewordene Giite Gottes mehr
und mehr in die Mitte des eigenen Lebens einzulassen. In gleicher Weise
gehort dazu, die heilsamen Einwirkungen des Gottes Jesu Christi im eige-
nen Tun, im Zusammenleben und in der Weltgestaltung wirken zu lassen ~
vielleicht in der Weise des Wortes von Roger Schiitz aus der Zeit des Kon-
zils der Jugend in Taizé (1975): ,,Lebe das, was du vom Evangelium begrif-
fen hast, wenn es auch ganz wenig ist.”

Niemand geht diesen Weg allein. Um im ganz eigen geprigten Lebens-
fluf3 festen Boden unter die Fiile zu bekommen und zu der Originalitit zu
finden, mit der ein Mensch sein Leben im Dienst an der Christusverkiindi-
gung in der Gemeinschaft der Getauften, derer, die im Geist Jesu Christi le-
ben, schenken kann, bedarf es anderer Glaubender. Dann kann in unvertret-
bar eigener Entscheidung jede und jeder diesen Weg gehen, so daB} im Frag-
ment das Ganze aufscheinen kann. Der Weg in diese Mitte, der Weg auf
dem Weg, ist nie fester Besitz. Er lebt von der Umkehr in die Bitte um das
Kommen des Gottesreiches. Erst aus Gottes Zuvorkommenheit kann das
Wagnis des Glaubens gendhrt werden und erwachsen, mit dem ganzen Le-
ben sich annehmen zu lassen und sich zu geben, kann der Mut zur Hoffnung
aufbliihen, angesichts aller Endlichkeitserfahrung und des Todes aus der
Auferstehungszusage zu leben, kann die Bereitschaft zur Liebe stark wer-
den, angesichts aller Stinde und Unverschntheit der Vergebungszusage zu
trauen und den auch selbstverzehrenden Dienst der Liebe und Versohnung
zu tun. Wozu das Evangelium ruft und was es auftrigt, das schenkt es auch.
Diese Erfahrung schenkt der Weg hinter dem her und bei dem, der ,,der
Weg* ist.





