
Christus - ein Weg oder der Weg? 
Umkehr zur christlichen Mitte 

Paul Deselaers, Münster 

Wer Lebenswege und gegenwärtig gelebtes Leben von Menschen unter- 
schiedlichen Alters wahrnimmt, stößt immer auch auf diesen Grundzug: 
die Suche nach dem Größten, das Spähen nach dem, was unbedingt gilt, ein 
Probieren dessen, was trägt - selbst noch im Angesicht des Todes, die Hoff- 
nung auf Heil. Wie viele Wege werden gegangen, wieviel wird begonnen, 
um dem zumindest näher zu kommen! So mancher Gestalt von Müdigkeit, 
Resignation oder Relativierung von Werten bleibt dieser innere Bezugs- 
punkt erhalten, wenn auch in der Gestalt von Verlusterfahrung und heimli- 
cher Trauer, weil etwas im Leben abstrakt und ungreifbar geblieben ist, was 
doch konkret werden sollte. Wenn das gelänge, wäre die Einmaligkeit eines 
jeden Lebens in helles Licht getaucht. 

Solange sich die Christenheit den Menschen zeigt und um sie wirbt, tut 
sie das auch mit dem Anspruch, diese menschliche Suche beantworten zu 
können. Nicht mit sich, sondern mit dem, dessen Wort aus dem Johannes- 
evangelium sie verwahrt und weiterschenkt: •Ich bin der Weg und die 
Wahrheit und das Leben" (Joh 14,6). Sie verweist von sich weg auf Jesus 
Christus, der sagt, daß bei ihm alle Suche beantwortet, ja über alle Maßen 
erfüllt wird. Die Ausschließlichkeit des Anspruchs Jesu, daß alle auf ewig 
von ihm leben können, wird durch nichts gemindert und duldet keine Be- 
liebigkeit. Damit und davon hat die Kirche gelebt und lebt sie. Deshalb hat 
sie sich freilich nicht selten anderen überlegen gefühlt. In der gegenwärti- 
gen Situation treffen jedoch viele Wahrheits- und Absolutheitsansprüche 
aufeinander. Muslime und Buddhisten werden ihren eigenen Endgültig- 
keitsanspruch um eines friedlichen Miteinanders willen nicht aufgeben. 
Verunsicherung bei den Christen in der Frage, ob Jesus Christus ein Weg 
oder der Weg sei, überrascht deshalb nicht. So ist es nur konsequent, wenn 
auch auf dem diesjährigen Katholikentag in Hamburg diese Frage aufge- 
nommen wurde und viele Menschen nach wie vor bewegt. Etlichen scheint 
der spirituelle Kern des Christentums abhanden bekommen zu sein. Wie 
läßt sich dahin finden? 

Mehr als alle Indoktrination es schaffen könnte, wird die Suche weithin 
auch biographisch geprägt sein. Etwa mit der Frage, welche Findehilfen bei 
der Suche es gab, wie die Frage nach dem Menschen(-bild) aufgenommen 
wurde. Als Kind habe ich manche elterlichen Erzählungen vom zurücklie- 



Paul Deselaers 402 

genden Zweiten Weltkrieg gehört. Nicht Heldengeschichten, eher mitge- 
teilte Ohnmachtserfahrungen, wie in der Übermacht der Diktatur, die bis in 
alle erdenklichen Lebensvollzüge einer Kleinstadt hineinreichte, die Hoff- 
nung bedrängt und nicht selten zerstört wurde, jedoch auch Erlebnisse, wie 
die Hoffnung bewahrt werden konnte und sich bewährte. Was ist es mit dem 
Menschen? Von den Erzählungen her ergriff mich immer wieder diese Fra- 
ge und trieb mich um. Immerhin, im Angesicht der unerhörten Grausam- 
keiten wurden in der Mitte des 20. Jahrhunderts •allgemeine Menschen- 
rechte" als eine das politische und auch moralische Handeln bestimmende 
Norm erklärt. Daneben entwickelte sich für mich, auch über die Schule, die 
Vorstellung vom Menschen, wie sie sich im Alten und Neuen Testament 
zeigt. •Was ist der Mensch?" - die Frage stellt Psalm 8 ausdrücklich. Als 
ich sie fand, erschütterte sie mich. Daß Menschenrechte geachtet werden 
und biblische Weisungen sich alltäglich mit Leben erfüllen, scheint bis 
heute alles andere als selbstverständlich. 

Was ist es mit dem Menschen? Schon früh haben mich in dieser Frage 
auch viele Zeugnisse der Tradition, etwa die Legende von Christophorus, 
fasziniert, mir Durchblick vermittelt und mich bestärkt. Christophorus 
wird ja geschildert als der Mensch, der dem Größten dienen will, um so die 
Verheißung und den Sinn des Lebens zu finden. Auf der Suche danach ent- 
deckt er das Begrenzte und das Böse im Leben, als er zuerst einem König 
und dann dem Teufel als den offenbar Stärksten dient. In der Ernüchterung 
darüber fehlt ihm jedoch jemand, der ihm aus der der Enttäuschung folgen- 
den Leere den wahren Weg zur Erfüllung des Lebens zeigt. Ein Einsiedler 
weist ihn schließlich an, sich am Fluß niederzulassen, um Pilger hinüber zu 
tragen. Auf der Suche nach dem Größten wird er zu Bedürftigen geführt 
und läßt sich in dieses Tun ein. Lange Zeit gibt es für ihn nichts als den täg- 
lichen mühsamen Dienst, der seine ganze Kraft beansprucht. Bis eines Ta- 
ges ein Kind ihn bittet, es durch den Fluß an das andere Ufer zu tragen. 
•Das Kind wurde ihm schwerer auf seinen Schultern, so daß er in große 
Angst kam und fürchtete, er müsse ertrinken..." Das Kind zeigt sich ihm 
schließlich als Christus, ja als Schöpfer der Welt. Nachdem er neu Boden 
unter die Füße bekommen hat, beginnt er zu tragen, und zwar im Zeichen 
des fruchtbaren Kreuzbaumes, zu dem sein Stab geworden ist. Christo- 
phorus, Christusträger ist sein neuer Name. •Den alles Tragenden tragend, 
wird er selbst getragen." Weil er sich getragen weiß - manchmal erschließt 
es sich im Tragen selbst, kann er nun selber tragen nach der Art Jesu, bis 
hin zum Martyrium, zum blutigen Lebenszeugnis für den, den er getragen 
hat und trägt. Dazu sind ihm ungeahnte Kräfte zugewachsen. 

Biographische Erzählungen, Zeugnisse der Tradition wie Legenden, in 
denen solch ansprechende Symbolfiguren christlichen Menschenideals 



Christus - ein Weg oder der Weg? 403 

vermittelt werden, können für den Kern öffnen, an den sie letztlich rückge- 
bunden sind: für die menschliche Geschichte Jesu von Nazaret. Sie wecken 
die Lebens wünsche und richten die Lebenskräfte auf den hin, den die Bibel 
als den Größten bezeugt, da er der Niedrigste wurde. Sie regen in Gestalt 
eines Idealentwurfs an, das Erzählte im eigenen Leben zu suchen und nach- 
zuvollziehen und dabei der entsprechenden paradoxen Erfahrung nicht aus- 
zuweichen. Diese entwickelt sich nach und nach, kennt viele Stationen und 
baut sich langsam auf. Vielleicht sind wir erst am Ende unseres Lebens, 
wenn die vielen Erfahrungen der Freude und des Leides wahr sein dürfen, 
sich sammeln und das Profil unseres Lebens ausmachen, wahrhaft Glau- 
bende. 

Während nun bei der Christophoruslegende die innere Wahrheit sich 
nicht auf historische Faktizität berufen kann, fällt bei Jesus Christus die in- 
nere mit der äußeren Wahrheit zusammen. Er hat unter uns gelebt, als 
Mensch unter Menschen. Seine reale Geschichte wird je und je entfaltet, 
ausgedeutet, in seiner Bedeutung erklärt und übersetzt. Denn alles an ihm 
gibt Kunde von Gott. Von ihm her versteht er sich ganz und in allem, - von 
diesem Gott her, der in seiner Größe sich als reine Barmherzigkeit und ent- 
schiedene Güte für alle erweist - in Jesus. Denn •er ist das Ebenbild des un- 
sichtbaren Gottes" (Kol 1,15). Aus diesem Lebensgrund lebt Jesus seine 
vorbehaltlose Liebe, die keinen anderen Grund hat als den lebendigen Gott 
selbst. Er schenkt sich umsonst und unverdienbar in diesem Jesus von Na- 
zaret, und zwar für alle Menschen. Diese Liebe Gottes hätte uns nie so ge- 
wiß werden können, wenn sie uns nicht in einem konkreten Menschen so na- 
hegekommen wäre. In diesem Menschen Jesus gibt der lebendige Gott sich 
in die Freiheit von uns Menschen preis. Er bleibt nicht über uns, er ist mit- 
ten unter uns. Seine Liebe geht im Tod nicht unter und bleibt noch den Fein- 
den treu. Sie wird dadurch offenbar, daß sie geschieht. In seiner Hinwen- 
dung zu uns Menschen geht der lebendige Gott in Jesus bis an das Ende, bis 
zum Erleiden der tötenden Negation. Diese Gestalt der Zuwendung Gottes 
zu den Menschen hat Jesus nie verlassen. Darin ist er der unverwechselbare, 
unvertretbare, einzigartige, unüberbietbare, eindeutige und maßgebende 
Weg zu Gott, zum ewigen Heil, der sonst nirgendwo zu finden ist. 

So wenig selbstverständlich wie die Geltung der Menschenrechte ist die- 
se Botschaft vom lebendigen Gott. Gerade die gestörten Verhältnisse in der 
Welt, die einfach nicht zu übersehen sind, lassen ja fragen, ob es den Weg 
zum Heil gibt, - ob das der Weg zum Heil ist, der uns in Jesus Christus ent- 
gegenkommt. Im Blick auf uns selbst können wir gewiß nicht anders als zu- 
zugeben, daß wir Menschen nicht aus uns selbst heraus selbstlos sind, daß 
wir nicht aus uns heraus immer schon die Rechte der anderen achten. Des- 
halb ist es wohl nicht entscheidend, diese Frage nach dem Weg theoretisch- 



Paul Deselaers 404 

abstrakt zu klären, wenn es denn je ginge. Erst wenn vom Letzten so ge- 
sprochen und gehandelt wird, daß es für den Nächsten und das Nächstlie- 
gende heilsam von Belang ist, wird sich die Frage nach dem Weg überzeu- 
gend erschließen. Für die Antwort braucht es jedoch die Bereitschaft, über 
sich selbst hinauszublicken. Dazu können auf je eigene Weise Erzählun- 
gen, Zeugnisse der Tradition, die Heilige Schrift wie auch gelebtes Leben 
helfen, die alle eine eigene •Christustransparenz" (M. Kehl) in sich bergen 
und so sich dem •Weg Jesus" annähern. Jedoch bedarf es auch dessen, sich 
selbst an Jesus Christus zu orientieren, hörend in seine Wahrheit tiefer hin- 
einzuwachsen und feiernd die in ihm offenbar gewordene Güte Gottes mehr 
und mehr in die Mitte des eigenen Lebens einzulassen. In gleicher Weise 
gehört dazu, die heilsamen Einwirkungen des Gottes Jesu Christi im eige- 
nen Tun, im Zusammenleben und in der Weltgestaltung wirken zu lassen - 
vielleicht in der Weise des Wortes von Roger Schütz aus der Zeit des Kon- 
zils der Jugend in Taize (1975): •Lebe das, was du vom Evangelium begrif- 
fen hast, wenn es auch ganz wenig ist." 

Niemand geht diesen Weg allein. Um im ganz eigen geprägten Lebens- 
fluß festen Boden unter die Füße zu bekommen und zu der Originalität zu 
finden, mit der ein Mensch sein Leben im Dienst an der Christusverkündi- 
gung in der Gemeinschaft der Getauften, derer, die im Geist Jesu Christi le- 
ben, schenken kann, bedarf es anderer Glaubender. Dann kann in unvertret- 
bar eigener Entscheidung jede und jeder diesen Weg gehen, so daß im Frag- 
ment das Ganze aufscheinen kann. Der Weg in diese Mitte, der Weg auf 
dem Weg, ist nie fester Besitz. Er lebt von der Umkehr in die Bitte um das 
Kommen des Gottesreiches. Erst aus Gottes Zuvorkommenheit kann das 
Wagnis des Glaubens genährt werden und erwachsen, mit dem ganzen Le- 
ben sich annehmen zu lassen und sich zu geben, kann der Mut zur Hoffnung 
aufblühen, angesichts aller Endlichkeitserfahrung und des Todes aus der 
Auferstehungszusage zu leben, kann die Bereitschaft zur Liebe stark wer- 
den, angesichts aller Sünde und Unversöhntheit der Vergebungszusage zu 
trauen und den auch selbstverzehrenden Dienst der Liebe und Versöhnung 
zu tun. Wozu das Evangelium ruft und was es aufträgt, das schenkt es auch. 
Diese Erfahrung schenkt der Weg hinter dem her und bei dem, der •der 
Weg" ist. 




