
Maria im Lukasevangelium: 
Glaubensvorbild, idealtypische Jüngerin 
und Hoffnungszeichen 

Helga Melzer-Keller, Langenzenn 

An Maria, der Mutter Jesu, scheiden sich heute nicht selten die Geister. Auf der 
einen Seite hat Maria einen festen Platz in katholischer Tradition und Fröm- 
migkeit. In vielen Gemeinden wird regelmäßig das Rosenkranzgebet prakti- 
ziert und werden im Mai festliche Marienandachten gestaltet. Überhaupt wird 
man in wohl jeder katholischen Kirche ein Marienbild oder eine Marienfigur 
finden, zumeist in Verbindung mit einem blumengeschmückten Altar, vor dem 
eine Reihe brennender Kerzen - zum Zeichen der Bitte und des Dankes ent- 
zündet - Zeugnis geben von der Bedeutung, die Maria im Glaubensleben vie- 
ler Christ(inn)en inne hat. Sie wird verehrt und angerufen als die Muttergottes, 
die mächtige Himmelskönigin und die milde Fürsprecherin1. 

Auf der anderen Seite ist Maria heute einer wachsenden Anzahl von Christ(inn)en mehr und 
mehr fremd geworden. Insbesondere unter der jüngeren Generation finden sich kaum noch sol- 
che, die das mit Maria verbundene Brauchtum in den Gemeinden weiterführen. Als Muttergott- 
es und Himmelskönigin scheint sie dem alltäglichen Leben und der modernen Welt in weite Fer- 
nen entrückt, und als Fürsprecherin empfinden sie viele Christ(inn)en in ihrer unmittelbaren 
Gottesbeziehung als entbehrlich. Auch als Glaubensvorbild wird Maria kaum noch in Anspruch 
genommen: So sanft und lieblich, so perfekt und heilig ist ihr Image, daß man sich lieber an an- 
dere, •griffigere" und unvollkommenere, biblische Gestalten hält, wie zum Beispiel den manch- 
mal etwas begriffsstutzigen Simon Petrus oder den zweifelnden Thomas. 

Tatsächlich aber ist das Bild, das die Schriften des Neuen Testaments von 
Maria vermitteln, gar nicht so •abgehoben", wie manche Bilder aus der kirch- 
lichen Tradition den Anschein erwecken mögen2. Daher kann eine sorgfältige 
Lektüre der neutestamentlichen Zeugnisse vielleicht neue Zugänge zu Maria 
eröffnen. Besonders lohnenswert ist insbesondere die Darstellung des Lukas. 
Denn während Markus, Matthäus und Johannes ein nur geringes Interesse an 

1 Einen anschaulichen Überblick über die allgemeine Wirkungsgeschichte der Maria bieten H. 
Haag u.a., Maria. Kunst, Brauchtum und Religion in Bild und Text. Freiburg i.Br. 1997. Sehr aus- 
führlich K. Schreiner, Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. München 1994. 
2 Mit Maria im Neuen Testament befassen sich eine Reihe ausführlicher Studien, z.B.: H. Räisä- 
nen, Die Mutter Jesu im Neuen Testament (AASF 158). Helsinki 1969; R. E. Brown u.a. (Hrsg.), 
Maria im Neuen Testament. Eine Gemeinschaftsstudie von protestantischen und römisch-katho- 
lischen Gelehrten. Dt. von U. Schierse. Stuttgart 1981; R. Mahoney, Die Mutter Jesu im Neuen 
Testament, in: G. Dautzenberg u.a. (Hrsg.), Die Frau im Urchristentum (QD 95 Sonderausgabe) 



Maria im Lukasevangelium 417 

der Mutter Jesu an den Tag legen, arbeitet der dritte Evangelist mit erstaunli- 
cher Konsequenz an einem äußerst anschaulichen Marienbild. 

Ohne Frage kommt es Lukas dabei auf eine positive Darstellung der Maria 
an: Sie ist für ihn eine vorbildlich und prototypisch Glaubende. Doch dazu ist 
sie - daran läßt Lukas keinen Zweifel aufkommen - nur deshalb geeignet, weil 
sie letztlich ein •Mensch wie wir" ist, der in seiner ganzen Menschlichkeit le- 
diglich Möglichkeiten des Glaubens aufgreift, die jedem anderen Menschen 
ebenso gegeben sind. 

Maria in der lukanischen Vorgeschichte 

Bereits am Beginn des Lukasevangeliums tritt Maria erstmals als eigenständi- 
ge und bedeutende Protagonistin in Aktion. Lukas entfaltet hier wechselweise 
die Ereignisse vor der bzw. rund um die Geburt Jesu und Johannes des Täufers: 
Auf die Ankündigung der Geburt des Täufers an dessen Vater Zacharias (Lk 
1,5-25) folgt die Verheißung der Geburt Jesu an Maria (Lk 1,26-38); verklam- 
mert werden beide Erzählstränge durch die Begegnung der beiden schwange- 
ren Frauen (Lk 1,39-56), ehe schließlich die Geburt der zwei Kinder geschil- 
dert wird (Lk 1,57-80; 2,1-20). Den Abschluß der lukanischen Vorgeschichte 
bildet der Bericht über Jesu sogenannte •Darstellung" im Jerusalemer Tempel 
(Lk 2,21-40) sowie die Erzählung über das Verlieren und Auffinden des zwölf- 
jährigen Jesus an eben demselben Ort (Lk 2,41-52). 

Es ist das Verdienst des Lukas, hier verschiedene ältere Erzählungen mitein- 
ander verwoben und die Jesus- und die Johannesgeschichte in den ersten Er- 
zählungen konsequent und bis ins Detail parallelisiert zu haben. Ihm war ganz 
offensichtlich an dem Nachweis gelegen, daß das Jesusgeschehen das Johan- 
nesgeschehen immer wieder überbietet. Am deutlichsten ist, daß im ersten Fall 
eine unfruchtbare Frau im fortgeschrittenen Alter schwanger wird, im zweiten 
Fall dagegen eine Jungfrau ohne Zutun eines Mannes. 

Der Gedanke einer jungfräulichen und geistgewirkten Empfängnis war Lukas dabei allem An- 
schein nach schon vorgegeben3, und ohne Frage diente er ursprünglich und zu allererst einer be- 

Freiburg i.Br. 1983; M.-L. Gubler, Der Name der Jungfrau war Maria. Rückbesinnung auf die 
biblische Botschaft (Topos-Taschenbücher 193). Mainz 1989; J. Zmijewski, Die Mutter des Mes- 
sias. Maria in der Christusverkündigung des Neuen Testaments. Eine exegetische Studie. Keve- 
laer 1989; K. Müller, Maria und die anderen jüdischen Frauen, in: Mensch Maria. Ausstellung 
der Diözese Würzburg. Katalogreihe: Marmelsteiner Kabinett: Nr. 8. Hrsg. J. Lenssen. Würzburg 
1992; F. Mussner, Die Mutter Jesu im Neuen Testament, in: ders., Maria, die Mutter Jesu im 
Neuen Testament. Mit einem Geleitwort von J. C. Ratzinger. St. Ottilien 1993, 15-42. 
3 Ohne Umschweife führt Lukas Maria als eine Jungfrau in das Geschehen ein (Lk 1,27), der im 
folgenden durch den Engel Gabriel verheißen wird, sie werde die Mutter des Messias sein. Vor 
allem aber ist der Einwand der Maria •Wie soll das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?" 



Helga Me her-Keller 418 

sonderen Qualifizierung Jesu. Dies läßt noch die Antwort des Engels auf den Einwand der Maria 
erahnen: •Der Heilige Geist wird über dich kommen, und die Kraft des Höchsten wird dich über- 
schatten. Deshalb wird auch das Kind heilig und Sohn Gottes genannt werden" (Lk 1,35). Die 
jungfräuliche und geistgewirkte Empfängnis erscheint somit als ursächlicher Grund für die •Hei- 
ligkeit" Jesu und seinen Status als •Sohn Gottes". 

Lukas nun scheint die christologische Tragweite dieser Aussage in all ihren 
Konsequenzen noch nicht ernsthaft durchdacht zu haben. Denn die Ahnenrei- 
he Jesu in Lk 3,23-38 entfaltet er selbstverständlich über die männlichen Glie- 
der, und lediglich am Beginn des Stammbaums weist er in einer kurzen Notiz 
korrigierend darauf hin, daß Jesus nur •wie man meinte" Sohn Josefs sei (Lk 
3,23). Ansonsten kommt er weder in seinem Evangelium noch in der Apostel- 
geschichte noch einmal auf die wunderbare Abkunft Jesu zu sprechen. 

Das aber bedeutet, daß Lukas die Person der Maria nicht nur wegen des Ge- 
dankens der Jungfrauengeburt als einer für ihn etwa unverzichtbaren christolo- 
gischen Aussage •brauchte"! Vielmehr entwickelte er ein eigenständiges Ma- 
rienbild, das von christologischen Erwägungen unabhängig ist4: Von Anfang 
an schildert er Maria als eine eigenständige Persönlichkeit, die zwar auch auf- 
grund ihrer Mutterschaft zu preisen ist (Lk 1,42.48; 11,27), die sich im we- 
sentlichen aber durch ganz andere Eigenschaften auszeichnet - Eigenschaften, 
die sie für die Leser(innen) des Lukasevangeliums in den Rang eines äußerst 
anschaulichen Glaubens Vorbilds heben. 

•Selig, die geglaubt hat, 
daß sich erfüllen wird, was ihr vom Herrn gesagt wurde" (Lk 1,45). 

Zunächst äußert sich die besondere Qualität der Maria darin, daß sie in der Ver- 
kündigungserzählung (Lk 1,26-38) auf die Engelsbotschaft hin ohne Einfor- 
derung eines Beglaubigungszeichens der Zusage des Engels vertraut und in 
vorbildlicher Manier ihr Einverständnis mit dem Plan Gottes zum Ausdruck 
bringt: •Siehe, ich bin die Magd des Herrn; mir geschehe nach deinem Wort." 
(Lk 1,38) Mit dieser Reaktion steht sie in einem wirkungsvollen Kontrast zu 
Zacharias. Denn dieser hatte auf die Ankündigung des Engels hin, seine Frau 
Elisabet werde in ihrem fortgeschrittenen Alter noch schwanger werden, an- 
ders als Maria ein Zeichen gefordert, um sich von der Glaubwürdigkeit besag- 
ter Verheißung überzeugen zu können: •Woran kann ich dies erkennen?" (Lk 

(Lk 1,34) inhaltlich nur vor dem Hintergrund eines bereits bestehenden Wissens um die 
Jungfrauengeburt verständlich, im Rahmen der vorliegenden Erzählung jedoch nicht nachvoll- 
ziehbar. Denn Maria ist bereits mit Josef verlobt, d.h. die Ehe ist bereits geschlossen, nur die 
Übersiedlung der Braut in das Haus ihres Mannes hat noch nicht stattgefunden - und warum soll- 
te für eine junge Frau in dieser Situation die baldige Empfängnis eines Kindes verwunderlich 
sein? 
4 Dazu ausführlich H. Räisänen, Die Mutter Jesu im Neuen Testament (Anm. 2), 142-149. 



Maria im Lukasevangelium 419 

1,18) Wegen dieses impliziten Zweifels war er - so fällt schließlich das von 
ihm geforderte Zeichen aus - mit einer zeitweiligen Stummheit geschlagen 
worden (Lk 1,20). Zwar erhält auch Maria ein Zeichen, indem der Engel auf die 
Schwangerschaft der Elisabet verweist (Lk 1,36); doch dies geschieht, ohne 
daß sie ein solches eingefordert hätte. Zudem beugt sie sich zustimmend dem 
Plan Gottes, ohne zuvor den Wahrheitsgehalt des ihr gegebenen Zeichens zu 
überprüfen5. Sie vertraut somit allein dem ihr zugesagten Wort. Dieses unbe- 
dingte Vertrauen, das sie der göttlichen Verheißung entgegenbringt, ist ihr 
letztlich als tiefer Glaube anzurechnen. 

Die Bedeutung dieses Glaubens kommt noch einmal in jener Episode zum Ausdruck, in der 
Maria ihre Verwandte Elisabet besucht (Lk 1,39-56). Bei der Begrüßung stimmt Elisabet einen 
prophetischen Lobpreis auf die •Mutter ihres Herrn" an, dessen Grundlage zunächst durchaus die 
Mutterschaft der Maria bildet: •Gesegnet bist du unter den Frauen, und gesegnet ist die Frucht 
deines Leibes" (Lk 1,42). Doch schließlich kulminiert der Lobpreis in einer Seligpreisung, deren 
eigentlicher Grund und Anlaß der unbedingte Glaube der Maria ist: •Selig, die geglaubt hat, daß 
sich erfüllen wird, was ihr vom Herrn gesagt wurde" (Lk 1,45). 

In dieser Eigenschaft als dem Wort Gottes vertrauensvoll Glaubende avan- 
ciert Maria bereits in der lukanischen Vorgeschichte zu einer Art exemplari- 
scher Idealgestalt: Sie ist sozusagen der Prototyp der Glaubenden schlechthin. 
Damit kommt ihr eine Vorbildfunktion zu, die auch heute noch von größter Ak- 
tualität ist. Denn gerade heute fällt es vielen Menschen schwer, ohne augenfäl- 
lige Beweise und Zeichen an die Gegenwart und Wirksamkeit Gottes in der 
Welt zu glauben. Doch nur wer zunächst bereit ist, •blind" zu glauben, wird 
Gott im eigenen Leben erfahren und bestätigt sehen, daß der Glaube tatsächlich 
begründet und tragfähig ist. Zu dieser Art •Vbrschußvertrauen" auf Gott sind 
auch wir immer wieder herausgefordert. 

•Maria aber bewahrte alle diese Worte 
und bewegte sie in ihrem Herzen" (Lk 2,19 vgl. Lk 2,51). 

Ein weiteres Mal tritt Maria im Lukasevangelium in der Geburtserzählung in 
Erscheinung (Lk 2,1-20). Die entscheidenden Worte fallen beinahe unbemerkt 
erst ganz am Schluß: Nachdem die Hirten nach der Engelserscheinung auf frei- 
em Felde nach Betlehem gekommen waren und erzählt hatten, was ihnen über 
das Kind gesagt worden war, staunten alle über ihren Bericht; •Maria aber" - 
so heißt es weiter - •bewahrte alle diese Worte und bewegte sie in ihrem Her- 
zen" (Lk 2,19). 

5 Da Elisabet fünf Monate lang zurückgezogen lebte (Lk 1,24), ehe der Engel Gabriel im sechsten 
Monat zu Maria kam (Lk 1,26), hatte Maria tatsächlich noch keine Gelegenheit gehabt, die 
Schwangerschaft ihrer Verwandten zu bemerken; vgl. Räisänen, Die Mutter Jesu im Neuen Te- 
stament (Anm. 2), 105. 



Helga Melzer-Keller 420 

Lukas verwendet hier für das Tun der Maria die griechischen Worte cn)VTT|peü) und 
CTDUßdÄAco. Ersteres bezeichnet ein Aufnehmen des Geschehens und sein Bewahren im Ge- 
dächtnis; letzteres meint das Bemühen um die richtige Deutung. Lukas will also sagen: Maria be- 
hielt das von den Hirten Erzählte - also letztlich die himmlische Kunde über ihren Sohn - in 
ihrem Gedächtnis und versuchte, seinen tieferen Sinn zu ergründen. 

Etwas ganz ähnliches erfahren wir über Maria in der nur wenig später fol- 
genden Erzählung von einer Wallfahrt der Familie Jesu zum Paschafest nach 
Jerusalem (Lk 2,41-52). Der mittlerweile zwölfjährige Jesus bleibt unbemerkt 
im Tempel zurück und wird erst nach einiger Zeit von seinen Eltern im Kreise 
von Gesetzeslehrern wiedergefunden. Als Maria ihn hier über ihre durchaus 
verständlichen Ängste in Kenntnis setzt, kommt es zu einer ersten Selbstoffen- 
barung Jesu: •Wußtet ihr nicht, daß ich in dem sein muß, was meines Vaters 
ist?" (Lk 2,49)6 Obwohl Maria nach den Vorgängen um Jesu Empfängnis und 
Geburt eigentlich in der Lage hätte sein müssen, den Sinn der Rede Jesu zu er- 
fassen, heißt es danach, daß sie und Josef seine Worte nicht verstanden (Lk 
2,50)7. Doch im Fall der Maria relativiert Lukas die Aussage vom Unverständ- 
nis der Eltern Jesu sofort wieder: •Seine Mutter bewahrte alle Worte in ihrem 
Herzen" (Lk 2,51). Das heißt: Wie schon die Worte der Hirten über das ihnen 
von den Engeln mitgeteilte Wissen über das besondere Wesen Jesu, so behält 
sie nun auch die für sie noch unverständlichen Worte des Zwölfjährigen in ih- 
rer Erinnerung - offenbar, um noch weiter darüber nachzusinnen. Obwohl sie 
also die christologische Offenbarung ihres Sohnes jetzt noch nicht begreifen 
kann, ist sie zumindest um Erkenntnis bemüht. 

Die rechte Glaubenshaltung der Mutter Jesu konkretisiert sich nach Lukas 
somit auch in der richtigen Weise des aufmerksamen Hörens und geduldigen 
Nachsinnens. Damit legt Maria genau das Verhalten an den Tag, das ihr Sohn 
später mit Hilfe des sogenannten •Sämannsgleichnisses" (Lk 8,4-8.11-15) 
von seinen Jünger(inne)n verlangen wird: Sie sollen sein Wort bzw. das Wort 
Gottes wie ein •guter Boden" aufnehmen, das heißt, es •mit aufrichtigem und 
gutem Herzen hören, es festhalten und durch ihre Ausdauer Frucht bringen" 
(Lk 8,15). Daß Maria schließlich tatsächlich zum vollen Verstehen ihres Soh- 
nes durchdringen und •durch ihre Ausdauer Frucht bringen" wird, belegt ihre 
Anwesenheit in der späteren Urkirche (Apg 1,14). Sie ist die einzige Person 

6 Aller Wahrscheinlichkeit nach lag in dieser Selbstoffenbarung Jesu die Pointe der von Lukas 
hier verarbeiteten Einzelüberlieferung. Dazu und zu den lukanischen Bearbeitungen im einzel- 
nen siehe H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen. Eine Verhältnisbestimmung nach den synop- 
tischen Überlieferungen (HBS 14). Freiburg i.Br. 1997. 
7 Trotz dieser Spannung ist die Aussage vom Unverständnis der Eltern Jesu innerhalb der Kon- 
zeption des Lukas stimmig: Ihm zufolge ist nämlich ein wirkliches Verstehen der wahren Iden- 
tität Jesu erst nach der Auferstehung möglich (siehe Lk 24,45f); bis dahin ist Unverständnis die 
durchaus natürliche Reaktion der Menschen auf christologische Enthüllungen (siehe z.B. auch 
Lk9,45; 18,34). 



Maria im Lukasevangelium 421 

aus der Vorgeschichte, die aufgrund ihrer besonderen und vorbildlichen Glau- 
benshaltung dieses Ziel erreicht. 

Ermutigend an diesen Textstellen ist, daß Maria trotz ihres besonderen Wissens um Jesu Her- 
kunft und trotz der engen Beziehung, die man ihr als seiner Mutter zu ihm unterstellen darf, um 
Verständnis ringen muß. Auch sie ist noch nicht perfekt in ihrem Glauben, auch sie hat noch ei- 
ne Wegstrecke vor sich. In dieser Unvollkommenheit kann sie für uns zur konkreten Identifika- 
tionsfigur werden: Denn oft führt uns der Glaube an die Grenzen dessen, was wir mit unserem 
Verstand noch erfassen können, und oft stehen wir vor der Schwierigkeit, uns unverständlich er- 
scheinende Begebenheiten in unserem Leben aus dem Glauben heraus zu deuten. 

Maria tut in den ihr unverständlichen Situationen das ihr Mögliche: Sie sinnt 
über ihre Erlebnisse mit ihrem Sohn nach, in der berechtigten Hoffnung, daß 
deren Bedeutung sich ihr irgendwann erschließen werde. In diesem Sinne kann 
der Blick auf Maria hilfreich sein und Hoffnung geben: Wer in seinem Mühen 
um den Glauben geduldig und beharrlich ist, wird am Ende nicht enttäuscht 
werden, sondern zu mehr Glaubenstiefe finden. 

•Aber auch deine eigene Seele wird ein Schwert durchdringen" (Lk 2,35). 

In der Erzählung von der sogenannten •Darstellung" Jesu im Jerusalemer Tem- 
pel (Lk 2,21-40) hat im Blick auf Maria immer wieder ein prophetisches Wort 
die Aufmerksamkeit auf sich gezogen, das der greise Simeon bei dieser Gele- 
genheit an sie richtet: •Siehe, dieser (sc. Jesus) ist gesetzt zum Fall und zur 
Auferstehung vieler in Israel und zu einem Zeichen, dem widersprochen wird 
- aber auch deine eigene Seele wird ein Schwert durchdringen -, damit aus vie- 
len Herzen die (bösen) Gedanken offenbar werden" (Lk 2,34-35). 

Das in diese Prophezeiung als Parenthese eingeschobene Wort vom 
Schwert, das direkt dem Geschick der Maria gilt, ist rätselhaft und schwer zu 
deuten. Ohne Frage kann es nicht losgelöst von den es umgebenden Aussagen 
verstanden werden. In diesen wird Jesu Funktion innerhalb des Volkes Israel 
angesprochen: An Jesus werden sich die Menschen entscheiden müssen - und 
je nachdem wie sie sich entscheiden, werden die einen durch ihn zu Fall kom- 
men, die anderen durch ihn auferstehen. Doch die düstere Perspektive über- 
wiegt: Viele werden ihm widersprechen, sich also gegen ihn entscheiden; da- 
durch sollen die bösen Gedanken dieser Menschen offenbar werden. In dieses 
Szenario ist nun auch Maria als die Mutter Jesu involviert. Doch inwiefern8? 

Zunächst kann das Schwert in dem beschriebenen Kontext als Symbol für das kommende Ge- 
richt stehen (vgl. Ez 14,17), durch das die Menschen in Gute und Böse geschieden werden. Von 
diesem Gericht ist offenbar auch Maria nicht ausgenommen: Als Teil Israels muß auch sie sich 

8 Die •richtige" Deutung des Wortes vom Schwert ist durchaus umstritten. Im folgenden werden 
zwei grobe Auslegungsrichtungen angerissen und als einander nicht widersprechende Möglich- 
keiten nebeneinander stehen gelassen. 



Helga Melzer-Keller 422 

ihm unterwerfen9. Auch wenn sie die erwählte Mutter Jesu ist, so hat sie doch keine Sonderstel- 
lung inne. Wie alle Menschen wird auch sie danach beurteilt werden, wie sie zu ihrem Sohn steht 
und ob ihre Gedanken die eines glaubenden (bzw. zumindest um Glauben sich mühenden) Men- 
schen sind oder böse. Nach ihrer Hervorhebung über alle anderen Frauen (Lk 1,42) wird sie hier 
somit wieder hineingenommen in die Masse der Menschen: Sie ist eine aus dem Volk, für die die 
gleichen Bewertungsmaßstäbe gelten wie für alle anderen. Da Maria an dieser Stelle des Lukas- 
evangeliums jedoch schon als vorbildlich Glaubende (Lk 1,45) und Hörende (Lk 2,19.51) einge- 
führt ist, können wir ihre Einbindung in die eher düstere Gerichtsprophetie als Hoffnungszeichen 
verstehen: Sie ist eine Frau, von der man wohl jetzt schon begründet erwarten kann, daß sie im 
Gericht bestehen wird. Uns als den Leser(inne)n des Lukasevangeliums kann dieser Hinweis Mut 
machen: Wenn wir uns in unserem Glaubensverhalten an Maria als Vorbild orientieren, wenn wir 
auf Gott vertrauen wie sie, wenn wir uns um ein Reifen unseres Glaubens mühen wie sie, brau- 
chen auch wir das hier angekündigte Gericht nicht zu fürchten. 

Neben dieser Deutung der Prophezeiung des Simeon besteht auch die Mög- 
lichkeit, das die Seele der Maria durchdringende Schwert auf eine sie selbst 
treffende leidvolle Erfahrung hin zu deuten - und zwar im Zusammenhang mit 
dem Schicksal ihres Sohnes10. Denn implizit ist in der Gerichtsankündigung 
auch von Jesu Geschick die Rede: Indem er als •Zeichen" fungiert, dem wi- 
dersprochen wird, ist bereits sein eigenes Los angedeutet - seine Ablehnung 
im Volk und sein gewaltsames Ende. Im Hinblick darauf könnte das Schwert 
für das Leid und den Schmerz stehen, mit dem die Mutter am Schicksal ihres 
Sohnes partizipieren wird. Nachdem Marias Erwählung zur Mutter des Mes- 
sias bislang nur Grund war, sie selig zu preisen (Lk 1,42.48), wird hier eine an- 
dere Seite ihrer Erwählung offenbar: Maria wird zugleich zur mater dolorosa. 
So wird an ihrer Person bereits jetzt und in besonderer Weise sichtbar, womit 
an sich alle Glaubenden rechnen müssen: daß sie durch ihre Entscheidung für 
Jesus und das Bekenntnis zu ihm unter Umständen am Leiden Jesu teilhaben 
werden - wenn etwa auch ihnen widersprochen werden wird (vgl. Apg 28,22), 
ihnen Haß entgegenschlagen mag (vgl. Lk 21,17) oder sie gar mit Verfolgung 
rechnen müssen (vgl. Lk 21,12). Letzeres ist in vielen Teilen der Welt auch 
heute noch eine bittere Realität. Auch wenn wir in unserem Kulturkreis davon 
weit entfernt sind, müssen bekennende Christ(inn)en hierzulande immerhin 
zunehmend damit rechnen, wegen ihres Glaubens hinterfragt, verlacht oder 
verachtet zu werden. Im Sinne der zweiten Interpretation des Wortes vom 
Schwert kann der Blick auf Maria dann zu einer Ermutigung in der persönlich 
empfundenen Not geraten: Sich öffentlich zum Glauben zu bekennen und da- 
bei auch Spott zu ertragen, ist ohne Frage nicht leicht - aber es ist unverzicht- 
bar und letztlich machbar. 

' Vgl. R. Brown, Maria im Neuen Testament (Anm. 2), 126-127. 
10 Vgl. H. Räisänen, Die Mutter Jesu im Neuen Testament (Anm. 2), 129-133. 



Maria im Lukasevangelium 423 

Maria während der Zeit des öffentlichen Auftretens Jesu 

Aus der Zeit des öffentlichen Auftretens Jesu sind zwei Episoden nennenswert, 
in denen Maria im Lukasevangelium noch einmal in Erscheinung tritt bzw. er- 
wähnt wird: In Lk 8,19-21 sucht Maria ihren Sohn zusammen mit seinen Brü- 
dern auf und wird bei dieser Gelegenheit zum Gegenstand einer Jüngerbeleh- 
rung, und in Lk 11,27-28 wird sie von einer Frau aus der Menge selig geprie- 
sen. Den ersten dieser beiden Texte hatte Lukas bereits im Markusevangelium 
vorgefunden, dann aber stark bearbeitet. Dem zweiten Text liegt aller Wahr- 
scheinlichkeit ebenfalls eine ältere Vorlage zugrunde, die Lukas aufgegriffen 
und umgestaltet hat. Dabei setzte er in beiden Fällen eigene Akzente, die ganz 
auf der Linie seiner bereits in den Vorgeschichten zum Ausdruck gekommenen 
Hochschätzung der Maria und ihrer Stilisierung als Glaubensvorbild liegen". 

•Meine Mutter und meine Brüder - 
diese sind es, die das Wort Gottes hören und tun" (Lk 8,21 )• 

Die erwähnte erste Epsiode, so wie Lukas sie im Markusevangelium vorfand, 
zeigt Maria in einem wenig guten Licht: In einer ersten Szene (Mk 3,20-21) 
wollen •die Seinen", d.h. Jesu Mutter und Brüder, Jesus mit Gewalt aus dem 
Verkehr ziehen, weil sie ihn für verrückt halten. Zu diesem Zweck suchen sie 
in einer zweiten Szene (Mk 3,31-35) den in einem Haus von seinen Jünger(in- 
ne)n umgebenen Jesus auf, bleiben aber draußen stehen und lassen ihn zu sich 
herausrufen. Dabei besteht zwischen ihnen als den •Draußenstehenden" und 
dem Innenkreis der Jesus zugeneigten Menge ein unversöhnlicher Gegensatz. 
Wenn dann die Rede davon ist, daß man Jesus meldet, seine Familie •suche" 
ihn (^nteü)), kann die Feindseligkeit der Angehörigen nicht mehr bezweifelt 

1' In diesem Sinne bearbeitete Lukas noch eine weitere Episode, die ihm ebenfalls aus dem Mar- 
kusevangelium überkommen war und in der Maria nur kurz am Rande erwähnt wird: die Erzäh- 
lung von der Verwerfung Jesu in seiner Heimatstadt. In der markinischen Version (Mk 6,1-6a) 
weisen die dortigen Zuhörer - empört über Auftreten und Rede Jesu - auf die einfache Herkunft 
des Predigers hin: •Ist dieser nicht der Zimmermann, der Sohn der Maria?" (Mk 6,3) Und Jesus 
zeigt sich enttäuscht über die Mißachtung seiner Person: •Nirgends ist ein Prophet verachtet 
außer in seiner Vaterstadt und bei seinen Verwandten und in seinem Haus" (Mk 6,4). Lukas da- 
gegen verzichtet in seiner Fassung (Lk 4,16-30) ganz auf die Erwähnung der Mutter Jesu; statt 
dessen verweisen die Zuhörer auf seinen Vater: •Ist dieser nicht der Sohn Josefs?" (Lk 4,22) Auf 
diese Weise wollte er offenbar die von ihm so geschätzte Person der Maria vollkommen aus der 
Auseinandersetzung um Jesus heraushalten. In keiner Weise soll sie mit einem Konflikt um ihren 
Sohn in Verbindung gebracht werden! Zudem tilgte Lukas den markinischen Hinweis auf eine 
gestörte Beziehung Jesu zu seinen Verwandten: Bei ihm ist in der Erwiderung Jesu nur noch von 
seiner Ablehnung •in seiner Vaterstadt", nicht aber •bei seinen Verwandten und in seinem Haus" 
die Rede (Lk 4,24). Die Beziehung zwischen Jesus und seinen Angehörigen - zu denen schließ- 
lich auch seine Mutter gehört - erscheint bei Lukas somit nicht mehr als eine getrübte. 



Helga Melzer-Keller 424 

werden; denn dieses Verbum impliziert bei Markus stets eine üble Absicht12. In 
der Folge erteilt Jesus seiner Mutter und seinen Brüdern eine harte Abfuhr. Po- 
lemisch stellt er zunächst die familiären Bande in Frage: •Wer sind meine Mut- 
ter und meine Brüder?" Sodann gibt er den ihn umringenden Zuhörer(inne)n 
den Vorzug, indem er auf sie hindeutend verlauten läßt: •Siehe, meine Mutter 
und meine Brüder." Schließlich stellt er ein neues Kriterium dafür auf, wer sich 
wahrhaft zu seiner Familie rechnen dürfe: •Wer den Willen Gottes tut, dieser 
ist mein Bruder und meine Schwester und meine Mutter." Mit dieser Reaktion 
setzt sich Jesus im Sinne einer Alternativentscheidung deutlich von seiner 
Mutter und seinen Brüdern ab. Der leiblichen Verwandtschaft wird ihre Be- 
deutung abgesprochen, und an ihrer Stelle etabliert Jesus eine neue Form der 
geistigen Verwandtschaft, an der seine Blutsverwandten offenbar keinen An- 
teil haben. Nach Markus ist Maria (zusammen mit den Brüdern Jesu) somit ge- 
radezu ein Sinnbild für alle Unverständigen, Außenstehenden und Ungläubi- 
gen, die Jesus zu seinen Lebzeiten die Anerkennung verweigern13. 

Mit dieser Darstellungsweise des Markus konnte sich der Evangelist Lukas 
offenbar nicht arrangieren; denn er zeigt sich bemüht, das Einvernehmen zwi- 
schen Jesus und seiner Mutter wiederherzustellen. Zunächst überging er die er- 
ste Szene mit dem skandalösen Urteil der Familie Jesu über den nicht ganz in- 
takten Geisteszustand ihres Angehörigen und mit ihrem feindseligen Versuch, 
ihn von seiner öffentlichen Wirksamkeit abzuhalten. Die zweite Szene behielt 
er zwar bei, jedoch nicht, ohne alle Hinweise auf ein spannungsgeladenes Ver- 
hältnis zwischen Jesus und den Seinen zu tilgen (Lk 8,19-21). So suchen die 
Mutter und die Brüder Jesu ihren prominenten Verwandten nun ohne jede Arg- 
list auf; sie können aber aus rein pragmatischen Gründen, nämlich wegen des 
Gedränges der Volksmenge, nicht zu ihm gelangen. In der Folge wird Jesus 
nicht von ihnen herausgerufen, sondern von anderen harmlos darüber infor- 
miert, daß seine Verwandten ihn gerne sehen möchten. Von einer feindseligen 
Haltung der Mutter und der Brüder Jesu ist bei Lukas somit nichts mehr zu 
spüren, ebensowenig von ihrer Ausgrenzung aus dem Innenkreis der Jesus 
wohlgesonnenen Zuhörer(innen). So fällt auf die Familie Jesu - und damit 
auch auf seine Mutter - in der lukanischen Fassung nicht mehr der geringste 
Schatten. 

Doch Lukas ließ es nicht allein dabei, durch die konsequente Streichung al- 
ler Nachrichten, die die Angehörigen Jesu bei Markus in ein schlechtes Licht 
rücken, ihr Verhältnis zu Jesus zu entkrampfen und zu harmonisieren. Darüber 
hinaus tilgte er nämlich auch alle die Passagen, in denen sich Jesus im Gegen- 
zug von seiner Familie abgrenzt: die polemische Infragestellung der Familien- 

12 Siehe Mk 1,37; 8,11-12; 11,18; 12,12; 14,1.11.55. 
13 Siehe dazu ausführlich H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen (Anm. 6), 68-74. 



Maria im Lukasevangelium 425 

bände und die Zuwendung zu seiner ihn umringenden Anhängerschar. Und 
mehr noch: Bei ihm erscheinen nun gerade die Angehörigen Jesu als diejeni- 
gen, die das für Lukas entscheidende Kriterium der Jüngerschaft, nämlich das 
Hören und Tun des Wortes Gottes, erfüllen14: •Meine Mutter und meine Brüder 
- diese sind es, die das Wort Gottes hören und tun." (Lk 8,21) Damit nimmt Lu- 
kas eine totale Umkehrung der markinischen Aussage vor: Während Markus 
die feindseligen Familienangehörigen Jesu zugunsten einer Art neuer Ver- 
wandtschaft im Glauben von der Gemeinschaft mit Jesus ausgeschlossen sein 
läßt, präsentiert er die Mutter und die Brüder Jesu der Volksmenge als voll- 
kommen in der Verwirklichung der Jüngerschaft! 

Für diese Deutung spricht auch, wie Lukas die Episode in sein Evangelium einband: Während 
sie nämlich im Markusevangelium der Gleichnisrede Jesu (Mk 4,1 -34 par Lk 8,4-18) unmittelbar 
voranging, setzte Lukas sie an deren Ende, so daß sie nun den Abschluß eben jener Gleichnis- 
rede bildet. Inhaltlich geht es in dieser Rede vor allem um das richtige Hören. In diesem Sinne 
waren im Gleichnis vom Sämann bildhaft verschiedene Möglichkeiten der Aufnahme des Wor- 
tes Gottes beschrieben (Lk 8,4-8) und dann ausgedeutet worden (Lk 8,11-15). Dabei bezeichnet 
nur das letzte Bild das richtige Verhalten, zu dem Jesus seine Jünger(innen) offensichtlich er- 
muntern will: Wenn es nämlich heißt, daß ein Teil des Samens in gute Erde fällt, aufgeht und 
hundertfach Frucht bringt, so sind damit solche Menschen gemeint, die das Wort Gottes tatsäch- 
lich •mit aufrichtigem und gutem Herzen hören, es festhalten und durch ihre Ausdauer Frucht 
bringen." (Lk 8,8.15) Genau dieses als richtig und erstrebenswert beurteilte Verhalten ist es aber, 
was die Angehörigen Jesu nach Lukas auszeichnet: Sie bezeichnet Jesus ja als genau solche, •die 
das Wort Gottes hören und tun" (Lk 8,21)! Somit werden durch die Positionierung der •Familien- 
Episode" an den Schluß der Gleichnisrede die Familienangehörigen Jesu eindeutig zu konkreten 
Beispielen für das im Sämannsgleichnis beschriebene rechte Jüngerverhalten. An ihnen wird 
vorbildhaft sichtbar, wie man das Wort Gottes hören soll15. 

Diese Stilisierung der Familienangehörigen Jesu zu mustergültigen 
Hörer(inne)n paßt zu dem Bild, das Lukas bereits in seiner Vorgeschichte von 
Maria als einer vorbildlichen Hörerin des Wortes gezeichnet hatte (Lk 
2,19.51). Nun kann für die Leser(innen) des Lukasevangeliums kein Zweifel 
mehr an ihrer diesbezüglichen Qualität bestehen sowie daran, daß ihr Bemühen 
um Verstehen mit Erfolg gekrönt sein wird: Sie gleicht der •guten Erde" aus 
dem Sämannsgleichnis, in der das Wort Gottes aufgeht - und in ihrem geduldi- 
gen Nachsinnen wird sie ohne Frage reiche Frucht bringen. In diesem Sinne 
wird das aus der Vorgeschichte bekannte Bild von Maria als Glaubensvorbild 
auch in die Zeit der öffentlichen Wirksamkeit Jesu hineingetragen. Nun wür- 
digt auch der erwachsene Jesus seine Mutter als ein lebendiges Beispiel für das 
richtige Hören. Damit aber avanciert Maria zur idealtypischen Jüngerin. 

14 Zur Bedeutung des Hörens und Tuns des Wortes Gottes im Lukasevangelium siehe Lk 6,46.47- 
49; 8,4-8.11-15.16-18; 10,38-42. 
15 Wenn Lukas in Lk 8,18 Jesus zudem die eindringliche Empfehlung aussprechen läßt: •Gebt al- 
so acht, wie ihr hört!", hat er auch hier sicherlich bereits das positive Beispiel der Mutter und der 
Brüder Jesu im Blick. 



Helga Melzer-Keller 426 

Für uns als Leser(innen) des Lukasevangeliums wird an dieser Stelle deut- 
lich, was auch von uns verlangt wird, wenn wir Jesu Jünger(innen) sein wollen: 
Es gilt, wachsam zu sein für das Wort Gottes und es ernst zu nehmen. Wann 
und auf welche Weise uns dabei heute Gottes Wort treffen kann, ist so vielfäl- 
tig, wie die Menschen selbst: im Wort der Bibel, in einem Wort, das uns ein an- 
derer zuspricht, in Form einer hartnäckigen inneren Stimme, in Fingerzeigen 
jeder Art. Um diese leisen und oft versteckten Anrufe Gottes richtig zu deuten, 
braucht es - wie im Sämannsgleichnis beschrieben - ein •aufrichtiges Herz", 
d.h. das ehrliche Bemühen, Gottes Stimme im Gewirr der vielen anderen Stim- 
men um uns herum und in uns zu erfassen, und •Ausdauer", d.h. Geduld, wenn 
uns der Wille Gottes oft lange unklar und unverständlich bleibt. Doch wir kön- 
nen darauf vertrauen, daß dieses Sich-um-das-Wort-Gottes-Mühen im 
wahrsten Sinne des Wortes •fruchtbar" sein wird. An Marias Weg von der be- 
sorgten und noch unverständigen Mutter des Zwölfjährigen (Lk 2,50) hin zur 
idealtypischen Jüngerin ihres erwachsenen Sohnes (Lk 8,21) werden diese An- 
forderung und Verheißung Jesu anschaulich und konkret. 

• Selig der Schoß, der dich getragen hat, 
und die Brüste, an denen du gesogen hast. • 
Vielmehr selig, die das Wort Gottes hören und befolgen " 
(Lk 11,27-28). 

Die Darstellung der Maria als Vorbild im richtigen Hören auf das Wort Got- 
tes war Lukas so wichtig, daß er zur Verdeutlichung dieses Gedankens schließ- 
lich noch eine weitere Episode kreierte (Lk 11,27-28). In dieser stimmt 
zunächst eine Frau aus der Menschenmenge eine Seligpreisung der Maria an: 
•Selig der Schoß, der dich getragen hat, und die Brüste, an denen du gesogen 
hast" (Lk 11,27). Diese Seligpreisung dürfte Lukas bereits vorgegeben gewe- 
sen sein; denn sprachlich-stilistisch findet sich hier kein Hinweis auf seine 
Handschrift, und die bildhafte Formulierung entspricht semitischer Aus- 
drucksweise (vgl. Gen 49,25). Ursprünglich dürfte der Lobpreis der Person Je- 
su gegolten haben, da bedeutende Männer nach antikem Brauch über einen sol- 
chen Umweg geehrt werden konnten. Angesichts der Hochschätzung, die Ma- 
ria im Lukasevangelium stets erfährt, ist jedoch sehr wahrscheinlich, daß Lu- 
kas den Ausspruch auf ihre Person hin gedeutet hat16. Bereits im Magnifikat 
hatte Maria selbst ja schon zukünftige Seligpreisungen für sich vorausgesehen: 

16 Wer wie etwa R. Mahoney, Die Mutter Jesu im Neuen Testament (Anm. 2), 108-109, oder J. 
Zmijewski, Die Mutter des Messias (Anm. 2), 131, die erste Seligpreisung auch auf der Ebene 
des Lukas auf Jesus hin deutet, kommt zwangsläufig zu einem anderen Verständnis der zweiten 
Seligpreisung als dem hier vertretenen: Ihnen zufolge wolle Jesus den Blick von sich selbst weg- 
lenken - hin auf das Wort Gottes. 



Maria im Lukasevangelium 427 

•Siehe, von nun an werden mich selig preisen alle Geschlechter" (Lk 1,48). Im 
Kontext des Lukasevangeliums geht diese Prophezeiung nun konkret in Erfül- 
lung. Der Grund für den Lobpreis wird dabei jeweils in der Mutterschaft der 
Maria gesehen. 

Dieser ersten Seligpreisung der Maria hat nun Lukas selbst in einer Erwide- 
rung Jesu eine zweite gegenübergestellt, die ganz die Züge seiner eigenen 
Handschrift trägt17. Diese gilt nun einer größeren Personengruppe: Den Worten 
Jesu zufolge sind alle diejenigen •selig, die das Wort Gottes hören und befol- 
gen" (Lk 11,28) - alle diejenigen also, die im richtigen Hören und Tun des 
Wortes die schon bekannte und so wesentliche Anforderung der Jüngerschaft 
erfüllen. 

Beide Seligpreisungen sind über eine kleine Partikel (fievoiiv) miteinander verbunden, die 
verschieden übersetzt werden kann und daher Anlaß zu durchaus gegensätzlichen Deutungen ge- 
geben hat. Versteht man das kleine Wörtchen adversativ, so müßte man an eine Zurückweisung 
des Lobpreises der Maria denken, um ihm alternativ einen anderen gegenüberzustellen: Nicht 
Maria ist aufgrund ihrer Mutterschaft selig zu preisen, sondern alle Glaubenden, sofern sie das 
Wort Gottes hören und befolgen. Da Lukas jedoch schon mehrfach festgestellt hatte, daß Maria 
eben dieser Anforderung in idealer Weise nachkommt (Lk 2,19.51; 8,21), muß sie auch in der 
zweiten Seligpreisung mitgemeint sein. 

Somit ist eher davon auszugehen, daß die Partikel auf eine inhaltliche Steigerung (affirmativ) 
oder Berichtigung (korrektiv) des Gesagten hinausläuft18. Das heißt dann, daß Jesus das Lob sei- 
ner Mutter nicht zurückweist, sondern positiv aufgreift und um einen weiteren Aspekt bereichert: 
Der eigentliche und entscheidende Grund, sie selig zu preisen, soll nicht in ihrer Mutterschaft ge- 
sucht werden, sondern in ihrer vorbildlichen Glaubenshaltung, die sich im Hören und Befolgen 
des Wortes Gottes zeigt. Damit fügt sich diese Episode nahtlos in jene Sinnlinie ein, die Lukas 
schon in Lk 1,45 (•Selig, die geglaubt hat..."), in Lk 2,19 und 2,51 (•Maria aber bewahrte alle 
diese Worte ...") sowie in Lk 8,21 (•Meine Mutter und meine Brüder - diese sind es ...") ausge- 
legt hatte. Zugleich bleibt die Seligpreisung nicht mehr allein auf die Mutter Jesu beschränkt. Sie 
ist vielmehr offen für alle, die das gleiche Verhalten wie sie an den Tag legen19. 

Deutlicher als in der letzten Episode (Lk 8,19-21) ist hier dabei vom •Befol- 
gen" des Wortes Gottes die Rede. Dadurch bringt Lukas klar zum Ausdruck, 
daß es nicht ausreicht, mit gutem Willen und Ausdauer auf die Stimme Gottes 
zu hören und sich um deren richtige Deutung zu mühen. Wer erkannt hat, was 
Gottes Wille für das je eigene Leben ist, kommt letztlich nicht umhin, daraus 
auch konkrete Konsequenzen zu ziehen: im eigenen Handeln und in der je per- 
sönlichen Lebensgestaltung. Da Maria dies mit ihrem •Ja" zu den Plänen Got- 

17 Siehe dazu im einzelnen H. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen (Anm. 6), 254. 
18 So z.B. auch R. E. Brown u.a. (Hrsg.), Maria im Neuen Testament (Anm 2.), 137-138; F. Muss- 
ner, Lk 1,48f; 11,27/und die Anfänge der Marienverehrung in der Urkirche, in: ders., Maria, die 
Mutter Jesu im Neuen Testament. Mit einem Geleitwort von J. C. Ratzinger. St. Ottilien 1993,43- 
56. 54. 
19 H. Räisänen, Die Mutter Jesu im Neuen Testament (Anm. 2), 141, bezeichnet Maria hier daher 
als prima inter pares. 



Helga Melzer-Keller 428 

tes getan hat (Lk 1,38), kann sie hier ein weiteres Mal als ein Glaubensvorbild 
und Hoffnungszeichen fungieren, das den Weg idealtypisch verwirklichter 
Jüngerschaft weist. 

Maria in der Apostelgeschichte 

Nachdem Lukas sein ganzes Evangelium mit großer Konsequenz mit positiven 
Aussagen zur Person der Maria durchzogen hatte, läßt er Maria in der zweiten 
Hälfte seines Doppelwerkes, der Apostelgeschichte, nur noch ein einziges Mal 
auftauchen. Sie teilt damit das Schicksal der meisten Personen aus dem Evan- 
gelium, die in der Apostelgeschichte keine Erwähnung mehr finden, weil hier 
andere und neue Protagonist(inn)en das Heft in die Hand bekommen (davon 
ausgenommen sind lediglich einige Mitglieder des Zwölferkreises). Dennoch 
ist die einmalige und kurze Erwähnung der Maria zu Beginn der Apostelge- 
schichte immerhin von einiger Bedeutung. 

•Sie alle verharrten einmütig im Gebet, zusammen mit den Frauen 
und mit Maria, der Mutter Jesu, und mit seinen Brüdern" (Apg 1,14). 

Maria begegnet hier, wie sie zusammen mit den Aposteln, den Frauen aus der 
Nachfolge Jesu und den Brüdern Jesu auf das Kommen des Geistes wartet. So 
wie sie am Beginn des Evangeliums, in der Geburtsgeschichte Jesu eine her- 
ausragende Rolle spielte, darf sie nach Lukas nun offenbar auch am Beginn der 
Apostelgeschichte, in der Geburtsgeschichte der jungen Kirche nicht fehlen. 
Auf diese Weise wird sie zum Symbol für den ungebrochenen Fortgang des Je- 
susgeschehens; •ihre Gegenwart an Bord der gerade vom Stapel laufenden 
Kirche ist ein stabilisierender Faktor der Kontinuität in der Gesamtwirksam- 
keit des Heiligen Geistes"20. 

Hinzu kommt, daß Maria den Leser(inne)n des lukanischen Werkes mittler- 
weile als vorbildlich Glaubende gut bekannt ist. Insofern Lukas aber die Jeru- 
salemer Urgemeinde als eine vollkommene Gemeinschaft von Jesusgläubigen 
schildert, ist es nur zu konsequent, wenn auch Maria aufgrund ihrer bekannten 
Qualitäten zu deren •hartem Kern" gehört. Aus dem Mädchen aus dem Volk Is- 
rael, aus der idealtypischen Jüngerin ihres Sohnes ist nun - so könnte man sa- 
gen - eine Christin der ersten Stunde geworden; auch in diesem Sinne fungiert 
Maria als Kontinuitätsstifterin zwischen vorösterlicher und nachösterlicher 
Zeit. Ihre Rolle als Glaubensvorbild ist damit bis hinein in die christliche Zeit, 
die Zeit der Adressat(inn)en des Lukas - und damit letztlich bis hinein in unse- 

1R. Mahoney, Die Mutter Jesu im Neuen Testament (Anm. 2), 109-110. 



Maria im Lukasevangelium 429 

re Zeit fortgeführt: Auch heute noch kann Maria für uns als Beispiel eines ge- 
lungenen Glaubensweges fungieren. 

Zusammenfassung 

Als erster Evangelist spricht Lukas der Mutter Jesu eine wirklich herausragen- 
de Bedeutung zu. In seinem Werk sind sozusagen erstmals die Ansätze einer ei- 
genständigen, von der Christologie unabhängigen Mariologie erkennbar. Die- 
se muß bereits einen •Sitz im Leben" in der lukanischen Gemeinde gehabt ha- 
ben, also von einer schon fortgeschrittenen Praxis der Marienverehrung im ge- 
meindlichen Umfeld des Lukas getragen gewesen sein21. Dementsprechend 
überging oder veränderte Lukas alle Aussagen aus dem Markusevangelium, 
die auf ein gespanntes und konfliktträchtiges Verhältnis zwischen Jesus und 
seiner Familie, also auch seiner Mutter, hinweisen. Von besonderer Bedeutung 
dabei ist, daß Maria Lukas in erster Linie nicht als Mutter Jesu, sondern als 
Glaubensvorbild, als idealtypische Jüngerin ihres Sohnes und als Hoffnungs- 
zeichen interessiert. In diesen Facetten hat sie auch für Christ(inn)en heute 
nichts von ihrer Relevanz und Aktualität verloren. 

Schon in der Vorgeschichte legt Lukas trotz aller Hochschätzung der Person 
der Maria aufgrund ihrer Mutterschaft einen deutlichen Akzent auf ihre vor- 
bildliche Glaubenshaltung: Wegen ihres Glaubens an die Verheißung Gottes 
wird Maria selig gepriesen (Lk 1,45), und in vorbildlicher Aufmerksamkeit 
hört sie alle Aussagen zum Wesen ihres Sohnes, um sie in ihrem Herzen zu be- 
wahren und zu bedenken (Lk 2,19.51). Aufgrund dieser Haltung kann ihr Sohn 
sie später seiner Zuhörerschaft als idealtypische Jüngerin vorstellen: Sie ist ei- 
ne, die das Wort Gottes mit aufrichtigem Herzen aufnimmt und in der Folge 
hundertfach Frucht bringt (Lk 8,15.21). Ausdrücklich betont Lukas später 
noch einmal, daß sie nicht dabei stehen geblieben ist, sich um das Wort Gottes 
zu mühen, sondern daß sie auch bereit war, es zu befolgen (Lk 11,28). 

Was an allen diesen Textstellen jeweils von Maria ausgesagt wird, sind je- 
doch keine •Sonderleistungen" einer Art •Ausnahme-Frau". Dieselben Anfor- 
derungen gelten prinzipiell allen Glaubenden - auch uns heute. Denn auch uns 
wird abverlangt, ohne Zeichen und Beweise auf Gott zu setzen und gleichsam 
den •Sprung in das Dunkel" zu wagen. Auch wir müssen uns täglich neu darum 
bemühen, Gottes Stimme in unserem Leben und Alltag zu vernehmen und die 
kleinen Hinweise, die sich uns auftun, richtig zu deuten. Auch wir sind nicht 
davon suspendiert, unser Handeln konsequent an dem auszurichten, was sich 

21 Dazu siehe F. Mussner, Die Mutter Jesu im Neuen Testament (Anm. 2), 27-33; ders., Lk l,48f; 
11,27f und die Anfänge der Marienverehrung in der Urkirche (Anm. 18). 



Helga Melier-Keller 430 

uns als Gottes Wille offenbart. Explizit verbindet Lukas daher in einer eigens 
von ihm gestalteten Seligpreisung Maria mit der Menge der übrigen Glauben- 
den: Nicht nur Maria ist selig, weil sie die Anforderungen des Glaubens be- 
steht, sondern wie sie sind es alle, sofern sie dasselbe für sich in Anspruch neh- 
men können (Lk 11,28). 

Daß Maria trotz der idealtypischen Manier, mit der sie allen genannten An- 
forderungen nachkommt, nicht von vornherein und in einer unguten Weise aus 
der Masse der übrigen Menschen herausgehoben ist, zeigt sich auch an ande- 
ren Stellen: Unverständnis und Unklarheiten bleiben offenbar auch ihr nicht er- 
spart (Lk 2,51). Auch sie muß augenscheinlich - wie alle Jesusanhänger(in- 
nen) - auf ihre Weise am Leidensweg Jesu partizipieren (Lk 2,35). Und letzt- 
lich muß auch sie sich an der Haltung ihrem Sohn gegenüber messen und somit 
•richten" lassen (Lk 2,35). Diese Hinweise vermeiden das Mißverständnis, daß 
Maria als von Anfang an •Begnadete" etwa keine Lernprozesse habe durch- 
machen und keine Herausforderungen habe bestehen müssen. Maria wird auf 
diese Weise •geerdet" - ein notwendiger Vorgang, wenn sie denn für uns als ei- 
ne echte Identifikationsfigur und ein realistisches Vorbild fungieren soll. Nur 
dann kann ihr Beispiel uns - wenn wir Gott nicht verstehen, wenn wir aufgrund 
unseres christlichen Bekenntnisses unter Anfeindungen zu leiden haben, wenn 
wir fürchten, vor Gott nicht bestehen zu können - wirklich Mut machen. 

Daß Maria ihr Ziel am Ende tatsächlich erreicht hat, wie ihre Anwesenheit 
im Kreis der Jerusalemer Urgemeinde endgültig zeigt (Apg 1,14), macht sie für 
uns, die Leser(innen) des Lukasevangeliums, insgesamt zu einem konkreten 
Hoffnungszeichen: Der Weg, den sie gegangen ist, steht ohne Frage allen 
Glaubenden offen! Letztlich zeigt sich Maria im Lukasevangelium somit 
durchgängig als •eine von uns", die ihren Weg konsequent bis zur Vollendung 
gegangen ist - uns voraus. 




