
Kontemplation - Andacht zur Wirklichkeit 
Zu einer aktuellen Thematik 

Josef Sudbrack, München 

Diese schöne Umschreibung lehnt sich an Thomas Merton an: Kontemplatio 
als Andacht vor dem Wirklichen, zur Wirklichkeit.1 Wer aber wie der ameri- 
kanische Gottsucher zugleich in Geschichte und Theologie christlicher 
Frömmigkeit engagiert ist, muß erschrecken, wie sehr man im heutigen Fröm- 
migkeitsdeutsch den Sinn dieses Begriffs christlicher Spiritualität verfälscht. 
Leute, oft mit theologisch-historischem Fachstudium, pervertieren eine große 
Tradition und werfen damit einen Reichtum an Weisheit und Methode über 
Bord. 

Vom Gültigsein der Worte 

Hier sollte die Weisheit des Konfuzius, wie Jesuitenmissionare hochachtungs- 
voll den K'ung-tzu (551^479) latinisierten, gehört werden. Seine •Gespräche", 
Lun Yü, die neben der Weisheit der Bibel stehen, haben, tiefer als die religiö- 
sen Traditionen, das Ethos in China, Japan und Korea geformt.2 An zentraler 
Stelle (XIII, 3), mehr oder weniger deutlich an vielen anderen, anwortet 
Konfuzius auf die Frage, was ein Herrscher zuerst zu tun habe3: •Sicherlich die 
Richtigstellung der Begriffe." 
Das provoziert die verächtliche Gegenfrage: 
•Darum soll es sich handeln? Da hat der Meister weit gefehlt! 
Warum denn deren Richtigstellung? 
Doch K'ung-tzu gibt zurück: 
• Wie roh du bist, Yu! 
Der Edle läßt das, was er nicht versteht, sozusagen beiseite. 
Wenn die Begriffe nicht richtig sind, so stimmen die Worte nicht, 
stimmen die Worte nicht, so kommen die Werke nicht zustande; 
kommen die Werke nicht zustande, so gedeiht Moral und Kunst nicht; 
gedeiht Moral und Kunst nicht, so treffen die Strafen nicht, 

1 B. Schellenberger nennt seine Hinführung zur Spiritualität Mertons: •Andacht zur Wirklich- 
keit"; in der Anthologie: T.M., Ein Tor zum Himmel ist überall. Zeiten der Stille. Vorwort des 
Dalai Lama. Freiburg 1999, 25. 
2 Vgl. die Artikel in: Lexikon der östlichen Weisheitslehren. Bern, München, Wien 1986. 
3 Kungfutse, Gespräche, Lun Yü. Übers, von R. Wilhelm. Köln 1985, 131. 



Josef Sudbrack 432 

treffen die Strafen nicht, so weiß das Volk nicht, wohin Hand und Fuß setzen. 
Der Edle dulde nicht, daß in seinen Worten irgend etwas in Unordnung ist. 
Das ist es, worauf alles ankommt." 

Nur beim ersten Hören verwirrt die anekdotische Knappheit des Weisheits- 
wortes. Doch man überlege, welche Rolle in der christlichen Überlieferung das 
Wort spielt: Vom Schöpfungsbericht (•Und Gott sprach ...") über die Men- 
schwerdung (•Und das Wort ward Fleisch...") bis zur endgültigen Heimholung 
mit dem Wort: •Kommt her, ihr Gesegneten meines Vaters ...". Gemeint sind 
keine Phrasen und Leerformeln, sondern die Struktur und Ordnung der Wirk- 
lichkeit, daß oben oben und unten unten ist, daß der Kreis kein Viereck und 
Wasser keine Erde ist. Die Lyrikerin Hilde Domin greift es für heute auf: 

Dich 
und andere 
Worte möchte ich mit Glassplittern spicken 
wie es Konfuzius befiehlt 
der alte Chinese 

Die Eckenschale 
muß 
Ecken haben 
sagt er 
Oder der Staat geht zugrunde 

Nichts weiter sagt er 
ist vonnöten 
Nennt 
das Runde rund 
und das Eckige eckig 

Dies gilt besonders für geistliche Vollzüge, die nicht mit Meßlatte und Waa- 
ge zu taxieren sind. So traut man seinen Augen nicht, wenn man bei Willigis 
Jäger4 liest: 

•Kontemplatio ist das Wort, das im ganzen Mittelalter für das gegenstands- 
freie Beten verwendet worden ist ... Keinerlei Inhalte werden angenommen, 
selbst religiöse Bilder, Visionen, innere Ansprachen und fromme Gedanken 
(werden) zurückgelassen ...Es ist ein Erwachen zu unserem wahren göttlichen 
Wesen ... Die(se) apophatische Spiritualität ist auf das reine, leere Bewußtsein 
hin orientiert. Inhalte werden als Hindernis gesehen." 

4 W. Jäger, Suche nach dem Sinn des Lebens. Bewußtseinswandel durch den Weg nach innen. Pe- 
tersberg 1991,77. 



Kontemplation - Andacht zur Wirklichkeit 433 

Daß diese Gleichsetzung von •Kontemplation" und •gegenstandsfreiem Be- 
ten"5 in so vielen christlichen Meditationskreisen rezipiert wird, zeigt, daß ech- 
te Anliegen, wenn auch verfälscht, aufgegriffen wurden: Das Anliegen des in- 
tuitiv-schauenden (statt diskursiv-zerpflückenden) Betens, das Anliegen des 
einfachen Daseins vor Gott, wie es der schlichte Bauer dem Pfarrer von Ars 
sagte: •Er schaut mich an; ich schaue ihn an!"; das Anliegen von Gott im eige- 
nen Herzen, wie es vor kurzem in dieser Zeitschrift6 erörtert wurde. Doch mit 
vorliegender Umschreibung von Kontemplation wird eine differenzierte Erfah- 
rung in plumper Weise auf rationalistische Eindeutigkeit gebracht und damit 
verfälscht. 

Offenheit vor dem Absoluten 

Philologisch, historisch und theologisch ist das Wort mit den darin niederge- 
legten Erfahrungen so gründlich erforscht7, daß man an der Aufrichtigkeit des- 
sen zweifeln muß, der es einfachhin gleich gegenstandsloses Beten, Ruhen im 
inhaltslosen Bewußtsein setzt und behauptet: Dies sei christliche Tradition. 
Das lateinische •Contemplatio" hat als Übersetzung des griechischen •Theo- 
ria" eine große Wirkungsgeschichte: •Theoria" allerdings nicht im modern- 
wissenschaftlichen, •theoretischen" Sinn von Analyse und Synthese, sondern 
platonisch-plotinisch als bewunderndes Staunen vor dem Großen, Guten, Wah- 
ren, Schönen, letztlich gipfelnd im Staunen vor dem Absoluten. Den vielen 
Schattierungen nachzugehen ist hier nicht der Platz. Aber wer nicht bewußt die 
Augen schließt, dem springen die Züge von Kontemplation durch zweitausend 
Jahre Christentum in die Augen. Es ist vor allem: 
• Ein •Verharren, Stehen-bleiben vor ..." - weil eben das/der •andere" so er- 

füllend, so schön, so beglückend oder auch einfach so überraschend ist. Die- 
ses andere kann eine Kerze, eine Landschaft, ein Augenpaar, eine Blume, 
ein Bild, ein Gedanke, eine Melodie, ein •Du" usw. sein, ganz sicher auch 
die eigene Innerlichkeit. •Kontemplieren" ist: Sich-beschenken-Lassen 
auch von kleinen Dingen, von kleinen Erfahrungen. 

5 Am Ursprung steht wohl die Arbeit von W. Johnston, der die christliche Kontemplation undif- 
ferenziert der japanischen Zen-Erfahrung gleichsetzte {Silent Music. 1974,55), was über die ver- 
breitete Fehlübersetzung der •Wolke des Nichtwissens" im deutschen Sprachraum Boden ge- 
wann. 
6 F. Jalics, W. Lambert, A. Lefranc, J. Sudbrack, in: GuL 71 (1998). 
7 Vgl. besonders die 550 großformatigen Spalten über Contemplation im Dictionnaire de Spiri- 
tualite, ascetique et mystique, doctrine et histoire III. Paris 1953, an dem 23 prominente Fach- 
leute mitgearbeitet haben. Natürlich braucht es heute Ergänzung (besonders im Religionsdialog); 
aber daran und an anderen Forschungen vorbeizugehen, zeugt von schlimmer Unverfrorenheit. 



Josef Sudbrack 434 

• Damit nämlich wird des Menschen Ausrichtung auf das Schöne, Gute, Wah- 
re selbst aktiviert; die Liebe in ihm, die Sehnsucht, die in irgendeiner Weise 
das Ganze, das Endgültige intendiert. Der spätere Kardinal Henri de Lubac 
hat es sogar als •natürliche Sehnsucht nach dem Geschenk der übernatürli- 
chen Erfüllung" analysiert und wurde deshalb von seinen Theologen-Kolle- 
gen und vom kirchlichen Amt scharf angegriffen. 

• Die Erfüllung dieser Kontemplation ist das restlose •Herausspringen", die 
•Ek-stase" aus sich selbst auf den Gott hin, in dem alle Wirklichkeit ihre 
Vollendung findet. Evagrios Pontikos, dessen Bedeutung für die christliche 
Mystik immer deutlicher hervortritt, schreibt im 58. Brief8: 

• •Jetzt habe ich mir zum Ziel gesetzt, meine Zelle nicht zu verlassen. Um die 
Kontemplation der Seienden und der Heiligen Dreifaltigkeit nämlich geht 
unser Kampf... Bei der Kontemplation der Seienden sind die Erörterungen 
der Schauenden zahlreich. Bei der Kontemplation der Heiligen Dreifaltig- 
keit aber ist die sie betreffende Einsicht der Erkenntnis nur eine, weil es sich 
um eine wesenhafte Erkenntnis handelt." 
Die Kontemplation der geschaffenen Vielfalt mündet in der Kontemplation 

des einen, dreifaltigen Urgrundes. 
Gabriel Bunge, der Erforscher dieser Spiritualität, beschreibt die Seins-Ge- 

stalt der christlichen Kontemplation mit Worten des Evagrios9 sogar als •gött- 
lichen Intellekt", •ein Intellekt, der von allen Regungen zur Ruhe gekommen 
und mit dem Licht der Hl. Dreifaltigkeit bekleidet ist und der vom Vater die Er- 
füllung des Verlangens erbittet, das unersättlich ist... (Wahrlich) ein des Stau- 
nens und des Lobpreises überaus würdiges Wunder." 

Es geht also keineswegs um •gegenstandsloses Ruhen im eigenen Bewußt- 
sein", sondern um dieses Erfülltsein vom Licht des Absoluten; das diskursive 
Analysieren hört auf und der Kontemplative ruht im •Anderen"; von ihm wird 
er im Höhepunkt der Erfahrung so •ek-statisch" hingerissen, daß er in diesem 
einen Licht sich und die Welt •vergißt", daß vor dem •todo" (alles) dieses Lich- 
tes ihm mit Johannes vom Kreuz und auch mit Meister Eckhart alles andere 
zum •nada" (nichts) wird. In diesem Prozeß des Verzücktwerdens vom Licht 
des Absoluten kann die Selbsterfahrung als •Entautomatisierung", als Frei- 
werden von aller Gegenständlichkeit eine gewichtige Rolle spielen (vgl. im 
DictSpir zu Gregor v. Nyssa, Hugo v. Balma); aber eben nicht als Identifikation 
mit dem Absoluten, sondern als restlose Offenheit zu ihm, in der alles andere 
vergessen ist; eine Offenheit, die bis in den Ursprung der Persönlichkeit reicht, 
dorthin, wo das Ich aus Gottes Hand entspringt. 

8 Briefe aus der Wüste. Eingel., übers, u. hrsg. von G. Bunge. Trier 1986, 276 f. 
9 Das Geistgebet. Studien zum Traktat De Oratione des Evagrios Pontikos. Köln 1987, 108 f. 



Kontemplation - Andacht zur Wirklichkeit 435 

Auflösung des Ich im modernen Buddhismus 

Nähe wie auch Seinsunterschied zu dem, was als •gegenstandsloses Beten" be- 
schrieben wird, sind offensichtlich10: Dort wird von einem neuen Paradigma 
gesprochen (48.62.173f). Wir dürfen uns nicht mehr verstehen als •Wesen, die 
eine spirituelle Erfahrung machen", sondern sind das eine und einzige spiritu- 
elle, göttliche Wesen, das •eine menschliche Erfahrung" macht. Christlich ge- 
sagt: •Wir sind göttliches Leben, das diese menschliche Erfahrung macht. Wie 
in Jesus ist dieses göttliche Prinzip in jedem von uns Mensch geworden. Das 
Universum ist nichts anderes als ein Bewußtseinsfeld, das sich immer wieder 
materialisiert." Statt mit Küng, Drewermann, Boff, Fox, Solle (55f) Kleinig- 
keiten zu bereinigen, brauche es eine •Transformation" des Christentums. 

•Der Sinn des Menschseins kann nicht in der personalen Struktur liegen, 
sondern in der Erfahrung und Identifikation mit dem Leben selber, das diese 
Strukturen hervorbringt. Das ist die überwältigende und nicht mitteilbare Er- 
fahrung der Mystik des Ostens und des Westens. Es gibt nichts als Bewußtsein. 
Alle Einzelformen sind nur Kreationen und Ausschmückungen' dieses Be- 
wußtseins. Kosmos und Mensch sind Bewußtseinsenergie, die sich in verschie- 
denen Objekten und so auch im Menschen offenbart." (93 f.) 

Das ist die Philosophie eines modernen Buddhismus: Der Mensch muß sein 
kleines, personales, zeitliches, endliches Ich aufgeben, sich im allumfassen- 
den, Raum und Zeit übersteigenden göttlichen Selbst auflösen. •Das Ich, das 
uns zu Menschen macht, ist gleichzeitig die Eingrenzung, die uns an der Er- 
fahrung unserer wahren göttlichen Identität hindert." (53) Es aufzugeben ist 
schwer, kann zum •Horror" werden: •Wer aushält und sich der Leerheit über- 
lassen kann, dem wird sich der Horror verwandeln. Der Mensch erfährt sich 
mit dem Universum als eins. Er erfährt sich als das Universum. Aber in dieser 
Erfahrung ist kein Ich mehr"; (180) weder im Menschen noch in Gott. 

Die Konsequenzen, die sich aus diesem Aufgeben der personalen Würde 
(besonders der der Leidenden und Vergessenen) ergeben, zwingen G. Fuchs" 
zum Ausruf: •empörend und unerträglich" - als sei der Mensch nur •Durch- 
lauferhitzer für das allumfassende gottweltliche All-Eins", nur •Kanonenfut- 
ter" eines allgemeinen •göttlichen" Bewusstseins. Fuchs stellt dagegen mit 
dem Blick auf das Kreuz Jesu die zentral-christliche Frage: •Was wäre ein 

10 W. Jäger, Suche nach der Wahrheit. Wege - Hoffnungen - Lösungen. Petersberg 21999. Ich 
zitiere im Text nach diesem Buch, ohne jeweils kleine Auslassungen etc. kenntlich zu machen. 
" Vom Mehrwert des Christlichen, in: Christ in der Gegenwart 23. 7. 2000; Heft 30. Im An- 
schluss an eine wenig geglückte Debatte (Heft 19.20.22), die in Heft 38 leider noch einmal fort- 
gesetzt wird. Das Themenheft (Kontemplation): Korrespondenz zur Spiritualität der Exerzitien, 
11, 2000, berührt den Fragekreis nur allgemein, abgesehen von B. Fraling: Mystik -jenseits von 
Gott und Welt? Zu einem Buch von W. Jäger, 57-64, ein wenig veränderter Abdruck aus GuLll, 
1999, 225-228. 



Josef Sudbrack 436 

Gott, der nicht mit-leiden und lieben könnte?", der nur •Bewusstseinsfeld" ist? 
Dabei legt auch er den Finger auf die plumpe Terminologie Jägers, die sogar 
Beziehung und Begegnung als •dualistisch" verunglimpft. Man sollte hierzu 
einen der wachsten und kenntnisreichsten, heiß diskutierten Kultur-Philoso- 
phen der Gegenwart erwähnen, P. Sloterdijk12. Aufgrund scharfsinniger Ana- 
lyse der Zeit mit einer Fülle von anthropologischen und anderen Belegen zeigt 
er: Der Mensch existiert immer schon und immer nur •dyadisch" (Fuchs nennt 
es •dual"); das heißt: im Gegenüber und eingeborgen in einer •Kugelexistenz" 
(•Spare"). Damit wendet er sich scharf gegen die Monotonie einer Einheitsi- 
deologie (•uniformistisches All-Eins" nach Fuchs) bei manchen, sich modern 
gebenden Philosophen und Psychologen. 

Umgang mit den Quellen 

Diese Ideologie eines modernen Buddhismus findet man in imponierender 
Weise bei Ken Wilber. Doch im Unterschied zu W. Jäger bewegt Wilber sich 
auf dem Boden seiner Wissenschaft und seiner Weltanschauung. Hier aber 
stellt ein ausgebildeter Theologe ohne Rücksicht auf Wissenschaft und For- 
schung historische Tatsachen willkürlich auf den Kopf. Auch G. Fuchs kriti- 
siert die •zu schmale Basis" - eine bewusst fehl-gedeutete Basis? - an Wissen 
und historisch-sachlicher Reflexion, auf der Jäger seine Konstruktionen auf- 
baut. Für den Begriff Kontemplation ist es, wie gezeigt, nur zu evident. Auf 
Tritt und Schritt begegnet ähnliches. So wird oftmals Angelus Silesius mit Tex- 
ten zitiert, die Gott und Mensch zu identifizieren scheinen. Doch was der Dich- 
ter in seiner Erinnerungs-Vorrede betont, wird unterschlagen: •Und ist hiermit 
einmal für allemal zu wissen, daß deß Urhebers Meinung nirgends sey, daß die 
Menschliche Seele ihre Geschaffenheit solle oder könne verliehren und durch 
die Vergöttung in Gott oder sein ungeschaffenes Wesen verwandelt werden: 
welches in alle Ewigkeit nicht seyn kann." Man muß also die Verse des Dich- 
ters anders deuten; etwa so, wie es die Islamistin Annemarie Schimmel selbst 
für den Sufi-Märtyrer Al-Halladsch tut, der für sein Wort •Ich bin absolute 
Wahrheit" grausam hingerichtet wurde. Schimmel zeigt: Al-Halladsch meinte 
keine Seins-Identität, sondern die Identifikation mit der Liebes-Ekstase; in den 
hier kritisierten Texten aber werden gerade Sufi-Worte en masse als Seins- 
Identität mißdeutet. Ein Gesang des Johannes vom Kreuz: •Mein Geliebter, die 
Bergriesen, die nie berührten Täler, waldumschwollen", soll ausdrücken13: 

12 Sphären I, Mikrosphärologie. Frankfurt 1998; Sloterdijk beginnt mit einer Philosophie des 
Herzens, angelehnt an die christliche Mystik, und endet mit einer •Theologischen Vorschule zur 
Theorie des gemeinsamen Innen". Der II. Band zeigt allerdings ein etwas anderes Gesicht. 
13 W. Jäger, Kontemplatives Beten. Münsterschwarzach 1985, 23, und öfters. 



Kontemplation - Andacht zur Wirklichkeit All 

•Die Welt hat in sich keinen Bestand. Es gibt nichts außer Gott." Doch gerade 
an diesen Versen zeigt der Religions-Psychologe H. Sunden14, daß sie nur aus 
der theistischen und biblischen •Rolle" des Autors heraus verstanden werden 
dürfen. 

Zur Humoreske oder zum Betrug wird dieses Fehl-Zitieren, wenn z.B. die 
Autorität des großen Dionysios in Anspruch genommen, aber nicht einmal be- 
merkt wird, daß die •Zitate" nicht von ihm stammen, sondern sogenannte •Me- 
ditationen" sind, die ein Moderner auf der gegenüberliegenden Seite zu den 
(schlecht übersetzten) Original-Zitaten niedergelegt hat. 

Fast zu jedem der •Zitate" läßt sich ein ähnlicher, unsauberer Umgang W. Jä- 
gers mit seinen eigenen theologischen Quellen zeigen; etwas, was man bei Ken 
Wilber nicht findet, was aber ein waches Mißtrauen gegenüber auch den ande- 
ren Äußerungen erwecken muß, die im Zusammenhang mit solchen eklatanten 
(bewußten, unbewußten?) Irrtümern stehen. 

Christliche Kontemplation 

Wenige Persönlichkeiten haben sich so intensiv, unter Zustimmung von allen 
Seiten (bis zum Dalai Lama) mit diesem Fragekomplex beschäftigt und dabei 
sowohl spirituelles Engagement als auch breites Wissen eingebracht, wie der 
Trappistenmönch Thomas Merton.15 Nach seinem tragischen Tod 1968 fand 
sich auf seinem Schreibtisch ein oftmals durchgearbeitetes Manuskript: Innere 
Erfahrung. Anmerkungen zur Kontemplation.16 Darin beschreibt er die Erfah- 
rung des gegenstandsfreien, inhaltslosen Ruhens im eigenen Bewußtsein als 
•Erwachen des Innern Selbst" - daß der Mensch in sich selbst ruht und nicht 
vom Auf-und-Ab der Stimmungen hin-und-her-gerissen werde. Aufgrund 
langjähriger Zen-Praxis und Freundschaft mit Zen-Weisen wie Daisez T. Su- 
zuki zeigt Merton sich mit Methode und Erfahrung dieses gegenstandslosen 
Ruhens im Selbst vertraut. Doch dem christlichen Mönch liegt die eigene Tra- 
dition am Herzen: 

14 Die Religion und die Rollen. Eine psychologische Untersuchung der Frömmigkeit. Berlin 
1966, 177 ff; 185: •Das mystische Einheitserlebnis ist also wohlvereinbar mit der theistischen 
Tradition... Juan de la Cruz bemüht sich auf alle Weise um Treue gegenüber der christlichen Tra- 
dition." 
15 M. Mott, The Seven Mountains ofT. M. Boston 1984, der die Einseitigkeit der auf Deutsch 
greifbaren Biographie von M. Furlong korrigiert. 
16 In acht Artikeln der Cistercian Studies Bd. 18 u. 19, 1983/4 von Fr. Patrick Hart veröffentlicht. 
Teilübersetzung von mir: Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden. Hrsg. von G. 
Ruhbach u. J. Sudbrack. München 1989, 500-509; daraus die Zitate. In meinem Besitz befindet 
sich eine Fotokopie des von Merton selbst intensiv durchgearbeiteten Manuskripts. 



Josef Sudbrack 438 

•Auch die christliche Mystik kennt, wie andere mystische Traditionen, die 
Suche nach dem Inneren Seihst. Doch die christliche Einschätzung des Selbst 
ist wesentlich vom Zen-Buddhismus unterschieden. 

Im Zen scheint es bedeutungslos zu sein, hinter das Innere Selbst zu gelan- 
gen. Im Christentum ist das Innere Selbst nur Stufe zum Gewißwerden von 
Gott. Der Mensch ist Bild Gottes; sein Inneres Selbst gleicht einem Spiegel, in 
dem nicht Gott sich selbst, sondern wir Gott sehen können. Wenn wir in uns ein- 
kehren, finden wir unser wahres Selbst; und wenn wir hinter das Jnnere Ich' 
gehen, befinden wir uns auf dem Weg zur unendlichen Dunkelheit, in der wir 
dem ,Ich-bin des Allmächtigen begegnen. Wir wissen von dem unendlichen, 
metaphysischen Abgrund zwischen Gottes Sein und dem Sein der Seele, zwi- 
schen dem ,Ich' des Allmächtigen und unserem inneren ,Ich'. Paradoxerweise 
existiert unser innerstes Sein in Gott und Gott wohnt in ihm - und zugleich muß 
man zwischen der Erfahrung des eigenen inneren Seins und der Erfahrung un- 
terscheiden, in der Gott selbst sich uns in und durch unser Innerstes Selbst 
zeigt. Wir müssen wissen, daß der Spiegel unterschieden ist vom Bild... Solche 
subtilen Erfahrungen können nicht mit Metaphern zugedeckt werden. Taulers 
Wort vom ,Grund' ist hilfreich, weil es die Vorstellung von etwas nahelegt, das 
für unser Sein Fundament bedeutet - wie ein Fels, auf dem alles andere auf- 
ruht. Aber dieser geistliche ,Fels' hört dann auf, Fels zu sein, und wird durch- 
sichtig, ganz und gar Licht. Es ist, als ob er beides wäre: Fels und Luft, Erdbo- 
den und Atmosphäre." 

Die Gottesmystik der Kontemplation 

Weil diese Gotteskontemplation den Urgrund der Wirklichkeit spiegelt, über- 
steigt sie die Logik von Sprache und Denken bis zum Paradox von: zugleich 
Grund und Atmosphäre, Fels und Licht. Merton will - in aller oft bewiesenen 
Offenheit zur nicht-christlichen Mystik - seine Erfahrung auf dem Hintergrund 
der christlichen Tradition verstehen. Deshalb beruft er sich in diesem seinem 
•Testament" auf eine •Wolke" christlicher Zeugen und greift ständig die Dis- 
kussion der Mystik-Experten auf. Stets bleibt das Übersteigen des •inneren 
Selbst" mit all seiner Erfahrung Strukturprinzip der Gotteserfahrung. So 
schreibt er: 

•Der hl. Johannes vom Kreuz bringt dieses Freisein von anderem unter den 
Gesamttitel des ,Glaubens'. Glauben ist nach ihm tatsächlich eine ,dunkle 
Nacht', in der wir Gott begegnen." 

Dazu zitiert er den Kirchenlehrer der Mystik selbst: 
•Dieses liebevolle, dunkle Erkennen, unter welchem wir uns den Glauben zu 

denken haben, dient in diesem Leben der göttlichen Vereinigung, so wie das 



Kontemplation - Andacht zur Wirklichkeit 439 

Licht der Glorie im jenseitigen Leben das Mittel zur klaren Anschauung Gottes 
ist." 

Aber da es um die Ursprungssituation der Endlichkeit der Welt aus der Un- 
endlichkeit der Schöpfermacht geht, bleibt es ein ständiger Kampf mit der 
Sprache, die hier gemeinte Erfahrung ins rationale Wort zu bringen. Deshalb 
greift Johannes vom Kreuz bewußt zur Poesie17, in der er seine Erfahrung rich- 
tiger ausgesprochen weiß als in den nachfolgenden, theologischen Erörterun- 
gen. Auch Thomas Merton sollte zuerst als •Dichter" gewürdigt werden, ehe 
man seiner kontemplativen Erfahrung nachgeht. 

Die reflektierende Darstellung seiner Gottes-Kontemplation aber, die er in 
dem Manuskript •Innere Erfahrung" unternimmt, gleicht einem Kristall mit 
vielen spiegelnden Flächen, die jede einen Zug der einen fülligen Erfahrung 
wiedergibt. In der Gesamtheit seiner Flächen führt der Kristall zur Ahnung die- 
ser Gottes-Erfahrung. Eine einzelne Fläche für sich isoliert aber, wie z.B. die 
der •gegenstandslosen Bewußtseinsleere" oder des Einsseins mit dem Absolu- 
ten, kann zum Irrtum führen. 

Thomas Merton läßt uns, wie ein Künstler, in diesem •Testament" am 
Reichtum (den vielen Flächen des einen Kristalls) der einen Gotteserfahrung 
teilnehmen: Die grundsätzliche Spiegelsituation (des eigenen zum göttlichen 
Ich); die Offenheit zum größeren Geheimnis; das Erfahrungswissen vom eige- 
nen Nicht-Wissen; deshalb die Bereitschaft zum Dialog und die Offenheit zum 
Weiter-Lernen; das Eingebettet-Sein in die größere Tradition, die ein selbstlo- 
ses Sich-Vertiefen in fremde Erfahrungen erfordert, wie es Merton praktiziert 
hat. Hierbei wird auch die Einheitserfahrung mit dem Göttlichen, die •Unio 
Mystica" wichtig: 

•Weil unser innerstes ,Ich' das vollkommene Bild von Gott ist, findet man, 
wenn das ,Ich' wach wird, in sich selbst die Gegenwart von dem, dessen Bild es 
ist. Und • in einem Paradox jenseits aller menschlichen Ausdrucksmöglichkei- 
ten gesagt - Gott und die Seele scheinen nur ein einziges ,Ich' zu haben. Sie at- 
men und leben und handeln als ein einziger." 

Doch erst in der Harmonie mit dem ganzen Phänomen, im Kristall des Le- 
bens, bestätigt sich ihre Wahrheit. 

Andacht zur Wirklichkeit 

Und darin zeigt sich ein weiterer Zug der Kontemplation, für den Thomas 
Merton vorbildlich ist. Der Welterfolg seiner Schriften - angefangen von der 

17 Seine •Vorrede" zum •Geistlichen Gesang" an Ana de Jesus ist ein unerreichtes Zeugnis des 
Gott-Erfahrenen zum Sprechen über die Gottes-Erfahrung. 



Josef Sudbrack 440 

Bekehrungsgeschichte im •Berg der sieben Stufen" - liegt nicht zuletzt an der 
so kontemplativen Hingabe, mit der er den Wirklichkeiten der Welt begegnete 
und sie beschrieb. Das oben erwähnte Buch18 bringt schöne Beispiele für die 
wahrhaft kontemplative Genialität, mit der Merton den Dingen dieser Welt be- 
gegnete: Es gehört zur Entwicklung seiner Spiritualität, daß diese •Wirklich- 
keiten" immer mehr Platz in seinem Leben bekommen, ohne daß Einsamkeit 
und Stille weniger wichtig geworden wären. Als ihm ein Freund eine Kamera 
schenkte, machte er Natur-Aufnahmen von Baumrinde oder Moos, woraus ein 
eindrucksvolles Buch entstand. Dichtung - fremde wie eigene - begleiteten al- 
le seine Tage. Auch die Schlußszene seines Lebens, als er sich in eine Kran- 
kenschwester verliebte, Kontakte mit ihr suchte, sie in Gedichten anhimmelte 
- ohne daß er, wofür alles spricht19, den gesetzlichen Zölibat verletzte -, zeigt 
einen Menschen mit kontemplativer Offenheit zur Wirklichkeit. 

In einem Hymnus, wie man den Text •Hagia Sophia"20, •Heilige Weisheit" 
nennen muß, feiert er die Schönheit dieser Welt und lädt ein zu ihrer Kontem- 
plation, zur •Andacht vor der Wirklichkeit, Andacht zur Wirklichkeit". 

•In den Dingen steckt eine unerschöpfliche Süße und Reinheit, ein Schwei- 
gen, das eine Quelle des Tuns und der Freude ist. In wortloser Güte quillt es 
empor und fließt mir aus den nie gesehenen Wurzeln alles geschaffenen Seins 
zu. Es heißt mich zärtlich willkommen und begrüßt mich mit unbeschreiblicher 
Demut. Dies ist sowohl mein eigenes Sein, meine eigene Natur, als auch das 
Geschenk des Denkens und der Kunstfertigkeit meines Schöpfers in mir selbst. 
Es spricht zur mir als Hagia Sophia, spricht zu mir als meine Schwester, die 
Weisheit." 

Und dann läßt er im Licht, in der Atmosphäre dieser •Weisheit" die Schön- 
heiten unserer geschaffenen Welt aufleuchten. 

•Alle Vollkommenheiten der geschaffenen Dinge sind auch in Gott, und dar- 
um ist Er zugleich Vater und Mutter. Als Vater steht Er in einsamer Mächtigkeit 
da, umhüllt von Dunkelheit. Als Mutter durchwirkt Er mit seinem Leuchten al- 
les und taucht alle Seine Geschöpfe in barmherzige Zärtlichkeit und in Licht. 
Das Alldurchwirkende Leuchten Gottes ist Hagia Sophia ..." 

50 Jahre vorher band Teilhard de Chardin in einem ähnlich begeisterten 
Text, •Hymne an das Ewig Weibliche"21, die Kontemplation der Unendlichkeit 
Gottes zusammen mit der kontemplativen Hingabe an die endlichen Schönhei- 
ten dieser unserer Welt. 

18 Ein Tor zum Himmel ist überall. Zeiten der Stille. Freiburg 21999. 
19 Man muß dies im Zusammenhang mit seiner großen Asienreise sehen, auf der er starb, während 
der er in Verehrung den Vertretern des hinduistischen und buddhistischen Mönchtums begegne- 
te. 
20 Ein Tor zum Himmel ist überall, 123-131. 
21 Mit einem Kommentar von H. de Lubac. Übertragen von H. U. v. Balthasar. Einsiedeln 1968. 



Kontemplation • Andacht zur Wirklichkeit 441 

Zweifelsohne kannte Merton diesen Text. Und mit Teilhard de Chardin war 
er davon überzeugt, daß beides untrennbar verknüpft ist: Die kontemplative 
Liebe zu den Dingen dieser Welt, die ihre unbesiegbare Kraft darin hat, daß ihr 
Geheimnis gründet im Urgeheimnis Gottes. Die kontemplative, sehnsüchtige 
Liebe zu Gott, die immer neu entflammt wird von der •Hagia Sophia", dem 
•Ewig Weiblichen", das als Gottes Gegenwart in den Dingen dieser Welt, im 
Menschen, den ich liebe, in meiner eigenen Tiefe zu mir spricht. Schon in 
•Wahrhaft beten" schrieb Merton22: 

•Kein Mensch wird dadurch zum Kontemplativen, daß er die wahrnehmba- 
ren Wirklichkeiten einfach ,auslöscht' und allein mit sich im Dunkeln bleibt. Er 
ist nicht in der ,Gegenwart des Transzendenten', sondern eines Idols: seiner 
eigenen selbstgefälligen Person. Das ist die Versuchung, die jene befällt, die 
Bücher über die Mystik lesen, ohne sie zu verstehen. Alle Paradoxe über den 
kontemplativen Weg können auf ein einziges zurückgeführt werden: ohne 
Verlangen sein heißt, von einem so großen Verlangen geleitet zu werden, daß es 
unbegreiflich ist. Die wahre Leere transzendiert alle Dinge und ist doch in 
allen enthalten. Wenigstens für den christlichen Kontemplativen ist das 
Kennzeichen der Leere reine Liebe, reine Freiheit. Es ist Liebe um der Liebe 
willen." 

Gegen Ende seines Lebens wird diese Beschreibung von Kontemplation 
dichter23: 

•Die Liebe ist eine Intensivierung des Lebens, eine Erfüllung, eine Fülle, 
eine Ganzheit des Lebens. Der Mensch transzendiert sich selbst in der Begeg- 
nung, im Antworten und in der Kommunion mit dem Gegenüber. Das ist der ei- 
gentliche Sinn, für den wir in die Welt gekommen sind: diese Kommunion, die- 
se Selbst-Transzendenz. Wir werden nie ganz wirklich sein, wenn wir uns nie in 
die Liebe fallen lassen." 

22 Ebenfalls in der schönen Anthologie: Ein Tor zum Himmel ist überall. Man vergleiche dies mit 
dem Ergebnis einer (Zen)-Kontemplation, wie es der Zen-Priester Daizen (B. A. Victoria) in dem 
erschreckenden, auf Tatsachen beruhenden Buch: Zen, Nationalismus und Krieg, schildert; s. 
GuL 78 (1999), 397 f. 
23 In seinem Testament, Innere Erfahrung, s. Anm. 16. 




