Kontemplation — Andacht zur Wirklichkeit

Zu einer aktuellen Thematik

Josef Sudbrack, Miinchen

Diese schéne Umschreibung lehnt sich an Thomas Merton an: Kontemplatio
als Andacht vor dem Wirklichen, zur Wirklichkeit.! Wer aber wie der ameri-
kanische Gottsucher zugleich in Geschichte und Theologie christlicher
Frommigkeit engagiert ist, mul erschrecken, wie sehr man im heutigen From-
migkeitsdeutsch den Sinn dieses Begriffs christlicher Spiritualitét verfilscht.
Leute, oft mit theologisch-historischem Fachstudium, pervertieren eine grofie
Tradition und werfen damit einen Reichtum an Weisheit und Methode iiber
Bord.

Vom Gilltigsein der Worte

Hier sollte die Weisheit des Konfuzius, wie Jesuitenmissionare hochachtungs-
voll den K ung-tzu (551-479) latinisierten, gehort werden. Seine ,,Gespriche®,
Lun Yii, die neben der Weisheit der Bibel stehen, haben, tiefer als die religio-
sen Traditionen, das Ethos in China, Japan und Korea geformt.> An zentraler
Stelle (XIII, 3), mehr oder weniger deutlich an vielen anderen, anwortet
Konfuzius auf die Frage, was ein Herrscher zuerst zu tun habe®; ,, Sicherlich die
Richtigstellung der Begriffe.*

Das provoziert die verichtliche Gegenfrage:

,Darum soll es sich handeln? Da hat der Meister weit gefehlt!

Warum denn deren Richtigstellung?

Doch K’ung-tzu gibt zuriick:

»Wie roh du bist, Yu!

Der Edle lift das, was er nicht versteht, sozusagen beiseite.

Wenn die Begriffe nicht richtig sind, so stimmen die Worte nicht,

stimmen die Worte nicht, so kommen die Werke nicht zustande;

kommen die Werke nicht zustande, so gedeiht Moral und Kunst nicht;

gedeiht Moral und Kunst nicht, so treffen die Strafen nicht,

! B. Schellenberger nennt seine Hinfiihrung zur Spiritualitit Mertons: ,,Andacht zur Wirklich-
keil*; in der Anthologie: T.M., Ein Tor zum Himmel ist iiberall. Zeiten der Stille. Vorwort des
Dalai Lama. Freiburg 1999, 25.

2 Vgl. die Artikel in: Lexikon der dstlichen Weisheitslehren. Bern, Miinchen, Wien 1986.

3 Kungfutse, Gesprdche, Lun Yii. Ubers. von R. Wilhelm. K&in 1985, 131.



Josef Sudbrack 432

treffen die Strafen nicht, so weif3 das Volk nicht, wohin Hand und Fuf setzen.
Der Edle dulde nicht, daf3 in seinen Worten irgend etwas in Unordnung ist.
Das ist es, worauf alles ankommt. "

Nur beim ersten Horen verwirrt die anekdotische Knappheit des Weisheits-
wortes. Doch man iiberlege, welche Rolle in der christlichen Uberlieferung das
Wort spielt: Vom Schopfungsbericht (,,Und Gott sprach ...”) iiber die Men-
schwerdung (,,Und das Wort ward Fleisch ...*) bis zur endgiiltigen Heimholung
mit dem Wort: ,,Kommt her, ihr Gesegneten meines Vaters ...““. Gemeint sind
keine Phrasen und Leerformeln, sondern die Struktur und Ordnung der Wirk-
lichkeit, daB8 oben oben und unten unten ist, daf} der Kreis kein Viereck und
Wasser keine Erde ist. Die Lyrikerin Hilde Domin greift es fiir heute auf:

Dich

und andere

Worte mochte ich mit Glassplittern spicken
wie es Konfuzius befiehlt

der alte Chinese

Die Eckenschale

muf3

Ecken haben

sagt er

Oder der Staat geht zugrunde

Nichts weiter sagt er
ist vonnoten

Nennt

das Runde rund

und das Eckige eckig

Dies gilt besonders fiir geistliche Vollziige, die nicht mit MeBlatte und Waa-
ge zu taxieren sind. So traut man seinen Augen nicht, wenn man bei Willigis
Jager* liest:

. Kontemplatio ist das Wort, das im ganzen Mittelalter fiir das gegenstands-
freie Beten verwendet worden ist ... Keinerlei Inhalte werden angenommen,
selbst religidse Bilder, Visionen, innere Ansprachen und fromme Gedanken
(werden) zuriickgelassen ... Es ist eitt Erwachen zu unserem wahren gottlichen
Wesen ... Die(se) apophatische Spiritualitdt ist auf das reine, leere Bewufitsein
hin orientiert. Inhalte werden als Hindernis gesehen.

+W. Jager, Suche nach dem Sinn des Lebens. Bewufitseinswandel durch den Weg nach innen. Pe-
tersberg 1991, 77.



Kontemplation — Andacht zur Wirklichkeit 433

DaB diese Gleichsetzung von ,,Kontemplation® und ,,gegenstandsfreiem Be-
ten‘*’ in so vielen christlichen Meditationskreisen rezipiert wird, zeigt, daf ech-
te Anliegen, wenn auch verfilscht, aufgegriffen wurden: Das Anliegen des in-
tuitiv-schauenden (statt diskursiv-zerpfliickenden) Betens, das Anliegen des
einfachen Daseins vor Gott, wie es der schlichte Bauer dem Pfarrer von Ars
sagte: ,,Er schaut mich an; ich schaue ihn an!*; das Anliegen von Gott im eige-
nen Herzen, wie es vor kurzem in dieser Zeitschrift® erortert wurde. Doch mit
vorliegender Umschreibung von Kontemplation wird eine differenzierte Erfah-
rung in plumper Weise auf rationalistische Eindeutigkeit gebracht und damit
verfilscht.

Offenheit vor dem Absoluten

Philologisch, historisch und theologisch ist das Wort mit den darin niederge-
legten Erfahrungen so griindlich erforscht’, dal man an der Aufrichtigkeit des-
sen zweifeln mull, der es einfachhin gleich gegenstandsloses Beten, Ruhen im
inhaltslosen BewuBtsein setzt und behauptet: Dies sei christliche Tradition.
Das lateinische ,,Contemplatio hat als Ubersetzung des griechischen ,,Theo-
ria® eine grofe Wirkungsgeschichte: ,,Theoria® allerdings nicht im modern-
wissenschaftlichen, ,theoretischen* Sinn von Analyse und Synthese, sondern
platonisch-plotinisch als bewunderndes Staunen vor dem GroBen, Guten, Wah-
ren, Schonen, letztlich gipfelnd im Staunen vor dem Absoluten. Den vielen

Schattierungen nachzugehen ist hier nicht der Platz. Aber wer nicht bewuft die

Augen schliefit, dem springen die Ziige von Kontemplation durch zweitausend

Jahre Christentum in die Augen. Es ist vor allem:

» Ein ,,Verharren, Stehen-bleiben vor ... — weil eben das/der ,,andere* so er-
fillend, so schon, so begliickend oder auch einfach so liberraschend ist. Die-
ses andere kann eine Kerze, eine Landschaft, ein Augenpaar, eine Blume,
ein Bild, ein Gedanke, eine Melodie, ein ,,Du* usw. sein, ganz sicher auch
die eigene Innerlichkeit. ,,Kontemplieren* ist: Sich-beschenken-Lassen
auch von kleinen Dingen, von kleinen Erfahrungen.

> Am Ursprung steht wohl die Arbeit von W. Johnston, der die christliche Kontemplation undif-
ferenziert der japanischen Zen-Erfahrung gleichsetzte (Silent Music. 1974, 55), was liber die ver-
breitete Fehliibersetzung der ,,Wolke des Nichtwissens* im deutschen Sprachraum Boden ge-
wann.

6 F. Jalics, W. Lambert, A. Lefranc, J. Sudbrack, in: GuL 71 (1998).

7 Vgl. besonders die 550 groBformatigen Spalten iiber Contemplation im Dictionnaire de Spiri-
tualité, ascetique et mystique, doctrine et histoire [11. Paris 1953, an dem 23 prominente Fach-
leute mitgearbeitet haben. Natiirlich braucht es heute Ergénzung (besonders im Religionsdialog);
aber daran und an anderen Forschungen vorbeizugehen, zeugt von schlimmer Unverfrorenheit.



Josef Sudbrack 434

» Damit nimlich wird des Menschen Ausrichtung auf das Schone, Gute, Wah-
re selbst aktiviert; die Liebe in ihm, die Sehnsucht, die in irgendeiner Weise
das Ganze, das Endgiiltige intendiert. Der spitere Kardinal Henri de Lubac
hat es sogar als ,,natiirliche Sehnsucht nach dem Geschenk der iibernatiirli-
chen Erfiillung" analysiert und wurde deshalb von seinen Theologen-Kolle-
gen und vom kirchlichen Amt scharf angegriffen.

 Die Erfiillung dieser Kontemplation ist das restlose ,,Herausspringen®, die
,.Ek-stase* aus sich selbst auf den Gott hin, in dem alle Wirklichkeit ihre
Vollendung findet. Evagrios Pontikos, dessen Bedeutung fiir die christliche
Mystik immer deutlicher hervortritt, schreibt im 58. Brief®:

o Jetzt habe ich mir zum Ziel gesetzt, meine Zelle nicht zu verlassen. Um die
Kontemplation der Seienden und der Heiligen Dreifaltigkeit ndmlich geht
unser Kampf ... Bei der Kontemplation der Seienden sind die Erdrterungen
der Schauenden zahlreich. Bei der Kontemplation der Heiligen Dreifaltig-
keit aber ist die sie betreffende Einsicht der Erkenntnis nur eine, weil es sich
um eine wesenhafte Erkenntnis handelt. *

Die Kontemplation der geschaffenen Vielfalt miindet in der Kontemplation
des einen, dreifaltigen Urgrundes.

Gabriel Bunge, der Erforscher dieser Spiritualitit, beschreibt die Seins-Ge-
stalt der christlichen Kontemplation mit Worten des Evagrios® sogar als ,,gott-
lichen Intellekt, ,.ein Intellekt, der von allen Regungen zur Ruhe gekommen
und mit dem Licht der HI. Dreifaltigkeit bekleidet ist und der vom Vater die Er-
fiilllung des Verlangens erbittet, das unersittlich ist ... (Wahrlich) ein des Stau-
nens und des Lobpreises iiberaus wiirdiges Wunder.*

Es geht also keineswegs um ,,gegenstandsloses Ruhen im eigenen Bewuf3t-
sein®, sondern um dieses Erfiilltsein vom Licht des Absoluten; das diskursive
Analysieren hort auf und der Kontemplative ruht im ,,Anderen‘; von ihm wird
er im Hohepunkt der Erfahrung so ,,ek-statisch® hingerissen, daf} er in diesem
einen Licht sich und die Welt ,,vergiBt*, dal vor dem ,,todo* (alles) dieses Lich-
tes ihm mit Johannes vom Kreuz und auch mit Meister Eckhart alles andere
zum ,,nada‘” (nichts) wird. In diesem ProzeB des Verziicktwerdens vom Licht
des Absoluten kann die Selbsterfahrung als ,.Entautomatisierung®, als Frei-
werden von aller Gegensténdlichkeit eine gewichtige Rolle spielen (vgl. im
DictSpir zu Gregor v. Nyssa, Hugo v. Balma); aber eben nicht als Identifikation
mit dem Absoluten, sondern als restlose Offenheit zu ihm, in der alles andere
vergessen ist; eine Offenheit, die bis in den Ursprung der Personlichkeit reicht,
dorthin, wo das Ich aus Gottes Hand entspringt.

8 Briefe aus der Wiiste. Eingel., iibers. u. hrsg. von G. Bunge. Trier 1986, 276 f.
® Das Geistgebet. Studien zum Traktat De Oratione des Evagrios Pontikos. K6ln 1987, 108 f.



Kontemplation — Andacht zur Wirklichkeit 435

Auflosung des Ich im modernen Buddhismus

Nihe wie auch Seinsunterschied zu dem, was als ,,gegenstandsloses Beten* be-
schrieben wird, sind offensichtlich'®: Dort wird von einem neuen Paradigma
gesprochen (48.62.173f). Wir diirfen uns nicht mehr verstehen als ,,Wesen, die
eine spirituelle Erfahrung machen*, sondern sind das eine und einzige spiritu-
elle, gottliche Wesen, das ,,eine menschliche Erfahrung* macht. Christlich ge-
sagt: ,,Wir sind gottliches Leben, das diese menschliche Erfahrung macht. Wie
in Jesus ist dieses gottliche Prinzip in jedem von uns Mensch geworden. Das
Universum ist nichts anderes als ein BewuBtseinsfeld, das sich immer wieder
materialisiert.” Statt mit Kiing, Drewermann, Boff, Fox, Solle (55f) Kleinig-
keiten zu bereinigen, brauche es eine ,,Transformation* des Christentums.

,Der Sinn des Menschseins kann nicht in der personalen Struktur liegen,
sondern in der Erfahrung und Ildentifikation mit dem Leben selber, das diese
Strukturen hervorbringt. Das ist die iiberwdltigende und nicht mitteilbare Er-
fahrung der Mystik des Ostens und des Westens. Es gibt nichts als BewufStsein.
Alle Einzelformen sind nur Kreationen und ,Ausschmiickungen’ dieses Be-
wufltseins. Kosmos und Mensch sind BewufStseinsenergie, die sich in verschie-
denen Objekten und so auch im Menschen offenbart.* (93 f.)

Das ist die Philosophie eines modernen Buddhismus: Der Mensch mu8 sein
kleines, personales, zeitliches, endliches Ich aufgeben, sich im allumfassen-
den, Raum und Zeit iibersteigenden gottlichen Selbst auflésen. ,,Das Ich, das
uns zu Menschen macht, ist gleichzeitig die Eingrenzung, die uns an der Er-
fahrung unserer wahren géttlichen Identitit hindert.” (53) Es aufzugeben ist
schwer, kann zum ,,Horror”“ werden: ,,Wer aushilt und sich der Leerheit iiber-
lassen kann, dem wird sich der Horror verwandeln. Der Mensch erfihrt sich
mit dem Universum als eins. Er erfahrt sich als das Universum. Aber in dieser
Erfahrung ist kein Ich mehr*; (180) weder im Menschen noch in Gott.

Die Konsequenzen, die sich aus diesem Aufgeben der personalen Wiirde
(besonders der der Leidenden und Vergessenen) ergeben, zwingen G. Fuchs!!
zum Ausruf: ,,emporend und unertrdglich® — als sei der Mensch nur ,,Durch-
lauferhitzer fiir das allumfassende gottweltliche All-Eins“, nur ,,Kanonenfut-
ter” eines allgemeinen ,,gbttlichen* Bewusstseins. Fuchs stellt dagegen mit
dem Blick auf das Kreuz Jesu die zentral-christliche Frage: ,,Was wire ein

10W. Jiger, Suche nach der Wahrheit. Wege — Hoffnungen — Losungen. Petersberg 21999. Ich
zitiere im Text nach diesem Buch, ohne jeweils kleine Auslassungen etc. kenntlich zu machen.
' Vom Mehrwert des Christlichen, in: Christ in der Gegenwart 23. 7. 2000; Heft 30. Im An-
schluss an eine wenig gegliickte Debatte (Heft 19.20.22), die in Heft 38 leider noch cinmal fort-
gesetzt wird. Das Themenheft (Kontemplation): Korrespondenz zur Spiritualitit der Exerzitien,
77, 2000, beriihrt den Fragekreis nur allgemein, abgesehen von B. Fraling: Mystik — jenseits von
Gott und Welt? Zu einem Buch von W. Jiger, 57-64, ein wenig verinderter Abdruck aus Gul.72,
1999, 225-228.



Josef Sudbrack 436

Gott, der nicht mit-letden und lieben konnte?*, der nur ,,Bewusstseinsfeld* ist?
Dabei legt auch er den Finger auf die plumpe Terminologie Jigers, die sogar
Beziehung und Begegnung als ,,dualistisch* verunglimpft. Man sollte hierzu
einen der wachsten und kenntnisreichsten, heifl diskutierten Kultur-Philoso-
phen der Gegenwart erwihnen, P. Sloterdijk!2. Aufgrund scharfsinniger Ana-
lyse der Zeit mit einer Fiille von anthropologischen und anderen Belegen zeigt
er: Der Mensch existiert immer schon und immer nur ,,dyadisch” (Fuchs nennt
es ,,dual®); das heifit: im Gegeniiber und eingeborgen in einer ,,Kugelexistenz*
(,,Spare). Damit wendet er sich scharf gegen die Monotonie einer Einheitsi-
deologie (,,uniformistisches All-Eins* nach Fuchs) bei manchen, sich modemn
gebenden Philosophen und Psychologen.

Umgang mit den Quellen

Diese Ideologie eines modernen Buddhismus findet man in imponierender
Weise bei Ken Wilber. Doch im Unterschied zu W. Jiger bewegt Wilber sich
auf dem Boden seiner Wissenschaft und seiner Weltanschauung. Hier aber
stellt ein ausgebildeter Theologe ohne Riicksicht auf Wissenschaft und For-
schung historische Tatsachen willkiirlich auf den Kopf. Auch G. Fuchs kriti-
siert die ,,zu schmale Basis* — eine bewusst fehl-gedeutete Basis? — an Wissen
und historisch-sachlicher Reflexion, auf der Jiger seine Konstruktionen auf-
baut, Fiir den Begriff Kontemplation ist es, wie gezeigt, nur zu evident. Auf
Tritt und Schritt begegnet dhnliches. So wird oftmals Angelus Silesius mit Tex-
ten zitiert, die Gott und Mensch zu identifizieren scheinen. Doch was der Dich-
ter in seiner Erinnerungs- Vorrede betont, wird unterschlagen: ,,Und ist hiermit
einmal fiir allemal zu wissen, daf} def Urhebers Meinung nirgends sey, daf die
Menschliche Seele ihre Geschaffenheit solle oder kénne verliehren und durch
die Vergottung in Gott oder sein ungeschaffenes Wesen verwandelt werden:
welches in alle Ewigkeit nicht seyn kann.” Man muB also die Verse des Dich-
ters anders deuten; etwa so, wie es die Islamistin Annemarie Schimmel selbst
fiir den Sufi-Mértyrer Al-Halladsch tut, der fiir sein Wort ,,Ich bin absolute
Wabhrheit* grausam hingerichtet wurde. Schimmel zeigt: Al-Halladsch meinte
keine Seins-Identitit, sondern die Identifikation mit der Liebes-Ekstase; in den
hier kritisierten Texten aber werden gerade Sufi-Worte en masse als Seins-
Identitit miBdeutet. Ein Gesang des Johannes vom Kreuz: ,,Mein Geliebter, die
Bergriesen, die nie beriihrten Téler, waldumschwollen®, soll ausdriicken'3:

\2 Sphdren [, Mikrosphdrologie. Frankfurt 1998; Sloterdijk beginnt mit einer Philosophie des
Herzens, angelehnt an die christliche Myslik, und endel mit einer ,,Theologischen Vorschule zur
Theorie des gemeinsamen Innen”. Der II. Band zeigl allerdings ein etwas anderes Gesichl.

13 W, Jager, Kontemplatives Beten. Miinslerschwarzach 1985, 23, und ofters.



Kontemplation — Andacht zur Wirklichkeit 437

,.Die Welt hat in sich keinen Bestand. Es gibt nichts aufler Gott.” Doch gerade
an diesen Versen zeigt der Religions-Psychologe H. Sunden'4, daf} sie nur aus
der theistischen und biblischen ,,Rolle” des Autors heraus verstanden werden
diirfen.

Zur Humoreske oder zum Betrug wird dieses Feh!-Zitieren, wenn z.B. die
Autoritit des grofien Dionysios in Anspruch genommen, aber nicht einmal be-
merkt wird, daf} die ,,Zitate* nicht von ihm stammen, sondern sogenannte ,,Me-
ditationen‘ sind, die ein Moderner auf der gegeniiberliegenden Seite zu den
(schlecht iibersetzten) Original-Zitaten niedergelegt hat.

Fast zu jedem der ,,Zitate* 126t sich ein dhnlicher, unsanberer Umgang W. Ja-
gers mit seinen eigenen theologischen Quellen zeigen; etwas, was man bei Ken
Wilber nicht findet, was aber ein waches Mif3trauen gegeniiber auch den ande-
ren AuBerungen erwecken muf, die im Zusammenhang mit solchen eklatanten
(bewuBten, unbewuBten?) Irrtiimern stehen.

Christliche Kontemplation

Wenige Personlichkeiten haben sich so intensiv, unter Zustimmung von allen
Seiten (bis zum Dalai Lama) mit diesem Fragekomplex beschiftigt und dabei
sowohl spirituelles Engagement als auch breites Wissen eingebracht, wie der
Trappistenmonch Thomas Merton.! Nach seinem tragischen Tod 1968 fand
sich auf seinem Schreibtisch ein oftmals durchgearbeitetes Manuskript: Innere
Erfahrung. Anmerkungen zur Kontemplation.'¢ Darin beschreibt er die Erfah-
rung des gegenstandsfreien, inhaltslosen Ruhens im eigenen Bewuftsein als
,,Erwachen des Innern Selbst* — dal der Mensch in sich selbst ruht und nicht
vom Auf-und-Ab der Stimmungen hin-und-her-gerissen werde. Aufgrund
langjihriger Zen-Praxis und Freundschaft mit Zen-Weisen wie Daisez T. Su-
zuki zeigt Merton sich mit Methode und Erfahrung dieses gegenstandslosen
Ruhens im Selbst vertraut. Doch dem christlichen Monch liegt die eigene Tra-
dition am Herzen:

14 Die Religion und die Rollen. Eine psychologische Untersuchung der Frommigkeit. Berlin
1966, 177 ff; 185: ,Das mystische Einheitserlebnis ist also wohlvereinbar mit der theistischen
Tradition ... Juan de la Cruz bemiiht sich auf alle Weise um Treue gegeniiber der christlichen Tra-
dition.”

15 M. Mott, The Seven Mountains of T. M. Boston 1984, der die Einseitigkeit der auf Deutsch
greifbaren Biographie von M. Furlong korrigiert.

16 In acht Artikeln der Cistercian Studies Bd. 18 u. 19, 1983/4 von Fr. Patrick Hart veroffentlicht.
Teiliibersetzung von mir: Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden. Hrsg. von G.
Ruhbach u. J. Sudbrack. Miinchen 1989, 500-509; daraus die Zitate. In meinem Besitz befindet
sich eine Fotokopie des von Merton selbst intensiv durchgearbeiteten Manuskripts.



Josef Sudbrack 438

LAuch die christliche Mystik kennt, wie andere mystische Traditionen, die
Suche nach dem Inneren Selbst. Doch die christliche Einschdtzung des Selbst
ist wesentlich vom Zen-Buddhismus unterschieden.

Im Zen scheint es bedeutungslos zu sein, hinter das Innere Selbst zu gelan-
gen. Im Christentum ist das Innere Selbst nur Stufe zum Gewifiwerden von
Gott. Der Mensch ist Bild Gottes; sein Inneres Selbst gleicht einem Spiegel, in
dem nicht Gott sich selbst, sondern wir Gott sehen kénnen. Wenn wir in uns ein-
kehren, finden wir unser wahres Selbst; und wenn wir hinter das ,Innere Ich’
gehen, befinden wir uns auf dem Weg zur unendlichen Dunkelheit, in der wir
dem |Ich-bin‘ des Allmdchtigen begegnen. Wir wissen von dem unendlichen,
metaphysischen Abgrund zwischen Gottes Sein und dem Sein der Seele, zwi-
schen dem ,Ich’ des Alimdchtigen und unserem inneren Ich‘. Paradoxerweise
existiert unser innerstes Sein in Gott und Gott wohnt in ihm — und zugleich muf3
man zwischen der Erfahrung des eigenen inneren Seins und der Erfahrung un-
terscheiden, in der Gott selbst sich uns in und durch unser Innerstes Selbst
zeigt. Wir miissen wissen, daf3 der Spiegel unterschieden ist vom Bild ... Solche
subtilen Erfahrungen konnen nicht mit Metaphern zugedeckt werden. Taulers
Wort vom ,Grund® ist hilfreich, weil es die Vorstellung von etwas nahelegt, das
fiir unser Sein Fundament bedeutet — wie ein Fels, auf dem alles andere auf-
ruht. Aber dieser geistliche ,Fels* hort dann auf, Fels zu sein, und wird durch-
sichtig, ganz und gar Licht. Es ist, als ob er beides wdre: Fels und Luft, Erdbo-
den und Atmosphdre.*

Die Gottesmystik der Kontemplation

Weil diese Gotteskontemplation den Urgrund der Wirklichkeit spiegelt, iiber-
steigt sie die Logik von Sprache und Denken bis zum Paradox von: zugleich
Grund und Atmosphire, Fels und Licht. Merton will — in aller oft bewiesenen
Offenheit zur nicht-christlichen Mystik — seine Erfahrung auf dem Hintergrund
der christlichen Tradition verstehen. Deshalb beruft er sich in diesem seinem
,.Testament“ auf eine ,,Wolke“ christlicher Zeugen und greift stindig die Dis-
kussion der Mystik-Experten auf. Stets bleibt das Ubersteigen des ,,inneren
Selbst mit all seiner Erfahrung Strukturprinzip der Gotteserfahrung. So
schreibt er:

., Der hl. Johannes vom Kreuz bringt dieses Freisein von anderem unter den
Gesamttitel des ,Glaubens‘. Glauben ist nach ihm tatsdchlich eine ,dunkle
Nacht’, in der wir Gott begegnen.“

Dazu zitiert er den Kirchenlehrer der Mystik selbst:

,Dieses liebevolle, dunkle Erkennen, unter welchem wir uns den Glauben zu
denken haben, dient in diesem Leben der gottlichen Vereinigung, so wie das



Kontemplation — Andacht zur Wirklichkeit 439

Licht der Glorie im jenseitigen Leben das Mittel zur klaren Anschauung Gottes
ist."

Aber da es um die Ursprungssituation der Endlichkeit der Welt aus der Un-
endlichkeit der Schopfermacht geht, bleibt es ein stindiger Kampf mit der
Sprache, die hier gemeinte Erfahrung ins rationale Wort zu bringen. Deshalb
greift Johannes vom Kreuz bewuft zur Poesie'’, in der er seine Erfahrung rich-
tiger ausgesprochen weil} als in den nachfolgenden, theologischen Erdrterun-
gen. Auch Thomas Merton sollte zuerst als ,,Dichter gewiirdigt werden, ehe
man seiner kontemplativen Erfahrung nachgeht.

Die reflektierende Darstellung seiner Gottes-Kontemplation aber, die er in
dem Manuskript ,Jnnere Erfahrung® unternimmt, gleicht einem Kristall mit
vielen spiegelnden Flichen, die jede einen Zug der einen fiilligen Erfahrung
wiedergibt. In der Gesamtheit seiner Flichen fiihrt der Kristall zur Ahnung die-
ser Gottes-Erfahrung. Eine einzelne Fliche fiir sich isoliert aber, wie z.B. die
der ,,gegenstandslosen Bewufitseinsleere* oder des Einsseins mit dem Absolu-
ten, kann zum Irrtum fithren.

Thomas Merton 1aBt uns, wie ein Kiinstler, in diesem ,,Testament” am
Reichtum (den vielen Flichen des einen Kristalls) der einen Gotteserfahrung
teilnehmen: Die grundsitzliche Spiegelsituation (des eigenen zum gottlichen
Ich); die Offenheit zum groBeren Geheimnis; das Erfahrungswissen vom eige-
nen Nicht-Wissen; deshalb die Bereitschaft zum Dialog und die Offenheit zum
Weiter-Lernen; das Eingebettet-Sein in die grofere Tradition, die ein selbstlo-
ses Sich-Vertiefen in fremde Erfahrungen erfordert, wie es Merton praktiziert
hat. Hierbei wird auch die Einheitserfahrung mit dem Géttlichen, die ,,Unio
Mystica* wichtig:

. Weil unser innerstes ,Ich’ das vollkommene Bild von Gott ist, findet man,
wenn das ,Ich' wach wird, in sich selbst die Gegenwart von dem, dessen Bild es
ist. Und — in einem Paradox jenseits aller menschlichen Ausdrucksmaoglichkei-
ten gesagt —Gott und die Seele scheinen nur ein einziges ,Ich‘ zu haben. Sie at-
men und leben und handeln als ein einziger.*

Doch erst in der Harmonie mit dem ganzen Phénomen, im Kristall des Le-
bens, bestitigt sich ihre Wahrheit.

Andacht zur Wirklichkeit

Und darin zeigt sich ein weiterer Zug der Kontemplation, fiir den Thomas
Merton vorbildlich ist. Der Welterfolg seiner Schriften — angefangen von der

'7 Seine ,,Vorrede* zum ,,Geistlichen Gesang“ an Ana de Jesus ist ein unerreichtes Zeugnis des
Gott-Erfahrenen zum Sprechen iiber die Gottes-Erfahrung.



Josef Sudbrack 440

Bekehrungsgeschichte im ,,Berg der sieben Stufen® — liegt nicht zuletzt an der
so kontemplativen Hingabe, mit der er den Wirklichkeiten der Welt begegnete
und sie beschrieb. Das oben erwihnte Buch'® bringt schone Beispiele fiir die
wahrhaft kontemplative Genialitit, mit der Merton den Dingen dieser Welt be-
gegnete: Es gehort zur Entwicklung seiner Spiritualitit, daB diese ,,Wirklich-
keiten* immer mehr Platz in seinem Leben bekommen, ohne daf3 Einsamkeit
und Stille weniger wichtig geworden wéren. Als ihm ein Freund eine Kamera
schenkte, machte er Natur-Aufnahmen von Baumrinde oder Moos, woraus ein
eindrucksvolles Buch entstand. Dichtung — fremde wie eigene — begleiteten al-
le seine Tage. Auch die SchluBiszene seines Lebens, als er sich in eine Kran-
kenschwester verliebte, Kontakte mit ihr suchte, sie in Gedichten anhimmelte
— ohne daB er, wofiir alles spricht'®, den gesetzlichen Zolibat verletzte —, zeigt
einen Menschen mit kontemplativer Offenheit zur Wirklichkeit.

In einem Hymnus, wie man den Text ,,Hagia Sophia“®, , Heilige Weisheit‘
nennen muf, feiert er die Schonheit dieser Welt und 14dt ein zu ihrer Kontem-
plation, zur ,,Andacht vor der Wirklichkeit, Andacht zur Wirklichkeit.

In den Dingen steckt eine unerschopfliche Siifie und Reinheit, ein Schwei-
gen, das eine Quelle des Tuns und der Freude ist. In wortloser Giite quillt es
empor und fliefit mir aus den nie gesehenen Wurzeln alles geschaffenen Seins
zu. Es heifit mich zdrtlich willkommen und begrifit mich mit unbeschreiblicher
Demut. Dies ist sowohl mein eigenes Sein, meine eigene Natur, als auch das
Geschenk des Denkens und der Kunstfertigkeit meines Schopfers in mir selbst.
Es spricht zur mir als Hagia Sophia, spricht zu mir als meine Schwester, die
Weisheit.*

Und dann 148t er im Licht, in der Atmosphire dieser ,,Weisheit* die Schon-
heiten unserer geschaffenen Welt aufleuchten.

»Alle Vollkommenheiten der geschaffenen Dinge sind auch in Gott, und dar-
um ist Er zugleich Vater und Mutter. Als Vater steht Er in einsamer Mdchtigkeit
da, umhiillt von Dunkelheit. Als Mutter durchwirkt Er mit seinem Leuchten al-
les und taucht alle Seine Geschopfe in barmherzige Zdrtlichkeit und in Licht.
Das Alldurchwirkende Leuchten Gottes ist Hagia Sophia ...“

50 Jahre vorher band Teilhard de Chardin in einem &hnlich begeisterten
Text, ,,Hymne an das Ewig Weibliche*?', die Kontemplation der Unendlichkeit
Gottes zusammen mit der kontemplativen Hingabe an die endlichen Schénhei-
ten dieser unserer Welt.

18 Ein Tor zum Himmel ist iiberall. Zeiten der Stille. Freiburg 21999,

19 Man muB dies im Zusammenhang mit seiner groBlen Asienreise sehen, aut der er starb, wihrend
der er in Verehrung den Vertretern des hinduistischen und buddhistischen Ménchtums begegne-
te.

20 Ein Tor zum Himmel ist iiberall, 123-131 .

2 Mit einem Kommentar von H. de Lubac. Ubertragen von H. U. v. Balthasar. Einsiedein 1968.



Kontemplation — Andacht zur Wirklichkeit 441

Zweifelsohne kannte Merton diesen Text. Und mit Teilhard de Chardin war
er davon iiberzeugt, dal beides untrennbar verkniipft ist: Die kontemplative
Liebe zu den Dingen dieser Welt, die ihre unbesiegbare Kraft darin hat, daf ihr
Geheimnis griindet im Urgeheimnis Gottes. Die kontemplative, sehnsiichtige
Liebe zu Gott, die immer neu entflammt wird von der ,,Hagia Sophia®, dem
»Ewig Weiblichen®, das als Gottes Gegenwart in den Dingen dieser Welt, im
Menschen, den ich liebe, in meiner eigenen Tiefe zu mir spricht. Schon in
,»Wahrhaft beten* schrieb Merton?:

., Kein Mensch wird dadurch zum Kontemplativen, dafs er die wahrnehmba-
ren Wirklichkeiten einfach ,ausléscht’ und allein mit sich im Dunkeln bleibt. Er
ist nicht in der ,Gegenwart des Transzendenten', sondern eines Idols: seiner
eigenen selbstgefilligen Person. Das ist die Versuchung, die jene befdllt, die
Biicher iiber die Mystik lesen, ohne sie zu verstehen. Alle Paradoxe iiber den
kontemplativen Weg kénnen auf ein einziges zurtickgefiihrt werden: ohne
Verlangen sein heifit, von einem so grofien Verlangen geleitet zu werden, daf3 es
unbegreiflich ist. Die wahre Leere transzendiert alle Dinge und ist doch in
allen enthalten. Wenigstens fiir den christlichen Kontemplativen ist das
Kennzeichen der Leere reine Liebe, reine Freiheit. Es ist Liebe um der Liebe
willen.*

Gegen Ende seines Lebens wird diese Beschreibung von Kontemplation
dichier #:

.Die Liebe ist eine Intensivierung des Lebens, eine Erfiillung, eine Fiille,
eine Ganzheit des Lebens. Der Mensch transzendiert sich selbst in der Begeg-
nung, im Antworten und in der Kommunion mit dem Gegeniiber. Das ist der ei-
gentliche Sinn, fiir den wir in die Welt gekommen sind: diese Kommunion, die-
se Selbst-Transzendenz. Wir werden nie ganz wirklich sein, wenn wir uns nie in
die Liebe fallen lassen.*

22 Ebenfalls in der schénen Anthologie: Ein Tor zum Himmel ist iiberall. Man vergleiche dies mit
dem Ergebnis einer (Zen)-Konlemplation, wie es der Zen-Priester Daizen (B. A. Victoria) in dem
erschreckenden, auf Tatsachen beruhenden Buch: Zen, Nationalismus und Krieg, schildert; s.
Gul 78 (1999), 397 £.

2 In seinem Testament, /nnere Erfahrung, s. Anm. 16.





