Aus Erfahrung heraus denken?

Theologie als Gotteszeugenschaft bei Franz Rosenzweig

Bernhard Griimme, Drensteinfurt

Was ist der anthentische Ort der Theologie? Jiirgen Habermas hat im Hin-
blick auf das Werk Martin Heideggers die These vertreten, die Wahrheit ei-
ner Theorie sei nicht nur von der konkreten praktischen Existenz ihres Den-
kers zu unterscheiden, sondern grundsétzlich davon ablosbar. Eine Theorie
sei auch dann wahr, wenn ihr das Leben desjenigen, der sie hervorgebracht
hat, nicht entspreche. So beeintrichtige die zeitweilige Unterstiitzung der
nationalsozialistischen Machthaber durch Heidegger nicht dessen philoso-
phiegeschichtlichen Rang.' Doch liBt sich, so streitbar diese These bereits
philosophisch sein mag,? eine dhnliche Trennung zwischen Denken und
Leben, zwischen Theorie und Erfahrung anch noch fiir die Theologie anf-
rechterhalten?

Dem soll ansgehend vom Entwurf der Theologie als Weisheit bei Bona-
ventura (I) durch die Analyse des Offenbarungsdenkens Franz Rosen-
zweigs (2) nachgegangen werden.

1. Die Einheit von Denken und Leben

In seinem Itinerarium, seinem Pilgerbuch der Seele zu Gott, beschreibt Bo-
naventura die unzertrennliche Einheit von Lebensvollzug und Theologie
als das Wahrheitskriterinm der Theologie. Damit wiirde er der von Haber-
mas behaupteten Trennung von Theorie und Existenz energisch widerspre-
chen. Zum Theologietreiben geniige eben nicht ,Lesung ohne Salbung,
Betrachtung ohne Andacht, Forschen ohne Bewunderung, umsichtiges Er-
wigen ohne Jubel, Fleil ohne Frommigkeit, Wissen ohne Liebe, Einsicht

!'J. Habermas, Heidegger — Werk und Weltanschauung, in: V. Farias, Heidegger und der Na-
tionalsozialismus. Frankfurt a.M. 1989, 11-37; hier: 32ff.

2Vgl. B. Griimme, ,,Er hat dir gesagt, o Mensch, was gut ist*. Aspekte einer messianischen
Erkenntnistheorie bei Franz Rosenzweig, in: Orientierung 7 (1996) 78—84; hier: 83; ferner
zum wahrheitstheorelischen Diskussionsstand A. Kreiner, Ende der Wahrheit? Zum Wahr-
heitsverstdndnis in Philosophie und Theologie. Freiburg i.Br. 1992; L.B. Puntel, Wahrheits-
theorien in der neueren Philosophie. Eine kritisch-systematische Darstellung. Darmstadt
1993.



Aus Erfahrung heraus denken? 443

ohne Demut*“.? Theologie beschrinke sich nicht auf die Verstandestitig-
keit. An der Lebensgeschichte des Franz von Assisi weist Bonaventura
nach, dass es ein Wissen gibt, das in der Praxis des Glaubens erst gewonnen
wird und sich in der Praxis selbst auswirkt. Das aber verwickelt das theolo-
gisierende Subjekt in seinem individuellen Erfahrungskontext und seiner
verantwortlichen Freiheit unmittelbar in den Vollzug der Theologie selbst.
Statt sich mit blossem Wissenschaftswissen zu begniigen, wird die Lebens-
praxis des Denkers zum Ort der Theologie. Theologische Wissenschaft hat
deshalb den Ubergang zu vollziehen ,,vom Eifer der Wissenschaft zum Ei-
fer der Heiligkeit, und vom Eifer der Heiligkeit zum Eifer der Weisheit*.*
Theologie ist als Weisheit zu betreiben, die ihre Kraft auch aus einem ,,ar-
gumentum ex pietate bezieht, aus einem Argument aus dem praktischen
Lebenszusammenhang heraus: ,,In theologischen Fragen bedeutet prakti-
sche Bewihrung im konkreten Vollzug der Nachfolge zugleich theoretische
Richtigkeit*.> Bonaventuras Theologiekonzept erhebt folglich die Nachfol-
ge zum theologischen Prinzip, dem sowohl erkenntnistheoretischer Rang
als auch die Bedeutung einer Bewihrungsinstanz fiir die Wahrheit einer
theologischen Theorie zukommt.

Im Horizont eines solchen weisheitlichen Theologiekonzepts zentriert
sich die Theologie nicht um fachwissenschaftliche Erkenntnisse, die ja
auch von Nichtgldubigen oder auch im Rahmen eines methodischen Athe-
ismus erlangt werden konnen. Jeder systematisch-wissenschaftlichen Re-
flexion iiber den Glauben liegt vielmehr ,.cine neue Glaubenserfahrung
(Spiritualitdt) zugrunde*,* wobei diese Spiritualitit als Nachfolgepraxis
naher qualifiziert wird. Theologie geht aus der ,,Erfahrung der Gnade*
(Karl Rahner) hervor und weist in sie ein. Johann Baptist Metz hat dement-
sprechend die Bedeutung der Lebenspraxis fiir die Theologie selbst einge-
scharft und den Gottesgedanken als praktischen Gedanken aufgewiesen.
Die praktische Verfasstheit christologischen Wissens macht die Nachfolge-

3 Bonaventura, Pilgerbuch der Seele zu Gott. Die Zuriickfiihrung der Kiinste auf die Theolo-
gie. Eingeleiltet, libersetzl und erlduterl von J. Kaup. Miinchen 1961, 49 (Itin.Prol. 4; V 296),
vgl. K. Rahner, Die Lehre von den ., Geistlichen Sinnen* im Mittelalter, in: ders., Schriften
zur Theologie XII. Einsiedeln 1975, 137-173; H. Schaliick, Armut und Heil. Eine Untersu-
chung iiber den Armutsgedanken in der Theologie Bonaventuras. Miinchen 1971; K. Hem-
merle, Theologie als Nachfolge. Bonaventura — ein Weg fiir heute. Freiburg i.Br. 1975; M.
Schneider, Theologie als Biographie. Eine dogmatische Grundlegung. St. Ottilien 1997,
46-61.

+ Bonaventura, Das Sechstagewerk. Ubersetzl und eingeleilet von W. Nyssen. Miinchen
1964, 587 (Hex XIX, 3; V 420.

% Schneider, Theologie (Anm. 3), 47; vgl. R. Guardini, Das argumentum ex pietate beim hl.
Bonaventura und Anselms Dezenzbeweis, in: ThGl 14 (1962) 156—165.

¢ L. Bakker, Freiheit und Erfahrung. Wiirzburg 1970, 306.



Bernhard Griimme 444

praxis zum grundlegenden Bestandteil der Christologie.” Im Hexaemeron
beschreibt Bonaventura den Vorgang des gldubigen Erkennens in der Nach-
folge als Verdhnlichung des Franziskus mit Jesus im Sinne der gldubigen
Selbstiiberantwortung an Gott.* Erfahrung und Denken, Biographie und
Theologie sind damit zu einer unlosbaren Einheit gebracht, wie sich auch
im Kontext zeitgendssischer Theologie etwa an Dietrich Bonhoeffer oder
auch an Karl Rahner demonstrieren lieBe, der nicht nur ,,Lese-, sondern zu-
gleich auch Lebemeister war.’

Die Hermeneutik, die Lehre des Verstehens, hat einen hermeneutischen
Zirkel aufgewiesen, in dem sich Subjekt und Objekt des Verstehens bewe-
gen. Verstehen ist immer schon geprégt von jenen geschichtlichen Zusam-
menhéngen, in denen auch das Verstehensobjekt steht, so dass es ein reines,
von Lebensumstinden unabhingiges Verstehen nicht geben kann.'® Eine
solche Einheit von Lebensgeschichte und Theorie aber, wie wir sie eben
herausgestellt haben, radikalisiert noch die Einbindung des denkenden
Subjekts in dessen Denken, insofern sich im Leben die Lehre verwirklicht
wie auch umgekehrt das Leben auf die Lehre zuriickwirkt.!!

Was aber verlangt dies dem Denker selbst ab? Und wie ist das bislang le-
diglich allgemein umrissene Verhidltnis zwischen Erfahrung und Denken
niher zu fassen? Die Virulenz dieser Fragen wird sofort deutlich, stellt man
die Beobachtung Hans-Georg Gadamers in Rechnung, nach der der Begriff

7 Vgl. 1.B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Fun-
damentaltheologie. Mainz 1977, 44-57, ders., Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der
Nachfolge. Freiburg i.Br. 1977, 40—44.

® Vgl. Bonaventura, Sechstagewerk (Anm. 4); zur extasis und ablatio vgl. Schneider, Theo-
logie (Anm. 3), 51ff.

9 G. Haeffner, Christsein im Denken. Zu Heideggers Kritik der ,,christlichen Philosophie*,
in: ThPh 68 (1993) 1-24; hier: 22. Vgl. zur theologischen Relevanz der Biographiefor-
schung St. Klein, Theologie und empirische Biographieforschung. Stutigart 1994; H.U.v.
von Balthasar, Theologie und Heiligkeit, in: ders., Verbum caro. Einsiedeln 1960, 195-225;
J. Konda, Das Verhdltnis von Theologie und Heiligkeit im Werk H.U. von Balthasars (BDS
9). Wiirzburg 1991; M. Schneider, Der dunkle Gott in der Mystik, in: W. Beinert (Hg.), Gott
— ratlos vor dem Bdsen? (QD 177). Freiburg i. Br. 1999, 173-216; hier: 211-216. Zu Bon-
hoeffer T.R. Peters, Die Prdsenz des Politischen in der Theologie Dietrich Bonhoeffers.
Miinchen 1976; zu Rahner J.B. Metz, Den Glauben lernen und lehren. Dank an Karl Rahner.
Miinchen 1984; K.P. Fischer, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners.
Freiburg 1.Br. 1974; B. Griimme, ,,Noch ist die Trdne nicht weggewischt von jeglichem
Angesicht*. Uberlegungen zur Rede von Erldsung bei Karl Rahner und Franz Rosenzweig
(MthA 43). Altenberge 1996, 15-40.541-549.

°Vgl. H.G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Tiibingen 1965

" Dies 148t sich philosophischerseits an Walter Benjamin aufweisen; vgl. O. John, Forz-
schrittskritik und Erinnerung. Walter Benjamin, ein Zeuge der Gefahr, in: E. Arens u.a.
(Hg.), Erinnerung — Befreiung — Solidaritdt. Benjamin, Marcuse, Habermas und die politi-
sche Theologie. Diisseldorf 1991, 13-80.



Aus Erfahrung heraus denken? 445

,Erfahrung® zu den ,,unavfgeklirtesten Begriffen* zu zdhlen sei.’> Anhand
des Denkens Franz Rosenzweigs soll hier eine mogliche Antwort versucht
werden, die allerdings bei dem fraglichen Problem sein Leben gerade nicht
ausblenden darf.

2. Rosenzweigs Entdeckung des Offenbarungsglaubens

Wie sein Hauptwerk ,,Der Stern der Erlgsung* unter Beweis stellt, ist Franz
Rosenzweig (1886-1929) gewiB kein Theologe.'” Zwar nennt Rosenzweig
seinen ,,Stern‘* einmal einen Bibelkommentar ,,unter Weglassung des Tex-
tes* (GS I 1196). Weil aber die biblisch gemeinte Offenbarung sich durch
das unerwartete Ereignis einer Andersheit, also durch das dialogische Be-
ziehungsgeschehen zwischen Welt, Gott und Mensch, hindurchvermittelt,
darf der ,,Stern* niemals ungebrochen theologisch interpretiert werden.'
Und doch wird der Leser des ,,Stern der Erlosung® schnell feststellen, dass
dieses Buch sich einer gewohnlichen Lektiire entzieht. Man versteht ihn
nicht, wenn man ihn von vorne bis hinten liest. Wie die Jahresringe eines
Baumes um dessen Herz ist der in 3 Biichern entworfene ,,Stern der Erlo-
sung* um das Ereignis der Offenbarung herum aufgebaut, das er im Mittel-
teil anhand des im biblischen Hohen Lied formulierten Liebesdialogs zwi-
schen Gott und Mensch entfaltet.'’ Daneben finden sich ebenfalls in der
Briefkorrespondenz Rosenzweigs mehrere Verweise auf eine ihm person-
lich zuteil gewordene Gotteserfahrung. Fiir unsere Fragestellung ist es nun
entscheidend, dass diese lebensgeschichtliche und die theoretische Fokus-
sierung auf die Offenbarung in engster wechselseitiger Einheit zv einander
stehen. Die Ausrichtung des Denkens auf die Offenbarung spiegelt die le-
bensgeschichtliche Erfahrung eines mystischen Gotteserlebnisses wider,

12 Gadamer, Wahrheit und Methode (Anm. 10), 329.

13 Dje Schriften Rosenzweigs werden im Text wie folgt zitiert: GS: F. Rosenzweig, Der
Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften. 1V Bde. (6 Teilbde.). Haag-Dordrecht
1976-1984; DND: Das neue Denken. Einige nachtrdgliche Bemerkungen zum ,,Stern der
Erlosung®, in: GS III 139-161; S: Der Stern der Erlésung. Mit einer Einfiihrung von R.
Mayer und einer Gedenkrede von G. Scholem. Frankfurt a.M. 1990.

!4 Zur Unterscheidung dieses theologischen Offenbarungsbegriffs von dem Begriff einer all-
gemeinen Offenbarung als Beziehungsgeschehen vgl. Grimme, Trdne (Anm. 9),
297-305.344-375; B. Casper, Offenbarung im Denken Franz Rosenzweigs, in: Offenbarung
im Denken Franz Rosenzweigs. Hrsg. v. Bistlum Essen. Essen 1979, 77-117.

'* Vgl. S1. Moses, System und Offenbarung. Die Philosophie Franz Rosenzweigs. Miinchen
1985, 81-101; N.M. Samuelson, Moderne jiidische Philosophie. Eine Einfiihrung. Reinbek
bei Hamburg 1995, 236-305.



Bernhard Griimme 446

das Rosenzweig erst vollends den Ausweg aus einer tiefen existentiellen
und denkerischen Krise erméglichte. 1

Rosenzweig war als ausgebildeter Historiker in der Schule Friedrich
Meineckes vom Historismus geprigt, einer Auffassung, die gegen die gros-
sen geschichtsphilosophischen Konstruktionen etwa eines Hegel jedem ge-
schichtlichen Ereignis die gleiche Bedeutung zugesteht. Jedes Ereignis ist
»unmittelbar zu Gott™ (L. v. Ranke), ist gleich giiltig. Das aber fiihrt fiir Ro-
senzweig zu einem Relativismus, der die Frage nach der Wahrheit auch der
Geschichte letztlich gleichgiiltig mache. Und von dieser Frage nach der
Wahrheit der Geschichte wollte er nicht lassen, trotz der Gefahren fiir die
Wiirde der Freiheit, des menschlichen Leidens, der Geschopflichkeit und
der geschichtlichen Individualitit, die wiederum von Hegels Systemden-
ken her drohen. Denn dieses idealistische System entfaltet sich als eine
. Totalitdt” (E. Levinas), die alles in die Bewegung des Absoluten Geistes
einordnet. Alles ist von dieser Bewegung des Geistes je schon umgriffen,
iberformt, vereinnahmt, wird verstehbar und — gerechtfertigt. Daher riihrt
der Gewaltcharakter dieses Totalititsdenkens.!” Zwar hat auch Rosenzweig
zumindest theoretisch die Moglichkeit erwogen, den ,.Begriff der histo-
risch-iiberhistorischen Offenbarung ins Zentrum der Wissenschaft zu
riicken* (GS III 689). Doch blieb fiir den an Hegel geschulten Autor des
»Stern der Erlosung™ ein verniinftiges Sprechen aus dem Glauben heraus ir-
rational, blieben Philosophie und Glaube streng getrennt.

Dann aber findet in der Nacht des 7.Juli 1913 jenes beriihmte Gesprich
mit Eugen Rosenstock statt, in dem Rosenzweig die wohl entscheidende
Entdeckung seines Lebens machen sollte. Er schreibt im Riickblick an Ru-
dolf Ehrenberg :

,.Deshalb war ich (...) durch Rosenstocks einfaches Bekenntnis (...) mil einem Schlage
entwaffnel. DaB ein Mensch wie Rosenstock mit BewuBtsein Christ war (...), dies warf mir

meine ganze Vorstellung von Christentum, damit aber von Religion iiberhaupt und damit
von meiner Religion, iiber den Haufen™ (GS t 133).

Durch das Beispiel des bewunderten Rosenstock, der den angeblichen
Gegensatz von Offenbarung und Vernunft in seinem Leben verschnte,
stiirzt sein Relativismus endgiiltig zusammen. Was dieses Nachtgesprich
und die Zeit unmittelbar danach erst zu dem schlechthin Initiierenden Be-
griindenden fiir Rosenzweigs weiteres Denken, Leben und Glauben macht,
hat er nur selten autobiographisch dargelegt. Jedenfalls zeigen die wenigen
'®Vgl. N.N. Glatzer, Franz Rosenzweig. His life and thought. New York 1961, 1-32; A. Zak,
Vom reinen Denken zur Sprachvernunft. Uber die Grundmotive der Offenbarungsphiloso-
phie Franz Rosenzweigs. Stuttgart 1987, 18-41.

17 Zu Rosenzweigs Idealismuskritik als Grundlage seines eigenen Alteritéitsdenkens vgl. E.

Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt. Freiburg, Miinchen
1987, 30ft.



Aus Erfahrung heraus denken? 447

bekenntnishaften AuBerungen dazu, dass ein subjektives Erwihlungserleb-
nis hinter jenem Offenbarungsgedanken steht, der fortan zur Grundkatego-
rie seines Werkes wird. 1923 spricht Rosenzweig in einem Brief an Rudolf
Hallo von der ,.einen Wirklichkeit”, die jemanden im Gegensatz zu den
,siebenundneunzigeinhalb Moglichkeiten, die es ,gibt‘, erst wirklich
orientiert und herausgefordert leben 14Bt, weil er sie erfahren hat im ver-
pflichtenden, moglicherweise nur einmal auftretenden ,,groBen Augen-
blick® (GS 1 890), der in vielen kleinen Augenblicken zu bew#hren ist. Mit
einem enthusiastischen Spiritualismus hat das gleichwohl nichts gemein.
Spricht Rosenzweig in diesem Kontext eher von ,,Tod und Auferstehung*
(GS III 586), so konkretisiert er im Riickblick 1920:

,Es ist eine groBe Tat der Gnade, daB Gott mich einmal im Leben aus dem Leben heraus-
gerissen hal. Von Juli bis Seplember 1913 war ich vollig bereit zu sterben — alles in mir sler-
ben zu lassen. Aber das kann nicht zur Regel gemach1 werden. Die meisten Menschen leben
nur einfach ihr Lebensschicksal, ihre Lebenshestimmung und weiter nichis. Es ist das Be-
sondere in uns, daf Gott in unserem Fall nicht nur durch unser Leben zu uns gesprochen hat;

dariiber hinaus hat er das Leben um uns herum einstiirzen lassen wie die Kulissen einer
Thealerdekoration, und auf der leeren Bithne hat er mit uns geredet (GS I 675).

Die mit dieser Entdeckung der Offenbarung einhergehende Entdeckung
des Glaubens wollte Rosenzweig nun auch persénlich nachvollziehen. Er
wollte wie mehrere jiidische Freunde Christ werden, wollte allerdings die-
sen Schritt in bewuBter Anlehnung an die Situation des Urchristentums als
Jude tun. Von nun an unterzog sich Rosenzweig intensiven judaistischen
Studien und nahm vor seiner geplanten Taufe am Rosh-Hashanah- sowie
am Jom Kippur-Gottesdienst am 11. Oktober in einer kleinen Berliner Sy-
nagoge teil. Was sich aber genau dort zutrug, 148t sich héchstens indirekt
erschlieBen. Jedenfalls kommt es nach Rosenzweigs Umkehr zum Offenba-
rungsglauben nochmals zu einer iiberraschenden Wende. In einem Brief an
Rudolf Ehrenberg 1913 vermerkt Rosenzweig:

,Ich bin in langer und, wie ich meine, griindlicher Uberlegung dazu gekommen, meinen

EntschluB} zuriickzunehmen. Er scheint mir nicht mehr notwendig und daher, in meinem
Fall, nicht mehr moglich. Ich bleibe also Jude* (GS I 132f).

3. Erfahrung als Ansatz von Rosenzweigs ,,Neuem Denken*

Doch begab sich Rosenzweig mit dieser ,einzigartige(n; B.G.) Umkehr*
selbst mehr auf einen Weg, als dass die entscheidenden Probleme bereits
bewiltigt gewesen wiren.'® Es galt zum einen, den Weg der ,,Riickkehr und

'® E. Levinas, Aufler sich. Meditationen iiber Religion und Philosophie. Miinchen, Wien
1991, 101.



Bernhard Griimme 448

der Riickeroberung® ins Judentum zu beschreiten.!® Zum anderen galt es
genauer zu durchdenken, wie Philosophie aus glaubender Existenz moglich
sein konne, um die Objektivitit von Wahrheit nicht in subjektivistische Be-
liebigkeit auszuhohlen. Und so entwickelt er aus dieser Gotteserfahrung
und der dadurch motivierten Umkehr zum Glauben heraus sein um die Of-
fenbarung herum angelegtes ,,Neues Denken®, das mit dieser biographisch
erfahrenen Vorgingigkeit der Gotteserfahrung vor dem Denken gerade
denkerisch ernstmacht.?’ Es bricht mit dem alles vereinnahmenden Tota-
litdtsdenken des hegelianischen Idealismus und versteht sich demgegen-
iiber als ,,erfahrende Philosophie” (DND 144), als Nachdenken einer Er-
fahrung, als antwortendes Denken. Der ,,Stern der Erlosung” stellt letztlich
nichts anderes dar als den Versouch, Geschopflichkeit, Individualitit, Ver-
antwortung, Geschichte und nicht zuletzt die messianische Erwartung des
kommenden Gottes fiir deunkerisch ausweisbar, aber eben nicht mehr fiir ab-
leitbar zu halten. Er sieht in der Wirklichkeit das frei gestiftete, dialogi-
sche, von der Erwartung des ,,Heute* hereinbrechenden Gottesreiches zeit-
lich dynamisierte, unerwartete Beziehungsgeschehen zwischen Gott, Welt,
Mensch. Somit liegt die Sinnspitze des Neuen Denkens in der grundsitzli-
chen Abhingigkeit des Denkens von diesem sich ereignenden Ereignis der
Andersheit, also ,,im Bediirfen des anderen und, was dasselbe ist, im Ernst-
nehmen der Zeit” (DND 151f). Der Riickgang auf die Vernunft wird ersetzt
durch den Riickgang auf die geschichtliche Erfahrung. Diese Erfahrung ist
nicht begrifflich zu fassen. Von ihr kann ein Denker nur erzihlen, da er ja
sclbst unter dem unbedingten Zuspruch und dem Anspruch dieser Offenba-
rung steht. Dieser aus Offenbarung gespeiste Ansatz will dialogisches, sich
in der Sprache zutragendes Sprachdenken sein, welches im ,,subjektiven
Standpunkt* (S 57) geschichtlicher Philosophie seinen Ausgangspunkt hat.
Nicht der Philosoph als Ort des Absoluten Geistes, wie ihn Hegel konzi-
piert hatte, sondern der Standpunktphilosoph dominiert das Neue Denken.
Diese Philosophie erwichst aus ,,biographischer Konfession* (GS I 410).
Sie ist immer ein Denken ,fiir jemanden und ,,zu“ jemandem, was ihren
praktischen wie ethischen Kern unter Beweis stellt. Denkt der Denker stets
aus der geschichtlichen Begegnung mit dem anderen Menschen heraus, ist
er selbst in seiner Verantwortung unbedingt herausgefordert.

" E. Levinas, ,,Zwischen zwei Welten“. Der Weg Franz Rosenzweigs; in: G. Fuchs (Hg.),
Zeitgewinn. Messianisches Denken nach Franz Rosenzweig. Frankfurl a.M. 1987, 31-66;
hier: 32.

» {ch beziehe mich im folgenden auf Uberlegungen aus: B. Griimme, Franz Rosenzweig:
Denker der unbedingten Verantwortung, in: StZ 5 (2000) 327-336.



Aus Erfahrung heraus denken? 449

4. Bewidhrte Wahrheit

Mit dieser Abkehr vom Idealismus ist aber zugleich ein verdnderter Wahr-
heitsbegriff angebahnt.?' Der abstrakten Logik steht die Liebe gegeniiber,
der Wahrheit ,,an sich® die Wahrheit , fiir" jemanden. ,,Wahrheit hort so auf,
zu sein, was wahr ,ist‘, und wird das, was als wahr — bewihrt werden will
(DND 158; vgl. S 436ff). Die Liebe zum Du ist nicht der Wahrheitser-
kenntnis nachgeordnet, sondern diese selbst. Erst durch die Bewahrheitung
der Liebe wird ein Gedankenkonstrukt fiir Rosenzweig wahr. Wo diese aus-
bleibt, intensiviert sich jede Theorie nur ,,zur potenzierten — und also falschen
~ Theorie* (GS IV/1, 49).22 Das MaB der investierten Liebe ist zugleich der
Malstab der von Rosenzweig entdeckten Hierarchie der Wahrheiten:

,»Von jenen unwichtigen Wahrheiten des Schlages ,zwei mal zwei ist vier', in denen die
Menschen leicht iibereinstimmen, ohne einen anderen Aufwand als ein biichen Gehirn-
schmalz — beim kleinen Einmaleins etwas weniger, bei der Relativitatstheorie etwas mehr —
fiihrt der Weg iiber die Wahrheiten, die sich der Mensch etwas kosten 148t, hin zu denen, die

er nicht anders bewihren kann als mil dem Opfer seines Lebens, und schlieBlich zu denen,
deren Wahrheit ersl der Lebenseinsatz aller Geschlechter bewihren kann* (DND 159).

Diese Wahrheitskonzeption muf3, um nicht selbstwiderspriichlich zu werden,
Konsequenzen fiir Rosenzweigs Neues Denken selbst haben. Dringt es gerade-
zu dazu, Erkenntnis vornehmlich als ,,Dienst” (GS I 681) an den Mitmenschen
zu begreifen, was Rosenzweig dazu fiihrte, die ihm von F. Meinecke unterbrei-
tete Akademikerkarriere zurlickzuweisen und in der jiidischen Volksbildung
titig zu werden, so iiberantwortet sich der ,,.Stern” selbst am Ende seiner prak-
tischen Bewahrheitung ,,mitten in den Alltag des Lebens* (DND 160) hinein.

Doch die Bewahrheitung erfolgt noch in einem Zusammenhang, der erst
die letzte Sinnspitze der hier aufgeworfenen Frage nach der Einheit von
Denken und Leben beriihrt. Rosenzweigs L.eben war von einer grausamen
fortschreitenden Lihmung gekennzeichnet, die ihn nur wenige Jahre nach
Fertigstellung des ,,Stern* zunehmend ans Bett fesselte und alsbald jede
verbale Verstindigung mit seiner Umgebung verunmoglichte.?* Und doch

2 Vgl. Griimme, Erkenntnistheorie (Anm. 2), 79ff.

22 Was dies konkret bedeutet, erklédrt Rosenzweig so: ,,Wenn Luther am 30. Oktober 1517 ge-
storben wire, so wiaren alle Kiihnheiten seines Romerbriefkommentars auch nur die Extra-
vaganzen eines Spitscholastikers™ (GS 1V/1, 49).

2 Vgl. R. Sesterhenn (Hg.), Das Freie Jiidische Lehrhaus — eine andere Frankfurter Schule.
Miinchen. Ziirich 1987.

2 Das einzig verbliebene Kommunikationsinstrument war eine Maschine, vermittels derer
seine Frau die von Rosenzweig iibermittelten Buchstaben iibertragen konnte. Man muss sich
vorstellen, dass wichtige Briefe und Aufsétze sowie Teile der Bibeliibersetzung so zustande
kamen; vgl. M.G. Goldner, Franz Rosenzweig in seiner Krankheit, in: W. Schmied-Kowar-
zik (Hg.), Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886—1929). Internationaler Kongref3 Kassel
1986. Bd. 1. Freiburg, Miinchen 1988, 327-336.



Bernhard Griimme 450

scheint es so zu sein, als wenn Rosenzweig seine todbringende Krankheit
im Lichte des in seinen Texten so eindriicklich bekundeten Heilsoptimis-
mus erlitten, ausgehalten, ja angenommen hitte; als wenn er das aus der
Verheilung gespeiste ,,Vertrauen® (S 472) im Bestehen seines Leidens ge-
lebt und als wenn er den Tod, wie im Entwurf seiner Vorlesungen am
Frankfurter Jiidischen Lehrhaus reflektiert, mitten in sein Leben genom-
men und darin bereits von dessen Macht ,,Erlosung® erfahren hitte.> Mar-
tin Buber, einer seiner engsten Vertrauten in den letzten Lebensjahren, gibt
davon Kenntnis und deutet zugleich auf die Quelle der eigentiimlichen Hei-
terkeit Rosenzweigs auch in dieser Situation:

,JJch habe in all diesen Leidensjahren an Franz Rosenzweig nichts so sehr bewundert wie
sein Licheln. Es war kein zustandegebrachtes, kein geisterzeugtes Licheln; es stieg auf aus
der untersten Echtheit der Kreatur. Es war nicht iiberlegen und nicht resigniert, es war gldu-
big und gegenwirtig. Die Scherze, die fast auf jeder Seite seiner Bemerkungen zu meinen

Ubersetzungsmanuskriplen standen, waren richtige natiirliche Scherze und doch wie Dank,
ja, wie Dankgebete*.2®

Was hier deutlich wird, ist die Hochststufe dessen, was Rosenzweig als
vollendete Form geschichtlicher Wahrheitserkenntnis bezeichnet hat. Der
Dienst, den sein darin bewihrtes Denken und Leben leistet, ist der des
Gotteszeugnisses. Noch an seiner Grenze bezeugt sein faktisch gelebtes
Leben die Erfahrung, die am Anfang seiner denkerischen Existenz steht:
die Erfahrung der Offenbarung und ihres Heilsversprechens. So wurde er,
wie es G. Scholem formuliert, zum Martyrer seiner eigenen Wahrheit, aus
dessen Stummheit der ,,Laut der Worte des lebendigen Gottes“ zu verneh-
men war.”’ Vorbereitet in seiner Figur des Standpunktphilosophen bringt
Rosenzweig damit sein theoretisches Werk und seine Biographie in eine
wohl nur selten anderswo in dieser Dichte verschmolzene Einheit. Die
,~hollenwegpflasternden Vorsitze* (GS I 640), mit denen er den ,,Stern* en-
den sieht, hat er fiir sich befolgt. In diesem prizisen Sinne hat sich Rosen-
zweigs Denken autobiographisch zugetragen. Leben und Werk kénnen ein-
zig zusammen verstanden werden, wie auch E. Levinas betont, der in den
Arbeiten Rosenzweigs nichts anderes als das ,,Werk eines Lebens* aus-
macht.?®

B Nur wer das BewuBtsein des Todes ins Leben hineingenommen hat und es dort hegt nicht
als Grenze des Lebens, sondern ,media in vita‘, —~ nur der lebt wirklich, nur dessen Leben ist
ewig, — erl6st von der Macht des Todes* (GS III 589).

26 M. Buber, Fiir die Sache der Treue, in: H. Meyer, Ein Buch des Gedenkens. Berlin 1930,
28-30; hier: 30.

27 G. Scholem, Franz Rosenzweig und sein Buch ,,Der Stern der Eridsung* (1930), in: S
523-549; hier: 548; vgl. M. Susman, Franz Rosenzweig, in: Meyer, Buch (Anm. 26), 8-27.
8 Levinas, Welten (Anm. 19), 36.



Aus Erfahrung heraus denken? 451

5. Theologie aus der Gotteszeugenschaft heraus

Wurde eingangs die existentielle Erfahrung als Fundament der Gottesrede
in biographischer wie in systematischer Hinsicht aufgewiesen, wurde dar-
iiber hinaus die untrennbare Einheit von Erfahrung und Denken, von Got-
tesrede und Lebensgeschichte herausgestellt, so 14t sich nun von Rosen-
zweigs messianischer Erkenntnistheorie her dieser Erfahrungsbegriff ge-
nauer qualifizieren. Die Gottesrede ist nicht schon dann erfahrungsgeleitet,
wenn sie aus der Erfahrung eines Beriihrtwerdens durch Gott hervorgeht
und sich das Denken systematisch um diese Erfahrung herum gruppiert.
Vielmehr wird die Gottesrede erfahrungsgeleitet, wo sie aus der Lebensge-
schichte heraus zum praktischen Gotteszeugnis wird. Theologie wire dann
mehr als eine bloBe Wissenschaft, die ihr Wissen allein begrifflich tradier-
te. Sie wire Theorie einer Praxis der Gott und den Nichsten zugewendeten
Liebe und in diesem prézisen Sinne ,,,ars vivendi* “.?’ Fiir diese lebensge-
schichtliche Vermittlung von Erkenntnis und Lebenspraxis ist es entschei-
dend, dass die Theologie gerade um ihrer Erfahrungsbezogenheit wie um
ihrer Wissenschaftlichkeit willen sich als Theologie des praktischen Got-
teszeugnisses explizieren mufl. M. Schneider hat aus der Beschéftigung mit
christlichen Mystikern heraus den Begriff der ,theologischen Existenzen®
geprigt. In deren Lebensgeschichte expliziere sich eine ,,exemplarische
Lebens-Theologie” von dogmatischem Rang, insofern sie sich als mys-
tagogische Wegweisung in das Geheimnis Gottes hinein aus der Praxis der
Nachfolge heraus entfalte.*® Wenn jedoch Theologie kein abgeschlossenes
System von Antworten sein kann, da es immer wieder von der ,,Liebesspra-
che Gottes durchkreuzt wird“,*' wenn Gottes Logos ,,nicht besessen und
definitiv festgestellt sein, sondern beim Gehen des Nachfolge-Weges je neu
verstanden, entdeckt und befolgt werden* will,*? wire von Rosenzweigs
Lebensgeschichte her freilich unbedingt zu lernen, dass christliche Theolo-
gie um ihrer eigenen Wahrheit willen jeder christozentrischen Engfiihrung
widersprechen und sich fiir Beispiele gelebter jiidischer Gotteszeugen-
schaft offen halten muss.

» Schneider, Theologie (Anm. 3), 37.

* A.a.0,19.

1 A.a.0. 38.

2 J. Werbick, Den Glauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie. Freiburg i.Br. 2000,
867.





