
Aus Erfahrung heraus denken? 
Theologie als Gotteszeugenschaft bei Franz Rosenzweig 

Bernhard Grümme, Drensteinfurt 

Was ist der authentische Ort der Theologie? Jürgen Habermas hat im Hin- 
blick auf das Werk Martin Heideggers die These vertreten, die Wahrheit ei- 
ner Theorie sei nicht nur von der konkreten praktischen Existenz ihres Den- 
kers zu unterscheiden, sondern grundsätzlich davon ablösbar. Eine Theorie 
sei auch dann wahr, wenn ihr das Leben desjenigen, der sie hervorgebracht 
hat, nicht entspreche. So beeinträchtige die zeitweilige Unterstützung der 
nationalsozialistischen Machthaber durch Heidegger nicht dessen philoso- 
phiegeschichtlichen Rang.1 Doch läßt sich, so streitbar diese These bereits 
philosophisch sein mag,2 eine ähnliche Trennung zwischen Denken und 
Leben, zwischen Theorie und Erfahrung auch noch für die Theologie auf- 
rechterhalten? 

Dem soll ausgehend vom Entwurf der Theologie als Weisheit bei Bona- 
ventura (1) durch die Analyse des Offenbarungsdenkens Franz Rosen- 
zweigs (2) nachgegangen werden. 

1. Die Einheit von Denken und Leben 

In seinem Itinerarium, seinem Pilgerbuch der Seele zu Gott, beschreibt Bo- 
naventura die unzertrennliche Einheit von Lebensvollzug und Theologie 
als das Wahrheitskriterium der Theologie. Damit würde er der von Haber- 
mas behaupteten Trennung von Theorie und Existenz energisch widerspre- 
chen. Zum Theologietreiben genüge eben nicht •Lesung ohne Salbung, 
Betrachtung ohne Andacht, Forschen ohne Bewunderung, umsichtiges Er- 
wägen ohne Jubel, Fleiß ohne Frömmigkeit, Wissen ohne Liebe, Einsicht 

1 J. Habermas, Heidegger - Werk und Weltanschauung, in: V. Farias, Heidegger und der Na- 
tionalsozialismus. Frankfurt a.M. 1989, 11-37; hier: 32ff. 
2 Vgl. B. Grümme, •Er hat dir gesagt, o Mensch, was gut ist". Aspekte einer messianischen 
Erkenntnistheorie bei Franz Rosenzweig, in: Orientierung 7 (1996) 78-84; hier: 83; ferner 
zum wahrheitstheoretischen Diskussionsstand A. Kreiner, Ende der Wahrheit? Zum Wahr- 
heitsverständnis in Philosophie und Theologie. Freiburg i.Br. 1992; L.B. Puntel, Wahrheits- 
theorien in der neueren Philosophie. Eine kritisch-systematische Darstellung. Darmstadt 
1993. 



Aus Erfahrung heraus denken? AA1> 

ohne Demut".3 Theologie beschränke sich nicht auf die Verstandestätig- 
keit. An der Lebensgeschichte des Franz von Assisi weist Bonaventura 
nach, dass es ein Wissen gibt, das in der Praxis des Glaubens erst gewonnen 
wird und sich in der Praxis selbst auswirkt. Das aber verwickelt das theolo- 
gisierende Subjekt in seinem individuellen Erfahrungskontext und seiner 
verantwortlichen Freiheit unmittelbar in den Vollzug der Theologie selbst. 
Statt sich mit blossem Wissenschaftswissen zu begnügen, wird die Lebens- 
praxis des Denkers zum Ort der Theologie. Theologische Wissenschaft hat 
deshalb den Übergang zu vollziehen •vom Eifer der Wissenschaft zum Ei- 
fer der Heiligkeit, und vom Eifer der Heiligkeit zum Eifer der Weisheit".4 

Theologie ist als Weisheit zu betreiben, die ihre Kraft auch aus einem •ar- 
gumentum ex pietate" bezieht, aus einem Argument aus dem praktischen 
Lebenszusammenhang heraus: •In theologischen Fragen bedeutet prakti- 
sche Bewährung im konkreten Vollzug der Nachfolge zugleich theoretische 
Richtigkeit".5 Bonaventuras Theologiekonzept erhebt folglich die Nachfol- 
ge zum theologischen Prinzip, dem sowohl erkenntnistheoretischer Rang 
als auch die Bedeutung einer Bewährungsinstanz für die Wahrheit einer 
theologischen Theorie zukommt. 

Im Horizont eines solchen weisheitlichen Theologiekonzepts zentriert 
sich die Theologie nicht um fachwissenschaftliche Erkenntnisse, die ja 
auch von Nichtgläubigen oder auch im Rahmen eines methodischen Athe- 
ismus erlangt werden können. Jeder systematisch-wissenschaftlichen Re- 
flexion über den Glauben liegt vielmehr •eine neue Glaubenserfahrung 
(Spiritualität) zugrunde",6 wobei diese Spiritualität als Nachfolgepraxis 
näher qualifiziert wird. Theologie geht aus der •Erfahrung der Gnade" 
(Karl Rahner) hervor und weist in sie ein. Johann Baptist Metz hat dement- 
sprechend die Bedeutung der Lebenspraxis für die Theologie selbst einge- 
schärft und den Gottesgedanken als praktischen Gedanken aufgewiesen. 
Die praktische Verfasstheit christologischen Wissens macht die Nachfolge - 

3 Bonaventura, Pilgerbuch der Seele zu Gott. Die Zurückführung der Künste auf die Theolo- 
gie. Eingeleitet, übersetzt und erläutert von J. Kaup. München 1961,49 (Itin.Prol. 4; V 296); 
vgl. K. Rahner, Die Lehre von den •Geistlichen Sinnen" im Mittelalter, in: ders., Schriften 
zur Theologie XII. Einsiedeln 1975, 137-173; H. Schalück, Armut und Heil. Eine Untersu- 
chung über den Armutsgedanken in der Theologie Bonaventuras. München 1971; K. Hem- 
merle, Theologie als Nachfolge. Bonaventura - ein Weg für heute. Freiburg i.Br. 1975; M. 
Schneider, Theologie als Biographie. Eine dogmatische Grundlegung. St. Ottilien 1997, 
46-61. 
4 Bonaventura, Das Sechstagewerk. Übersetzt und eingeleitet von W. Nyssen. München 
1964, 587 (Hex XIX, 3; V 420. 
5 Schneider, Theologie (Anm. 3), 47; vgl. R. Guardini, Das argumentum ex pietate beim hl. 
Bonaventura und Anselms Dezenzbeweis, in: ThGl 14 (1962) 156-165. 
6 L. Bakker, Freiheit und Erfahrung. Würzburg 1970, 306. 



Bernhard Gramme 444 

praxis zum grundlegenden Bestandteil der Christologie.7 Im Hexaemeron 
beschreibt Bonaventura den Vorgang des gläubigen Erkennens in der Nach- 
folge als Verähnlichung des Franziskus mit Jesus im Sinne der gläubigen 
Selbstüberantwortung an Gott.8 Erfahrung und Denken, Biographie und 
Theologie sind damit zu einer unlösbaren Einheit gebracht, wie sich auch 
im Kontext zeitgenössischer Theologie etwa an Dietrich Bonhoeffer oder 
auch an Karl Rahner demonstrieren ließe, der nicht nur •Lese-, sondern zu- 
gleich auch Lebemeister" war.9 

Die Hermeneutik, die Lehre des Verstehens, hat einen hermeneutischen 
Zirkel aufgewiesen, in dem sich Subjekt und Objekt des Verstehens bewe- 
gen. Verstehen ist immer schon geprägt von jenen geschichtlichen Zusam- 
menhängen, in denen auch das Verstehensobjekt steht, so dass es ein reines, 
von Lebensumständen unabhängiges Verstehen nicht geben kann.10 Eine 
solche Einheit von Lebensgeschichte und Theorie aber, wie wir sie eben 
herausgestellt haben, radikalisiert noch die Einbindung des denkenden 
Subjekts in dessen Denken, insofern sich im Leben die Lehre verwirklicht 
wie auch umgekehrt das Leben auf die Lehre zurückwirkt." 

Was aber verlangt dies dem Denker selbst ab? Und wie ist das bislang le- 
diglich allgemein umrissene Verhältnis zwischen Erfahrung und Denken 
näher zu fassen? Die Virulenz dieser Fragen wird sofort deutlich, stellt man 
die Beobachtung Hans-Georg Gadamers in Rechnung, nach der der Begriff 

7 Vgl. J.B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Fun- 
damentaltheologie. Mainz 1977, 44-57; ders., Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der 
Nachfolge. Freiburg i.Br. 1977, 40-44. 
8 Vgl. Bonaventura, Sechstagewerk (Anm. 4); zur extasis und ablatio vgl. Schneider, Theo- 
logie (Anm. 3), 5Iff. 
9 G. Haeffner, Christsein im Denken. Zu Heideggers Kritik der •christlichen Philosophie", 
in: ThPh 68 (1993) 1-24; hier: 22. Vgl. zur theologischen Relevanz der Biographiefor- 
schung St. Klein, Theologie und empirische Biographieforschung. Stuttgart 1994; H.U.v. 
von Balthasar, Theologie und Heiligkeit, in: ders., Verbum caro. Einsiedeln 1960, 195-225; 
J. Konda, Das Verhältnis von Theologie und Heiligkeit im Werk H.U. von Balthasars (BDS 
9). Würzburg 1991; M. Schneider, Der dunkle Gott in der Mystik, in: W. Beinert (Hg.), Gott 
- ratlos vor dem Bösen? (QD 177). Freiburg i. Br. 1999, 173-216; hier: 211-216. Zu Bon- 
hoeffer T.R. Peters, Die Präsenz des Politischen in der Theologie Dietrich Bonhoeffers. 
München 1976; zu Rahner J.B. Metz, Den Glauben lernen und lehren. Dank an Karl Rahner. 
München 1984; K.P. Fischer, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rahners. 
Freiburg i.Br. 1974; B. Grümme, •Noch ist die Träne nicht weggewischt von jeglichem 
Angesicht". Überlegungen zur Rede von Erlösung bei Karl Rahner und Franz Rosenzweig 
(MthA43). Altenberge 1996, 15^*0.541-549. 
10 Vgl. H.G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Tübingen 1965 
11 Dies läßt sich philosophischerseits an Walter Benjamin aufweisen; vgl. O. John, Fort- 
schrittskritik und Erinnerung. Walter Benjamin, ein Zeuge der Gefahr, in: E. Arens u.a. 
(Hg.), Erinnerung - Befreiung - Solidarität. Benjamin, Marcuse, Habermas und die politi- 
sche Theologie. Düsseldorf 1991, 13-80. 



Aus Erfahrung heraus denken? 445 

,Erfahrung' zu den •unaufgeklärtesten Begriffen" zu zählen sei.12 Anhand 
des Denkens Franz Rosenzweigs soll hier eine mögliche Antwort versucht 
werden, die allerdings bei dem fraglichen Problem sein Leben gerade nicht 
ausblenden darf. 

2. Rosenzweigs Entdeckung des Offenbarungsglaubens 

Wie sein Hauptwerk •Der Stern der Erlösung" unter Beweis stellt, ist Franz 
Rosenzweig (1886-1929) gewiß kein Theologe.13 Zwar nennt Rosenzweig 
seinen •Stern" einmal einen Bibelkommentar •unter Weglassung des Tex- 
tes" (GS I 1196). Weil aber die biblisch gemeinte Offenbarung sich durch 
das unerwartete Ereignis einer Andersheit, also durch das dialogische Be- 
ziehungsgeschehen zwischen Welt, Gott und Mensch, hindurchvermittelt, 
darf der •Stern" niemals ungebrochen theologisch interpretiert werden.14 

Und doch wird der Leser des •Stern der Erlösung" schnell feststellen, dass 
dieses Buch sich einer gewöhnlichen Lektüre entzieht. Man versteht ihn 
nicht, wenn man ihn von vorne bis hinten liest. Wie die Jahresringe eines 
Baumes um dessen Herz ist der in 3 Büchern entworfene •Stern der Erlö- 
sung" um das Ereignis der Offenbarung herum aufgebaut, das er im Mittel- 
teil anhand des im biblischen Hohen Lied formulierten Liebesdialogs zwi- 
schen Gott und Mensch entfaltet.15 Daneben finden sich ebenfalls in der 
Briefkorrespondenz Rosenzweigs mehrere Verweise auf eine ihm persön- 
lich zuteil gewordene Gotteserfahrung. Für unsere Fragestellung ist es nun 
entscheidend, dass diese lebensgeschichtliche und die theoretische Fokus- 
sierung auf die Offenbarung in engster wechselseitiger Einheit zu einander 
stehen. Die Ausrichtung des Denkens auf die Offenbarung spiegelt die le- 
bensgeschichtliche Erfahrung eines mystischen Gotteserlebnisses wider, 

12 Gadamer, Wahrheit und Methode (Anm. 10), 329. 
13 Die Schriften Rosenzweigs werden im Text wie folgt zitiert: GS: F. Rosenzweig, Der 
Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften. IV Bde. (6 Teilbde.). Haag-Dordrecht 
1976-1984; DND: Das neue Denken. Einige nachträgliche Bemerkungen zum •Stern der 
Erlösung", in: GS III 139-161; S: Der Stern der Erlösung. Mit einer Einführung von R. 
Mayer und einer Gedenkrede von G. Scholem. Frankfurt a.M. 1990. 
14 Zur Unterscheidung dieses theologischen Offenbarungsbegriffs von dem Begriff einer all- 
gemeinen Offenbarung als Beziehungsgeschehen vgl. Grümme, Träne (Anm. 9), 
297-305.344-375; B. Casper, Offenbarung im Denken Franz Rosenzweigs, in: Offenbarung 
im Denken Franz Rosenzweigs. Hrsg. v. Bistum Essen. Essen 1979, 77-117. 
15 Vgl. St. Moses, System und Offenbarung. Die Philosophie Franz Rosenzweigs. München 
1985, 81-101; N.M. Samuelson, Moderne jüdische Philosophie. Eine Einführung. Reinbek 
bei Hamburg 1995, 236^305. 



Bernhard Gramme 446 

das Rosenzweig erst vollends den Ausweg aus einer tiefen existentiellen 
und denkerischen Krise ermöglichte.16 

Rosenzweig war als ausgebildeter Historiker in der Schule Friedrich 
Meineckes vom Historismus geprägt, einer Auffassung, die gegen die gros- 
sen geschichtsphilosophischen Konstruktionen etwa eines Hegel jedem ge- 
schichtlichen Ereignis die gleiche Bedeutung zugesteht. Jedes Ereignis ist 
•unmittelbar zu Gott" (L. v. Ranke), ist gleich gültig. Das aber führt für Ro- 
senzweig zu einem Relativismus, der die Frage nach der Wahrheit auch der 
Geschichte letztlich gleichgültig mache. Und von dieser Frage nach der 
Wahrheit der Geschichte wollte er nicht lassen, trotz der Gefahren für die 
Würde der Freiheit, des menschlichen Leidens, der Geschöpflichkeit und 
der geschichtlichen Individualität, die wiederum von Hegels Systemden- 
ken her drohen. Denn dieses idealistische System entfaltet sich als eine 
•Totalität" (E. Levinas), die alles in die Bewegung des Absoluten Geistes 
einordnet. Alles ist von dieser Bewegung des Geistes je schon umgriffen, 
überformt, vereinnahmt, wird verstehbar und - gerechtfertigt. Daher rührt 
der Gewaltcharakter dieses Totalitätsdenkens.17 Zwar hat auch Rosenzweig 
zumindest theoretisch die Möglichkeit erwogen, den •Begriff der histo- 
risch-überhistorischen Offenbarung ins Zentrum der Wissenschaft zu 
rücken" (GS III 689). Doch blieb für den an Hegel geschulten Autor des 
•Stern der Erlösung" ein vernünftiges Sprechen aus dem Glauben heraus ir- 
rational, blieben Philosophie und Glaube streng getrennt. 

Dann aber findet in der Nacht des 7.Juli 1913 jenes berühmte Gespräch 
mit Eugen Rosenstock statt, in dem Rosenzweig die wohl entscheidende 
Entdeckung seines Lebens machen sollte. Er schreibt im Rückblick an Ru- 
dolf Ehrenberg : 

•Deshalb war ich (...) durch Rosenstocks einfaches Bekenntnis (...) mit einem Schlage 
entwaffnet. Daß ein Mensch wie Rosenstock mit Bewußtsein Christ war (...), dies warf mir 
meine ganze Vorstellung von Christentum, damit aber von Religion überhaupt und damit 
von meiner Religion, über den Haufen" (GS I 133). 

Durch das Beispiel des bewunderten Rosenstock, der den angeblichen 
Gegensatz von Offenbarung und Vernunft in seinem Leben versöhnte, 
stürzt sein Relativismus endgültig zusammen. Was dieses Nachtgespräch 
und die Zeit unmittelbar danach erst zu dem schlechthin Initiierenden Be- 
gründenden für Rosenzweigs weiteres Denken, Leben und Glauben macht, 
hat er nur selten autobiographisch dargelegt. Jedenfalls zeigen die wenigen 
16 Vgl. N.N. Glatzer, Franz Rosenzweig. His life and thought. New York 1961, 1-32; A. Zak, 
Vom reinen Denken zur Sprachvernunft. Über die Grundmotive der Offenbarungsphiloso- 
phie Franz Rosenzweigs. Stuttgart 1987, 18-41. 
17 Zu Rosenzweigs Idealismuskritik als Grundlage seines eigenen Alteritätsdenkens vgl. E. 
Levinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Freiburg, München 
1987, 30ff. 



Aus Erfahrung heraus denken? 447 

bekenntnishaften Äußerungen dazu, dass ein subjektives Erwählungserleb- 
nis hinter jenem Offenbarungsgedanken steht, der fortan zur Grundkatego- 
rie seines Werkes wird. 1923 spricht Rosenzweig in einem Brief an Rudolf 
Hallo von der •einen Wirklichkeit", die jemanden im Gegensatz zu den 
•siebenundneunzigeinhalb Möglichkeiten, die es ,gibt'", erst wirklich 
orientiert und herausgefordert leben läßt, weil er sie erfahren hat im ver- 
pflichtenden, möglicherweise nur einmal auftretenden •großen Augen- 
blick" (GS I 890), der in vielen kleinen Augenblicken zu bewähren ist. Mit 
einem enthusiastischen Spiritualismus hat das gleichwohl nichts gemein. 
Spricht Rosenzweig in diesem Kontext eher von •Tod und Auferstehung" 
(GS III 586), so konkretisiert er im Rückblick 1920: 
•Es ist eine große Tat der Gnade, daß Gott mich einmal im Leben aus dem Leben heraus- 

gerissen hat. Von Juli bis September 1913 war ich völlig bereit zu sterben - alles in mir ster- 
ben zu lassen. Aber das kann nicht zur Regel gemacht werden. Die meisten Menschen leben 
nur einfach ihr Lebensschicksal, ihre Lebensbestimmung und weiter nichts. Es ist das Be- 
sondere in uns, daß Gott in unserem Fall nicht nur durch unser Leben zu uns gesprochen hat; 
darüber hinaus hat er das Leben um uns herum einstürzen lassen wie die Kulissen einer 
Theaterdekoration, und auf der leeren Bühne hat er mit uns geredet" (GS I 675). 

Die mit dieser Entdeckung der Offenbarung einhergehende Entdeckung 
des Glaubens wollte Rosenzweig nun auch persönlich nachvollziehen. Er 
wollte wie mehrere jüdische Freunde Christ werden, wollte allerdings die- 
sen Schritt in bewußter Anlehnung an die Situation des Urchristentums als 
Jude tun. Von nun an unterzog sich Rosenzweig intensiven judaistischen 
Studien und nahm vor seiner geplanten Taufe am Rosh-Hashanah- sowie 
am Jom Kippur-Gottesdienst am 11. Oktober in einer kleinen Berliner Sy- 
nagoge teil. Was sich aber genau dort zutrug, läßt sich höchstens indirekt 
erschließen. Jedenfalls kommt es nach Rosenzweigs Umkehr zum Offenba- 
rungsglauben nochmals zu einer überraschenden Wende. In einem Brief an 
Rudolf Ehrenberg 1913 vermerkt Rosenzweig: 

•Ich bin in langer und, wie ich meine, gründlicher Überlegung dazu gekommen, meinen 
Entschluß zurückzunehmen. Er scheint mir nicht mehr notwendig und daher, in meinem 
Fall, nicht mehr möglich. Ich bleibe also Jude" (GS I 132f). 

3. Erfahrung als Ansatz von Rosenzweigs •Neuem Denken" 

Doch begab sich Rosenzweig mit dieser •einzigartige(n; B.G.) Umkehr" 
selbst mehr auf einen Weg, als dass die entscheidenden Probleme bereits 
bewältigt gewesen wären.18 Es galt zum einen, den Weg der •Rückkehr und 

18 E. Levinas, Außer sich. Meditationen über Religion und Philosophie. München, Wien 
1991, 101. 



Bernhard Gramme 448 

der Rückeroberung" ins Judentum zu beschreiten.19 Zum anderen galt es 
genauer zu durchdenken, wie Philosophie aus glaubender Existenz möglich 
sein könne, um die Objektivität von Wahrheit nicht in subjektivistische Be- 
liebigkeit auszuhöhlen. Und so entwickelt er aus dieser Gotteserfahrung 
und der dadurch motivierten Umkehr zum Glauben heraus sein um die Of- 
fenbarung herum angelegtes •Neues Denken", das mit dieser biographisch 
erfahrenen Vorgängigkeit der Gotteserfahrung vor dem Denken gerade 
denkerisch ernstmacht.20 Es bricht mit dem alles vereinnahmenden Tota- 
litätsdenken des hegelianischen Idealismus und versteht sich demgegen- 
über als •erfahrende Philosophie" (DND 144), als Nachdenken einer Er- 
fahrung, als antwortendes Denken. Der •Stern der Erlösung" stellt letztlich 
nichts anderes dar als den Versuch, Geschöpflichkeit, Individualität, Ver- 
antwortung, Geschichte und nicht zuletzt die messianische Erwartung des 
kommenden Gottes für denkerisch ausweisbar, aber eben nicht mehr für ab- 
leitbar zu halten. Er sieht in der Wirklichkeit das frei gestiftete, dialogi- 
sche, von der Erwartung des •Heute" hereinbrechenden Gottesreiches zeit- 
lich dynamisierte, unerwartete Beziehungsgeschehen zwischen Gott, Welt, 
Mensch. Somit liegt die Sinnspitze des Neuen Denkens in der grundsätzli- 
chen Abhängigkeit des Denkens von diesem sich ereignenden Ereignis der 
Andersheit, also •im Bedürfen des anderen und, was dasselbe ist, im Ernst- 
nehmen der Zeit" (DND 15 lf). Der Rückgang auf die Vernunft wird ersetzt 
durch den Rückgang auf die geschichtliche Erfahrung. Diese Erfahrung ist 
nicht begrifflich zu fassen. Von ihr kann ein Denker nur erzählen, da er ja 
selbst unter dem unbedingten Zuspruch und dem Anspruch dieser Offenba- 
rung steht. Dieser aus Offenbarung gespeiste Ansatz will dialogisches, sich 
in der Sprache zutragendes Sprachdenken sein, welches im •subjektiven 
Standpunkt" (S 57) geschichtlicher Philosophie seinen Ausgangspunkt hat. 
Nicht der Philosoph als Ort des Absoluten Geistes, wie ihn Hegel konzi- 
piert hatte, sondern der Standpunktphilosoph dominiert das Neue Denken. 
Diese Philosophie erwächst aus •biographischer Konfession" (GS I 410). 
Sie ist immer ein Denken •für" jemanden und •zu" jemandem, was ihren 
praktischen wie ethischen Kern unter Beweis stellt. Denkt der Denker stets 
aus der geschichtlichen Begegnung mit dem anderen Menschen heraus, ist 
er selbst in seiner Verantwortung unbedingt herausgefordert. 

19 E. Levinas, •Zwischen zwei Welten". Der Weg Franz Rosenzweigs; in: G. Fuchs (Hg.), 
Zeitgewinn. Messianisches Denken nach Franz Rosenzweig. Frankfurt a.M. 1987, 31-66; 
hier: 32. 
20 Ich beziehe mich im folgenden auf Überlegungen aus: B. Grümme, Franz Rosenzweig: 
Denker der unbedingten Verantwortung, in: StZ 5 (2000) 327-336. 



Aus Erfahrung heraus denken? 449 

4. Bewährte Wahrheit 

Mit dieser Abkehr vom Idealismus ist aber zugleich ein veränderter Wahr- 
heitsbegriff angebahnt.21 Der abstrakten Logik steht die Liebe gegenüber, 
der Wahrheit •an sich" die Wahrheit •für" jemanden. •Wahrheit hört so auf, 
zu sein, was wahr ,ist', und wird das, was als wahr - bewährt werden will" 
(DND 158; vgl. S 436ff). Die Liebe zum Du ist nicht der Wahrheitser- 
kenntnis nachgeordnet, sondern diese selbst. Erst durch die Bewahrheitung 
der Liebe wird ein Gedankenkonstrukt für Rosenzweig wahr. Wo diese aus- 
bleibt, intensiviert sich jede Theorie nur •zur potenzierten - und also falschen 
- Theorie" (GS IV/1, 49).22 Das Maß der investierten Liebe ist zugleich der 
Maßstab der von Rosenzweig entdeckten Hierarchie der Wahrheiten: 

•Von jenen unwichtigen Wahrheiten des Schlages ,zwei mal zwei ist vier', in denen die 
Menschen leicht übereinstimmen, ohne einen anderen Aufwand als ein bißchen Gehirn- 
schmalz - beim kleinen Einmaleins etwas weniger, bei der Relativitätstheorie etwas mehr - 
führt der Weg über die Wahrheiten, die sich der Mensch etwas kosten läßt, hin zu denen, die 
er nicht anders bewähren kann als mit dem Opfer seines Lebens, und schließlich zu denen, 
deren Wahrheit erst der Lebenseinsatz aller Geschlechter bewähren kann" (DND 159). 

Diese Wahrheitskonzeption muß, um nicht selbstwidersprüchlich zu werden, 
Konsequenzen für Rosenzweigs Neues Denken selbst haben. Drängt es gerade- 
zu dazu, Erkenntnis vornehmlich als •Dienst" (GS 1681) an den Mitmenschen 
zu begreifen, was Rosenzweig dazu führte, die ihm von F. Meinecke unterbrei- 
tete Akademikerkarriere zurückzuweisen und in der jüdischen Volksbildung 
tätig zu werden,23 so überantwortet sich der •Stern" selbst am Ende seiner prak- 
tischen Bewahrheitung •mitten in den Alltag des Lebens" (DND 160) hinein. 

Doch die Bewahrheitung erfolgt noch in einem Zusammenhang, der erst 
die letzte Sinnspitze der hier aufgeworfenen Frage nach der Einheit von 
Denken und Leben berührt. Rosenzweigs Leben war von einer grausamen 
fortschreitenden Lähmung gekennzeichnet, die ihn nur wenige Jahre nach 
Fertigstellung des •Stern" zunehmend ans Bett fesselte und alsbald jede 
verbale Verständigung mit seiner Umgebung verunmöglichte.24 Und doch 

21 Vgl. Grümme, Erkenntnistheorie (Anm. 2), 79ff. 
22 Was dies konkret bedeutet, erklärt Rosenzweig so: •Wenn Luther am 30. Oktober 1517 ge- 
storben wäre, so wären alle Kühnheiten seines Römerbriefkommentars auch nur die Extra- 
vaganzen eines Spätscholastikers" (GS IV/1, 49). 
23 Vgl. R. Sesterhenn (Hg.), Das Freie Jüdische Lehrhaus - eine andere Frankfurter Schule. 
München. Zürich 1987. 
24 Das einzig verbliebene Kommunikationsinstrument war eine Maschine, vermittels derer 
seine Frau die von Rosenzweig übermittelten Buchstaben übertragen konnte. Man muss sich 
vorstellen, dass wichtige Briefe und Aufsätze sowie Teile der Bibelübersetzung so zustande 
kamen; vgl. M.G. Goldner, Franz Rosenzweig in seiner Krankheit, in: W. Schmied-Kowar- 
zik (Hg.), Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929). Internationaler Kongreß Kassel 
1986. Bd. 1. Freiburg, München 1988, 327-336. 



Bernhard Gramme 450 

scheint es so zu sein, als wenn Rosenzweig seine todbringende Krankheit 
im Lichte des in seinen Texten so eindrücklich bekundeten Heilsoptimis- 
mus erlitten, ausgehalten, ja angenommen hätte; als wenn er das aus der 
Verheißung gespeiste •Vertrauen" (S 472) im Bestehen seines Leidens ge- 
lebt und als wenn er den Tod, wie im Entwurf seiner Vorlesungen am 
Frankfurter Jüdischen Lehrhaus reflektiert, mitten in sein Leben genom- 
men und darin bereits von dessen Macht •Erlösung" erfahren hätte.25 Mar- 
tin Buber, einer seiner engsten Vertrauten in den letzten Lebensjahren, gibt 
davon Kenntnis und deutet zugleich auf die Quelle der eigentümlichen Hei- 
terkeit Rosenzweigs auch in dieser Situation: 

•Ich habe in all diesen Leidensjahren an Franz Rosenzweig nichts so sehr bewundert wie 
sein Lächeln. Es war kein zustandegebrachtes, kein geisterzeugtes Lächeln; es stieg auf aus 
der untersten Echtheit der Kreatur. Es war nicht überlegen und nicht resigniert, es war gläu- 
big und gegenwärtig. Die Scherze, die fast auf jeder Seite seiner Bemerkungen zu meinen 
Übersetzungsmanuskripten standen, waren richtige natürliche Scherze und doch wie Dank, 
ja, wie Dankgebete".26 

Was hier deutlich wird, ist die Höchststufe dessen, was Rosenzweig als 
vollendete Form geschichtlicher Wahrheitserkenntnis bezeichnet hat. Der 
Dienst, den sein darin bewährtes Denken und Leben leistet, ist der des 
Gotteszeugnisses. Noch an seiner Grenze bezeugt sein faktisch gelebtes 
Leben die Erfahrung, die am Anfang seiner denkerischen Existenz steht: 
die Erfahrung der Offenbarung und ihres Heilsversprechens. So wurde er, 
wie es G. Scholem formuliert, zum Märtyrer seiner eigenen Wahrheit, aus 
dessen Stummheit der •Laut der Worte des lebendigen Gottes" zu verneh- 
men war.27 Vorbereitet in seiner Figur des Standpunktphilosophen bringt 
Rosenzweig damit sein theoretisches Werk und seine Biographie in eine 
wohl nur selten anderswo in dieser Dichte verschmolzene Einheit. Die 
•höllenwegpflasternden Vorsätze" (GS 1640), mit denen er den •Stern" en- 
den sieht, hat er für sich befolgt. In diesem präzisen Sinne hat sich Rosen- 
zweigs Denken autobiographisch zugetragen. Leben und Werk können ein- 
zig zusammen verstanden werden, wie auch E. Levinas betont, der in den 
Arbeiten Rosenzweigs nichts anderes als das •Werk eines Lebens" aus- 
macht.28 

25 •Nur wer das Bewußtsein des Todes ins Leben hineingenommen hat und es dort hegt nicht 
als Grenze des Lebens, sondern ,media in vita', - nur der lebt wirklich, nur dessen Leben ist 
ewig, - erlöst von der Macht des Todes" (GS III 589). 
26 M. Buber, Für die Sache der Treue, in: H. Meyer, Ein Buch des Gedenkens. Berlin 1930, 
28-30; hier: 30. 
27 G. Scholem, Franz Rosenzweig und sein Buch •Der Stern der Erlösung" (1930), in: S 
523-549; hier: 548; vgl. M. Susman, Franz Rosenzweig, in: Meyer, Buch (Anm. 26), 8-27. 
28 Levinas, Welten (Anm. 19), 36. 



Aus Erfahrung heraus denken? 451 

5. Theologie aus der Gotteszeugenschaft heraus 

Wurde eingangs die existentielle Erfahrung als Fundament der Gottesrede 
in biographischer wie in systematischer Hinsicht aufgewiesen, wurde dar- 
über hinaus die untrennbare Einheit von Erfahrung und Denken, von Got- 
tesrede und Lebensgeschichte herausgestellt, so läßt sich nun von Rosen- 
zweigs messianischer Erkenntnistheorie her dieser Erfahrungsbegriff ge- 
nauer qualifizieren. Die Gottesrede ist nicht schon dann erfahrungsgeleitet, 
wenn sie aus der Erfahrung eines Berührtwerdens durch Gott hervorgeht 
und sich das Denken systematisch um diese Erfahrung herum gruppiert. 
Vielmehr wird die Gottesrede erfahrungsgeleitet, wo sie aus der Lebensge- 
schichte heraus zum praktischen Gotteszeugnis wird. Theologie wäre dann 
mehr als eine bloße Wissenschaft, die ihr Wissen allein begrifflich tradier- 
te. Sie wäre Theorie einer Praxis der Gott und den Nächsten zugewendeten 
Liebe und in diesem präzisen Sinne •,ars vivendi'".29 Für diese lebensge- 
schichtliche Vermittlung von Erkenntnis und Lebenspraxis ist es entschei- 
dend, dass die Theologie gerade um ihrer Erfahrungsbezogenheit wie um 
ihrer Wissenschaftlichkeit willen sich als Theologie des praktischen Got- 
teszeugnisses explizieren muß. M. Schneider hat aus der Beschäftigung mit 
christlichen Mystikern heraus den Begriff der •theologischen Existenzen" 
geprägt. In deren Lebensgeschichte expliziere sich eine •exemplarische 
Lebens-Theologie" von dogmatischem Rang, insofern sie sich als mys- 
tagogische Wegweisung in das Geheimnis Gottes hinein aus der Praxis der 
Nachfolge heraus entfalte.30 Wenn jedoch Theologie kein abgeschlossenes 
System von Antworten sein kann, da es immer wieder von der •Liebesspra- 
che Gottes durchkreuzt wird",31 wenn Gottes Logos •nicht besessen und 
definitiv festgestellt sein, sondern beim Gehen des Nachfolge-Weges je neu 
verstanden, entdeckt und befolgt werden" will,32 wäre von Rosenzweigs 
Lebensgeschichte her freilich unbedingt zu lernen, dass christliche Theolo- 
gie um ihrer eigenen Wahrheit willen jeder christozentrischen Engführung 
widersprechen und sich für Beispiele gelebter jüdischer Gotteszeugen- 
schaft offen halten muss. 

29 Schneider, Theologie (Anm. 3), 37. 
30 A.a.O., 19. 
31 A.a.O. 38. 
32 J. Werbick, Den Glauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie. Freiburg i.Br. 2000, 
867. 




