Ortung des Christentums
zwischen den Weltreligionen

Péter Nemeshegyi, Budapest

Wenn jemand die Hilfte seines Lebens als Theologieprofessor und Missionar
im Fernen Osten verbringt, stellt sich ihm die grundlegende Frage: Wo steht ei-
gentlich das Christentum zwischen den Religionen der Welt? Gehort es einem
der Grundtypen der Religion an, oder ist es anderswo geortet? Ich mochte die
vorliegende Studie dieser Frage widmen.

Zwei Grundtypen der Weltanschauung

In der Erklidrung des Zweiten Vatikanischen Konzils iiber das Verhiltnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen heifit es: “Die Menschen erwarten
von den verschiedenen Religionen Antwort auf die ungeldsten Ritsel des Da-
seins, die heute wie von je die Herzen der Menschen im tiefsten bewegen: Was
ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel unseres Lebens? ... Woher kommt das
Leid und welchen Sinn hat es? Was ist der Weg zum wahren Gliick? Was ist der
Tod, das Gericht und die Vergeltung nach dem Tode? Und schlieflich: Was ist
jenes letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen
und wohin wir gehen?*“ (Nostra aetate Nr. 1)

Die groflen wissenssoziologischen Studien von Pitirim Sorokin haben ge-
zeigt, daB} in der westlichen Kultur auf diese Fragen zwei verschiedene Ant-
wort-Typen anzutreffen sind, die wellenartig aufeinander folgen.! Er unter-
scheidet zwei kulturelle Haupttypen, welche er ,,ideational culture* und ,,sen-
sate culture* nennt. In der ersten interessieren sich die Menschen fiir die ewi-
gen Ideen, das Normative, die mystischen Erfahrungen. In der zuletzt genann-
ten sind ihnen das weltliche Gliick und die weltlichen Geniisse wichtig. In der
ersteren Kultur blithen die Religionen, in der letzteren die Naturwissenschaf-
ten. Sorokin zeigt durch Studium der maf3gebenden Denker der einzelnen Epo-
chen, daf} die Kultur der Griechen im 6. Jh. v. Chr. dem Typ der ,,ideational cul-
ture* entspricht. Die Menschen waren tief religios gepréigt. Dem folgte die Zeit
des Hellenismus. Die Religiositét verblafit, die Naturwissenschaften bliihen
auf. Da es aber bei dem zweiten Typ der Kultur keine befriedigenden Antwor-
ten auf die menschlichen Grundfragen gibt, geht das Denken weiter. Solange

'P. A. Sorokin, Social and Cultural Dynamics.4 Bénde. 1937-41.



Péter Nemeshegyi 6

sich das tagliche Leben der Menschen befriedigend gestaltet, dringen sich die
Grundfragen weniger auf. Aber sobald das weltliche Gliick zerbricht, suchen
die Menschen wieder bei den Religionen eine Antwort auf die Grundfragen ih-
rer Existenz. Im Romischen Reich stellte sich das im 2. u. 1. Jahrhundert v.
Chr. ein. Von da an schief3t die Welle steil nach oben: die Leute werden mehr
und mehr religios. Die schnelle Verbreitung des Christentums gehort zu dieser
Welle. Thr Hohepunkt wurde im Hochmittelalter erreicht: fiir die Menschen
war nicht diese Welt, sondern der Himmel und die Holle das Wichtigste.

Vom 14. u. 15. Jahrhundert an setzt eine gegenteilige Bewegung ein. Die
Menschen interessieren sich mehr und mehr fiir diese Welt. Religiositit nimmt
ab, die Naturwissenschaften und die Technik bliihen. Der Tiefpunkt dieser
Welle wurde im 19. Jahrhundert erreicht. Deshalb konnte Auguste Comte die
ganze Geistesentwicklung der Menschheit als einen ,,Aufstieg” von Religion
durch Metaphysik bis zur Herrschaft der Naturwissenschaften beschreiben. Er
wuflte eben nicht, daf er sich gerade in einem Wellental der Geistesgeschichte
befand. Die Katastrophe der zwei Weltkriege hat dann den Fortschrittsoptimis-
mus griindlich zerschlagen. So geht im 20. Jahrhundert die Welle wieder auf-
wirts: Neue religiose Bewegungen, Gruppierungen, Sekten usw. erscheinen in
Hiille und Fiille. Die Naturwissenschaften blithen weiter, aber die Menschen
glauben nicht mehr, da3 diese uns das letztgiiltige Gliick bescheren.

Es ist erfreulich, da3 wir in einem Zeitalter leben, wo sich die Menschen
wieder fiir die letzten Fragen interessieren, denn der an solchen Fragen nicht
interessierte Materialismus verkriippelt den Menschen. Der Mensch ist eben
ein auf Transzendenz ausgerichtetes Wesen, und sein Menschsein verkiimmert,
wenn er diese Dimensionen seines Wesens verdringt. Das Neuaufleben des
Religitsen bei den Menschen ist also zu begriiflen, aber es ist auch wahr, daf3
der ,,Markt* des Religiosen heutzutage verwirrend {ippig ist. In den Buchhand-
lungen sind die Regale ,,Religion mit einer Fiille von Neuerscheinungen bela-
den. Nicht alles ist da reines Gold. Deshalb ist es heute sehr niitzlich und sogar
notwendig, die Haupttypen der Religionen neu zu untersuchen, um dann eine
Ortung des Christentums zwischen den Religionen zu finden.

Zwei Grundtypen der Religion

Religionswissenschaftler pflegen die Religionen in zwei Grundtypen einzutei-
len, ndmlich die mystischen und die prophetischen Religionen?.

Die Propheten begegnen dem transzendenten, lebendigen, allméchtigen,
personlichen, befehlenden, ,,ganz anderen® Gott. Sie glauben an ihn, beten zu

2Vgl. P. Nemeshegyi, Gottesbegriffe und Gotteserfahrungen in Asien, in: Concilium 1977, 148—
154.



Ortung des Christentums zwischen den Weltreligionen 7

ihm, betrachten sich als von ihm gesandt, um seine Taten und seinen Willen zu
verkiinden. Sie glauben, dafl die Welt von Gott geschaffen und deshalb we-
sentlich gut ist. Aber sie brennen von heiligem Zorn gegen die Siinde. Sie be-
trachten die Siinde in sich und in anderen als etwas Gottwidriges, und kdmpfen
gegen sie. Sie leben aus einem vertrauenden Glauben an den liebenden Gott
und streben der von Gott verheiflenen gliicklichen Zukunft entgegen. Aber sie
wissen auch, daf} alle Menschen vor Gottes Richterstuhl erscheinen miissen.

Die bei uns mit einem griechischen Wort ,,Mystiker” genannten Personen er-
fahren ihre Einheit mit dem in ihnen immanenten, schweigenden Absolutum.
Sie wissen, dall nur das Schweigen das Unaussagbare wiirdig lobt. Sie be-
trachten die Welt als einen Schatten oder sogar als eine Illusion, als etwas, das
nicht sein sollte. Sie betrachten gelassen alle Wesen als sich auf verschiedenen
Stufen der Selbstverwirklichung befindend und sind deshalb friedlich und to-
lerant. Sie leben aus einer unaussprechlichen und begliickenden Erfahrung und
fiihlen sich einer schon erfolgten Befreiung sicher.

Reine Typen der prophetischen Religion sind das Judentum und der Islam.
Reine Typen der mystischen Religion sind der Advaita Hinduismus und der
Mahayana Buddhismus. Es gab und gibt freilich auch Mystiker unter den Ju-
den und den Moslems. Aber diese befinden sich am Rand der Orthodoxie, wer-
den sogar manchmal verfolgt und wegen Gotteslédsterung hingerichtet.

Was nun die prophetischen Religionen betrifft, mufl man betonen, daf} in ih-
nen grofle Werte lebendig sind. Es ist wohl kaum notig zu beweisen, wie viel
Gutes und Schones aus Glaube, Hoffnung und Liebe in diesen Religionen ent-
standen ist. Prediger und Theologen des Judentums, des Islams und auch des
Christentums haben diese Werte geniigend gepriesen und unzéhlige Menschen
konnten im Glauben an den sich offenbarenden, personlichen und liebenden
Gott vertrauensvoll leben und sterben. Aber man sollte nicht vergessen, daf die
Vertreter der mystischen Religionen auch auf Schattenseiten der prophetischen
Religionen hinweisen. Sie bedauern die Denkart des fanatischen, selbstgerech-
ten, arroganten Monotheisten mit seiner alles andere verdammenden Besser-
wisserei und Intoleranz. Sie beklagen die aus dieser Mentalitidt stammenden
Religionskriege, Gewalttitigkeiten, Verfolgungen, Zerstorungen von Kultstit-
ten, zwanghafte Bekehrungen. Auguste Comte nannte den Monotheismus ,,ei-
ne westliche Krankheit. Dieses pauschale Urteil kann man nicht gutheif3en,
aber man muf} doch gestehen, daB3 gewisse Erscheinungen eines prophetischen
und jedes Mystische ausschlieBenden Monotheismus krankhaft sind. Das Aus-
schlieen des Mystischen ist schon deshalb ungerechtfertigt, weil die zum my-
stischen Typ gehorenden Religionen auch grofe Werte vermitteln und durch
Jahrtausende vielen Millionen Menschen Giite, Frieden und Hoffnung ge-
schenkt haben.

Der Urgrund der mystischen Religionen ist eine Einheitserfahrung, die sich



Péter Nemeshegyi 8

seit Jahrhunderten bei vielen Menschen wiederholt. Menschen, welche diese
Erfahrung machten, sagen einhellig, daB sie mit Worten unbeschreibbar sei.
Aber wir konnen doch von ihren Berichten einiges iiber diese Erfahrung sagen.

Das mystische Grunderlebnis ist ein plotzliches und wird als Gnade erfah-
ren. Das Bewuf3tsein von Zeit und Raum verschwindet, der Mystiker riihrt an
die Ewigkeit. Oft kommt die Erfahrung nach einer langen asketischen und ethi-
schen Vorbereitung, aber sie ist nicht durch Anstrengungen produzierbar. Die
Erfahrung selbst bringt tiefe Freude und unendlichen Frieden. Alle Probleme
und Zweifel verschwinden. Man fiihlt sich befreit und geborgen in einer un-
endlichen Giite und einem grofen, unsichtbaren Leben. Solch eine Erfahrung
verursacht einen grundsitzlichen Wandel in der Lebensart: Der Mensch wird
freundlich, demiitig, selbstlos, friedfertig, geduldig. Er liebt alle Lebewesen
mit der Giite, die er erfahren hat.

Solche Erfahrungen wurden in den grofien ostlichen Religionen themati-
siert. Im Advaita-Hinduismus wird behauptet, dal der Brahman (die unsagba-
re Urwirklichkeit) und der Atman (des Menschen tiefes Selbst) nicht zwei ver-
schiedene Dinge seien (advaita). Durch die innere Erleuchtung versteht der
Mensch, daf} sein oberflidchliches Ich eine Illusion sei, und sein eigentliches
Selbst sich im Brahman befinde: ,,Du bist Es“ (tat twam asi) — heil3t die Devi-
se. Im Mahayana Buddhismus finden wir dhnliche Gedanken. Das Absolutum
wird hier oft die Leere (sunyata) genannt. Es gibt liberhaupt kein personliches
Ich, nur eine Kette von Befindlichkeiten, welche die Lebewesen im qualvollen
Kreis der Existenzen festhalten. Durch die Erfahrung der Erleuchtung erlischt
die Flamme der Begierde und der Mensch geht in das Nirvana ein. Obwohl der
Ausdruck Nirvana negativ ist, bedeutet er keineswegs einen trostlosen Nihi-
lismus. Der Buddhismus ist eine Hoffnungsreligion. Schon der grofie buddhi-
stische Gelehrte aus dem 8. Jahrhundert, Buddhagosa, sagte: ,,Man darf nicht
behaupten, dafl das Nirvana nicht sei. Das Nirvana ist im hochsten Sinne und
seiner Natur nach etwas Seiendes.” 3

Man sollte die religiosen Werte, die aus solchen Vorstellungen stammen,
hoch einschitzen. Nennen wir einige.

Erstens das Betonen der Innerlichkeit. Das, was im Inneren des Menschen
vor sich geht, ist urspriinglicher und wichtiger als alles AuBere. Nicht das dau-
ernde Reizen der Sinne fiihrt zum Gliick, sondern die Stille und Einkehr ins
Selbst. Statt immerfort nach Objekten zu streben, sollte man den Gedanken-
strom zur Ruhe bringen und die Tiefen des eigenen Subjekts erfahren. Man
muf} nur einen buddhistischen Tempelgarten besuchen, um zu verstehen, was
fiir ein Wert der Kultur der Stille innewohnt.

3 Der Weg zur Reinheit. Zitiert nach H. Dumoulin, Spiritualitit des Buddhismus. Mainz 1995,
171.



Ortung des Christentums zwischen den Weltreligionen 9

Zweitens das Betonen der Loslosung von Anhénglichkeiten. Das krampf-
hafte Streben nach Genuf3, Besitz und Macht fiihrt zu tiefster Unzufriedenheit
und zerstort die menschliche Gesellschaft. Das dngstliche Festhalten an dem,
was unaufhaltsam vergeht, macht den Menschen ungliicklich und verbittert.
Sich vollig loslassen, ,,schon® vergehen — das miissen wir lernen. Schon verge-
hen, wie die Kirschenbliiten, die nicht verwelken, sondern gleich weiflen
Schneeflocken schon zum Boden rieseln.

Drittens lehrt uns diese Religiositit die Einfachheit. Nicht das Anhédufen von
Gegenstinden, Zierden, Floskeln und Tonen fiihrt zu Schonheit und Gliick,
sondern die schlichte Einfachheit. Das unsagbare Numinosum kann nicht
durch crescendo und fortissimo ausgedriickt werden, sondern eben durch das
pianissimo.

Viertens lehrt uns diese Religiositit eine tiefe Solidaritdt mit allen Lebewe-
sen. Die prophetischen Religionen wissen wenig von Pflanzen und Tieren zu
sagen. Nur der Mensch ist ithnen wichtig, dem der allméchtige Gott die Macht
iiber alle anderen Lebewesen iibertragen hat. Man weif} heute, daf} die Mensch-
heit in ihrem Machttaumel die Umwelt zerstort und verschmutzt hat, so dafl wir
selbst unser eigenes Leben in ihr gefihrden. Aber auch nachdem wir heute auf
dieses Problem aufmerksam geworden sind, sind die neuen Stichworte Okolo-
gie und Umweltschutz unzureichend. Als ob die ganze Welt und alle anderen
Lebewesen blol Wohnstitte und Umwelt des Menschen wiren! Nur ein Gefiihl
der verantwortungsvollen Solidaritit mit allen Lebewesen kann eine Wende in
unserem Verhalten ausldsen.

Bei voller Anerkennung dieser Werte mufl man aber auch betonen, daf§ die
ausschlieBlich mystische Einheitsreligion — ebenso wie die ausschlieBlich pro-
phetische — ihre Schattenseiten hat. Wenn nur das rational unaussprechliche
Einheitserlebnis giiltig ist, dann ist der menschliche Verstand desavouiert. Das
ist ein hoher Preis! Noch schwerwiegender ist das Verschwinden der Ich-und-
Du-Beziehung. Wenn alles Ich und Du letztlich verschwindet, wie kann das
buddhistische Mitleid dann noch bedingungslose Liebe sein? Und wenn das
Absolutum nur schweigt und nicht ansprechbar ist, wie kann das liebende
menschliche Herz seine Ruhe finden?

Deshalb ist es sehr interessant zu sehen, wie sich einerseits in den propheti-
schen Religionen die mystischen Erfahrungen doch kundtun. Im Judaismus
konnen wir auf den groBen Strom der Kabbala-Mystiker hinweisen; beim Is-
lam auf den Sufismus. Aber anderseits zerbricht auch in den mystischen 0stli-
chen Religionen die Frommigkeit der Glidubigen jene Grenzen, welche die Ein-
heitsphilosophie setzen will.

In Indien befolgt die Mehrheit der Bevolkerung nicht die Dschanamarga
(Weg des Wissens) des Advaita-Hinduismus, sondern die Bhaktimarga (Weg
der Liebe) des gottgldubigen Hinduismus. Moge hier ein schoner Text eines in-



Péter Nemeshegyi 10

dischen Sannyasi, des Bankey Bihari, stehen, der die Lebensart der Sannyasi-
Heiligen beschreibt:

., Heilige sind nicht Gott, aber sie sind keinen Augenblick fern von ihm.

Heilige leben immer im Herrn und suchen keine Zuflucht aufler bei seinen
Lotustfiifien.

Heilige dienen keinem Konig aufser Gott, sie bekdmpfen keinen Feind aufler
dem Démon.

Heilige bilden keine Organisation, beteiligen sich nicht an Wahlkdmpfen,
streben nicht nach Amtern.

Heilige sind keine Sklaven des Gaumens und sie geben dem Drang des Flei-
sches nie nach.

Heilige haben kein Geschlechtsbewuftsein und werden nie von Leidenschaft
ergriffen.

Heilige heiraten nicht.

Heilige freuen sich stets im Wort.

Heiligen sehen nicht einmal in ihren Trdumen die Welt.

Heilige sind einfach wie Kinder und immer bereit, Leiden anderer zu
erleichtern.

Heilige lieben alle Religionen und ihre Anhdnger.

Heilige sind sanftmiitig und stehen iiber allen Sekten.

Heilige sind selbstlos, bescheiden und demiitig.

Heilige leben das, was sie sagen.

Heilige hassen die Beriihrung mit Geld, wie wenn es ein Skorpion wdre.

Heilige liebdienern den Reichen nicht.

Heiligen halten keine Vorlesungen.

Heilige vermeiden die Gesellschaft der Weltleute und leben nur in Gesell-
schaft von Heiligen.

Heilige lieben.*

Diesem Idealbild des Heiligen fehlt sicher die christliche Weltverantwor-
tung, aber es kann uns doch viele, oft vergessene Wahrheiten lehren.

Wie im Hinduismus, so hat sich auch im Buddhismus ein dhnlicher Durch-
bruch ereignet. Der nur nach seinem eigenen Heil strebende Monch des Thera-
vada-Buddhismus wird im Mahayana-Buddhismus durch den mit allen Lebe-
wesen solidarischen und mitleidigen Bodhisattva ersetzt, Amitabha (japa-
nisch: Amida) und Avalokitesvara (japanisch:Kannon) sind die bedeutendsten
dieser Bodhisattvas. Schon voll zum Eintritt in das Nirvana beféhigt, legen sie
ein grofes Geliibde ab: ,,Ich gehe nicht in den Frieden des Nirvana ein, bis alle

4 B. Bihari, Minstrels of God. Bd. II. Bombay 1956, 289-290.



Ortung des Christentums zwischen den Weltreligionen 11

Lebewesen, die mich vertrauensvoll anrufen, dank meiner Verdienste ebenfalls
in das Nirvana gelangen.*

Am ausgeprigtesten ist diese Mentalitét in der japanischen Amida-Bewe-
gung, der die Mehrzahl der japanischen Buddhisten angehort. Hier wird als
einziges heilsnotwendiges Mittel das vertrauensvolle Gebet an den Bodhisatt-
va gelibt. ,Namu Amida butsu® (Ich tibergebe mich dir, oh Amida-Buddha) —
steigt das Gebet zu ihm empor.

Aus dieser Bodhisattva-Mentalitit erwichst auch ein sehr schones ethisches
Verhalten. Das durch E. Steinkellner iibersetzte Lehrgedicht des Santideva
(685-763) ,Eintritt in den Pfad der Erleuchtung* ist eines der schonsten Do-
kumente dieser Spiritualitit. Ich mochte einige seiner Spriiche zitieren.

,Moge ich in vielfacher Weise allen Wesen niitzen, die der Ather birgt, solange
noch nicht alle erlost sind.* (111, 21)

., Ein Heilkraut moge ich fiir die Kranken sein ... Durch Schauer von Speise und
Trank moge ich die Qual des Hungers und Durstes loschen ... Moge ich den be-
diirftigen Wesen ein unerschopflicher Schatz sein.* (111, 7-9)

Ich mochte mich ,,mit ganzem Herzen zum Diener der Welt machen.* (VI ,125)
»Des anderen Leid mufs ich beseitigen, weil es Leid ist, wie mein eigenes
Leid.“ (VIII, 94)

., Die ungliicklich sind in der Welt, sie alle sind es durch das Verlangen nach ei-
genem Gliick. Die gliicklich sind in der Welt, sie alle sind es durch Verlangen
nach dem Gliick der anderen.” (VIII, 129).

Vom oben Gesagten konnen wir, meines Erachtens nach, zwei Folgerungen
ziehen.

1. Die einseitige Wertung der prophetischen Religion gegen die mystische
oder der mystischen Religion gegen die prophetische ist einseitig und iiber-
heblich. In beiden Typen der Religion finden wir hohe menschliche und re-
ligiose Werte. Keineswegs darf man von der sogenannten prophetischen Of-
fenbarungsreligion her das mystische Einheitserlebnis als Teufelswerk oder
Selbstanbetung abtun, noch von dem mystischen Einheitserlebnis her die
Offenbarungsreligion als Irrweg bezeichnen.

2. Das Faktum, daf in den streng prophetischen Religionen sich immer — oft
im Gegensatz zu der offiziellen Orthodoxie — auch Mystiker befanden, und
das andere Faktum, dal} in den 6stlichen Einheitsreligionen grof3e religidse
Volksbewegungen erscheinen, die klar Ziige des vertrauenden Glaubens an

5 Santideva, Eintritt in das Leben zur Erleuchtung. Ubers. v. E. Steinkellner. Miinchen 2 1989.



Péter Nemeshegyi 12

die personlich verstandene Gottheit und die Liebe zu ihr tragen, zeigen, daf}
diese beiden Typen nicht ausschlielich zu setzen sind. Die Theoretiker der
ostlichen Religionen meinen oft, daf die Ich-und-Du-Beziehung der Gléu-
bigen zum Numinosen nur eine Vorstufe des religiosen Aufstieges sei, die
spiter dem Einheitserlebnis weichen muf3. Aber die immense Verbreitung
dieses vertrauenden und liebenden Glaubens und die schonen Friichte, die
er trigt, lassen eine solche Unterschitzung nicht zu. Wenn nicht alles
tduscht, miiiten diese zwei Typen des Religiosen miteinander in Verbin-
dung treten. Nach diesem Hinweis kénnen wir uns jetzt direkt der Frage der
Ortung des Christentums zwischen den Religionen zuwenden.

Das Christentum als Synthese

Oft wird das Christentum als Offenbarungsreligion dem Typus der propheti-
schen Religionen zugerechnet. Ich meine, das geschieht zu unrecht. Das Chri-
stentum gehort zu keinem der beiden Typen, oder besser gesagt, es ist die Syn-
these der prophetischen und der mystischen Religion. Gott im Christentum ist
ein transzendenter, der sich immanent macht. Dies ist nur moglich, weil der
Gott des Christentums der Dreieine ist, also eine Communio von liebenden
Personen. Weil es in Gott den Sohn gibt, ist wahre Menschwerdung moglich.
Der Sohn lebt ,,vom Vater* ,,zu dem Vater*. Der Mensch lebt ,,von Gott* ,,zu
Gott* und ist das einzige Geschopf auf Erden, das dies weil3 und lebt. Der hoch-
ste Akt menschlichen Lebens ist das Gebet. Ein einpersonlicher Gott, wenn er
Mensch wire, konnte zu niemandem bittend und dankend beten. Und da das
Betenkonnen zum Wesen des Menschen gehort, kann ein einpersonlicher Gott
(oder Gott, der Vater) nicht Mensch werden. Nur der wirklich menschgewor-
dene Sohn kann zu dem Vater beten und so wahrhaftig in einem menschlichen
Leben das Sohnsein ausiiben.

Die Menschwerdung aber geschieht nicht nur fiir den einen Menschen Jesus,
sondern — wie das Glaubensbekenntnis sagt — ,.fiir uns Menschen und fiir unser
Heil“. Das 2. Vaticanum sagt, daf} der Eingeborene sich durch die Menschwer-
dung ,.irgendwie mit jedem Menschen vereint hat (GS 22). Diese Vereinigung
offnet den Weg fiir die Sendung des Heiligen Geistes, der als interpersonale Lie-
be in uns wohnt und uns der gottlichen Natur teilhaftig macht (2 Peter 1 4; DV 2).

Sicher ist das Christentum auch eine prophetische Religion. ,,Viele Male und
auf vielerlei Weise hat Gott einst zu den Vitern gesprochen durch die Prophe-
ten; in dieser Endzeit aber hat er zu uns gesprochen durch den Sohn* (Heb 1,1).
Aber die Areopagus-Rede sagt: ,,Keinem von uns ist Gott fern. Denn in ihm le-
ben wir, bewegen wir uns und sind wir* (Apg 17,27-28). Unzédhlige Male sagt
Paulus, dafl Christus in uns lebt und daf der Heilige Geist in uns wohnt. Die jo-



Ortung des Christentums zwischen den Weltreligionen 13

hanneischen Schriften betonen diese Immanenz noch mehr: ,,Vater, sie (die
Gléubigen) sollen eins sein, wie wir eins sind, ich in ihnen und du in mir. So
sollen sie vollendet sein in der Einheit* (Joh 17,22-23).

Die Theosis (Vergottung-)Lehre der griechischen Kirchenviter entwickelt
diesen Aspekt des Christentums weiter. Auch Augustinus versichert, dafl Gott
tiefer in unserem Inneren sei, als unser Innerstes (intimior intimo meo). Frei-
lich bleibt er auch hoher als unser Hochstes (superior summo meo).

Es ist zu erwarten, dafl diese Wirklichkeiten auch erfahrbar sind, und
tatséchlich gab und gibt es im Christentum immer eine grof8e mystische Tradi-
tion: Origenes, Gregor von Nyssa, Meister Eckhart, Teresa von Avila, Elisa-
beth de la Trinité, um nur einige der groften Namen zu nennen, haben diese
Wirklichkeiten erfahren.

Das christliche Gebet ist also sowohl glaubende und vertrauende Anrede an
Gott wie auch stille Versenkung in die Tiefen der Seele. Was aber dort gefun-
den wird, ist nicht ein urspriinglich schon gottliches Wesen, sondern eine ver-
gottlichte Geschopflichkeit. Deshalb gibt es im Christentum keine Gefahr der
Selbstanbetung. Der Christ weil} sich als wunderbar beschenkt und ist deshalb
voll Dankbarkeit.

Der mystische Aspekt des Christentums wurde und wird oft, zu seinem
groflen Schaden, vernachlissigt. Besonders die Westkirche und in ihr der Pro-
testantismus haben die Transzendenz Gottes so einseitig betont, daf} seine
Immanenz beinahe in Vergessen geraten ist. Der Gnadentrakt beschiftigte sich
mit dem rechtfertigenden géttlichen Richterspruch und mit geschaffenen Gna-
dengaben. Es wurde vergessen, dafl das Wesen der Gnade die liebende Selbst-
mitteilung des dreieinigen Gottes sei. Ein Offenbarungspositivismus wurde
gepflegt, der sich an Worte klammert, und es wurde vergessen, daf} Gott alle
menschlichen Aussagen unendlich iibertrifft. Man kiimpfte intolerant um For-
meln, obwohl die Einheit mit dem Gott liber-in uns (Przywara) unvergleichlich
wichtiger ist. Man vergal} auch, dafl der Logos ,,jeden Menschen erleuchtet*
(Joh 1,9), und daf der Heilige Geist allen Menschen die Moglichkeit gibt, sich
mit dem Mysterium Paschale Christi innerlich zu vereinen (GS 22). Daher die
Gegeniiberstellung des Christentums als der von oben kommenden, absoluten
Offenbarungsreligion mit dem von unten kommenden, blof} natiirlichen Tasten
der anderen Religionen. Als ob nicht alles zugleich von oben und von unten
kidme!

Ein zum Lernen bereiter Dialog mit den grofen Ostlichen Religionen kann
dem Christentum helfen, seine mystischen Tiefen neu zu entdecken. Dies ist
heute hochwichtig. Karl Rahner sagte: ,,der Fromme von morgen wird ein
,Mystiker* sein, einer, der etwas erfahren hat, oder er wird nicht mehr sein® ©

¢ K. Rahner, Frommigkeit heute und morgen, in: GuL 1966, 326-342, hier 335.



Péter Nemeshegyi 14

Wir konnen uns nicht mehr mit der alten Katechismusformel begniigen, laut
der wir deshalb auf Erden sind, um Gott zu kennen, ihn zu lieben, ihm zu die-
nen und so das Heil zu erreichen. Diese Formel konnte auch einen Juden oder
einen Moslem befriedigen. Sagen wir eher mit Gisbert Greshake: ,,Wir sind auf
Erden, um in der uns gewihrten Zeit communial zu werden und an der Com-
munio-Werdung der Schopfung mitzuarbeiten. So — als communiale Men-
schen Gott dhnlich — konnen wir dann auch in alle Ewigkeit am Leben des com-
munialen Gottes teilhaben.”’

Die gottliche Kraft dieser Communio-Werdung ist die Liebe. Deshalb ist es
wahr, daf} die Liebe und ihr Werk ewig verbleibt (GS 39). ,,Reines Lieben ist
Vergottung™ — sagt der ungarische Dichter Sandor Reményik, und der durch die
Selbstmitteilung Gottes vergottete Mensch kann und wird die reine Liebe le-
ben.

7 G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie. Freiburg, Basel, Wien 2 1997,
205.




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.000 842.000]
>> setpagedevice


