
Ortung des Christentums 
zwischen den Weltreligionen
Péter Nemeshegyi, Budapest

Wenn jemand die Hälfte seines Lebens als Theologieprofessor und Missionar
im Fernen Osten verbringt, stellt sich ihm die grundlegende Frage: Wo steht ei-
gentlich das Christentum zwischen den Religionen der Welt? Gehört es einem
der Grundtypen der Religion an, oder ist es anderswo geortet? Ich möchte die
vorliegende Studie dieser Frage widmen.

Zwei Grundtypen der Weltanschauung

In der Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils über das Verhältnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen heißt es: “Die Menschen erwarten
von den verschiedenen Religionen Antwort auf die ungelösten Rätsel des Da-
seins, die heute wie von je die Herzen der Menschen im tiefsten bewegen: Was
ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel unseres Lebens? ... Woher kommt das
Leid und welchen Sinn hat es? Was ist der Weg zum wahren Glück? Was ist der
Tod, das Gericht und die Vergeltung nach dem Tode? Und schließlich: Was ist
jenes letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen
und wohin wir gehen?“ (Nostra aetate Nr. 1)

Die großen wissenssoziologischen Studien von Pitirim Sorokin haben ge-
zeigt, daß in der westlichen Kultur auf diese Fragen zwei verschiedene Ant-
wort-Typen anzutreffen sind, die wellenartig aufeinander folgen.1 Er unter-
scheidet zwei kulturelle Haupttypen, welche er „ideational culture“ und „sen-
sate culture“ nennt. In der ersten interessieren sich die Menschen für die ewi-
gen Ideen, das Normative, die mystischen Erfahrungen. In der zuletzt genann-
ten sind ihnen das weltliche Glück und die weltlichen Genüsse wichtig. In der
ersteren Kultur blühen die Religionen, in der letzteren die Naturwissenschaf-
ten. Sorokin zeigt durch Studium der maßgebenden Denker der einzelnen Epo-
chen, daß die Kultur der Griechen im 6. Jh. v. Chr. dem Typ der „ideational cul-
ture“ entspricht. Die Menschen waren tief religiös geprägt. Dem folgte die Zeit
des Hellenismus. Die Religiosität verblaßt, die Naturwissenschaften blühen
auf. Da es aber bei dem zweiten Typ der Kultur keine befriedigenden Antwor-
ten auf die menschlichen Grundfragen gibt, geht das Denken weiter. Solange

1 P. A. Sorokin, Social and Cultural Dynamics. 4 Bände. 1937–41.

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 5



sich das tägliche Leben der Menschen befriedigend gestaltet, drängen sich die
Grundfragen weniger auf. Aber sobald das weltliche Glück zerbricht, suchen
die Menschen wieder bei den Religionen eine Antwort auf die Grundfragen ih-
rer Existenz. Im Römischen Reich stellte sich das im 2. u. 1. Jahrhundert  v.
Chr. ein. Von da an schießt die Welle steil nach oben: die Leute werden mehr
und mehr religiös. Die schnelle Verbreitung des Christentums gehört zu dieser
Welle. Ihr Höhepunkt wurde im Hochmittelalter erreicht: für die Menschen
war nicht diese Welt, sondern der Himmel und die Hölle das Wichtigste. 

Vom 14. u. 15. Jahrhundert an setzt eine gegenteilige Bewegung ein. Die
Menschen interessieren sich mehr und mehr für diese Welt. Religiosität nimmt
ab, die Naturwissenschaften und die Technik blühen. Der Tiefpunkt dieser
Welle wurde im 19. Jahrhundert erreicht. Deshalb konnte Auguste Comte die
ganze Geistesentwicklung der Menschheit als einen „Aufstieg“ von Religion
durch Metaphysik bis zur Herrschaft der Naturwissenschaften beschreiben. Er
wußte eben nicht, daß er sich gerade in einem Wellental der Geistesgeschichte
befand. Die Katastrophe der zwei Weltkriege hat dann den Fortschrittsoptimis-
mus gründlich zerschlagen. So geht im 20. Jahrhundert die Welle wieder auf-
wärts: Neue religiöse Bewegungen, Gruppierungen, Sekten usw. erscheinen in
Hülle und Fülle. Die Naturwissenschaften blühen weiter, aber die Menschen
glauben nicht mehr, daß diese uns das letztgültige Glück bescheren. 

Es ist erfreulich, daß wir in einem Zeitalter leben, wo sich die Menschen
wieder für die letzten Fragen interessieren, denn der an solchen Fragen nicht
interessierte Materialismus verkrüppelt den Menschen. Der Mensch ist eben
ein auf Transzendenz ausgerichtetes Wesen, und sein Menschsein verkümmert,
wenn er diese Dimensionen seines Wesens verdrängt. Das Neuaufleben des
Religiösen bei den Menschen ist also zu begrüßen, aber es ist auch wahr, daß
der „Markt“ des Religiösen heutzutage verwirrend üppig ist. In den Buchhand-
lungen sind die Regale „Religion“ mit einer Fülle von Neuerscheinungen bela-
den. Nicht alles ist da reines Gold. Deshalb ist es heute sehr nützlich und sogar
notwendig, die Haupttypen der Religionen neu zu untersuchen, um dann eine
Ortung des Christentums zwischen den Religionen zu finden. 

Zwei Grundtypen der Religion

Religionswissenschaftler pflegen die Religionen in zwei Grundtypen einzutei-
len, nämlich die mystischen und die prophetischen Religionen2. 

Die Propheten begegnen dem transzendenten, lebendigen, allmächtigen,
persönlichen, befehlenden, „ganz anderen“ Gott. Sie glauben an ihn, beten zu

Péter Nemeshegyi 6

2 Vgl. P. Nemeshegyi, Gottesbegriffe und Gotteserfahrungen in Asien, in: Concilium 1977, 148–
154.

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 6



ihm, betrachten sich als von ihm gesandt, um seine Taten und seinen Willen zu
verkünden. Sie glauben, daß die Welt von Gott geschaffen und deshalb we-
sentlich gut ist. Aber sie brennen von heiligem Zorn gegen die Sünde. Sie be-
trachten die Sünde in sich und in anderen als etwas Gottwidriges, und kämpfen
gegen sie. Sie leben aus einem vertrauenden Glauben an den liebenden Gott
und streben der von Gott verheißenen glücklichen Zukunft entgegen. Aber sie
wissen auch, daß alle Menschen vor Gottes Richterstuhl erscheinen müssen. 

Die bei uns mit einem griechischen Wort „Mystiker“ genannten Personen er-
fahren ihre Einheit mit dem in ihnen immanenten, schweigenden Absolutum.
Sie wissen, daß nur das Schweigen das Unaussagbare würdig lobt. Sie be-
trachten die Welt als einen Schatten oder sogar als eine Illusion, als etwas, das
nicht sein sollte. Sie betrachten gelassen alle Wesen als sich auf verschiedenen
Stufen der Selbstverwirklichung befindend und sind deshalb friedlich und to-
lerant. Sie leben aus einer unaussprechlichen und beglückenden Erfahrung und
fühlen sich einer schon erfolgten Befreiung sicher. 

Reine Typen der prophetischen Religion sind das Judentum und der Islam.
Reine Typen der mystischen Religion sind der Advaita Hinduismus und der
Mahayana Buddhismus. Es gab und gibt freilich auch Mystiker unter den Ju-
den und den Moslems. Aber diese befinden sich am Rand der Orthodoxie, wer-
den sogar manchmal verfolgt und wegen Gotteslästerung hingerichtet. 

Was nun die prophetischen Religionen betrifft,  muß man betonen, daß in ih-
nen große Werte lebendig sind. Es ist wohl kaum nötig zu beweisen, wie viel
Gutes und Schönes aus Glaube, Hoffnung und Liebe in diesen Religionen ent-
standen ist. Prediger und Theologen des Judentums, des Islams und auch des
Christentums haben diese Werte genügend gepriesen und unzählige Menschen
konnten im Glauben an den sich offenbarenden, persönlichen und liebenden
Gott vertrauensvoll leben und sterben. Aber man sollte nicht vergessen, daß die
Vertreter der mystischen Religionen auch auf Schattenseiten der prophetischen
Religionen hinweisen. Sie bedauern die Denkart des fanatischen, selbstgerech-
ten, arroganten Monotheisten mit seiner alles andere verdammenden Besser-
wisserei und Intoleranz. Sie beklagen die aus dieser Mentalität stammenden
Religionskriege, Gewalttätigkeiten, Verfolgungen, Zerstörungen von Kultstät-
ten, zwanghafte Bekehrungen. Auguste Comte nannte den Monotheismus „ei-
ne westliche Krankheit“. Dieses pauschale Urteil kann man nicht gutheißen,
aber man muß doch gestehen, daß gewisse Erscheinungen eines prophetischen
und jedes Mystische ausschließenden Monotheismus krankhaft sind. Das Aus-
schließen des Mystischen ist schon deshalb ungerechtfertigt, weil die zum my-
stischen Typ gehörenden Religionen auch große Werte vermitteln und durch
Jahrtausende vielen Millionen Menschen Güte, Frieden und Hoffnung ge-
schenkt haben. 

Der Urgrund der mystischen Religionen ist eine Einheitserfahrung, die sich

Ortung des Christentums zwischen den Weltreligionen 7

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 7



seit Jahrhunderten bei vielen Menschen wiederholt. Menschen, welche diese
Erfahrung machten, sagen einhellig, daß sie mit Worten unbeschreibbar sei.
Aber wir können doch von ihren Berichten einiges über diese Erfahrung sagen. 

Das mystische Grunderlebnis ist ein plötzliches und wird als Gnade erfah-
ren. Das Bewußtsein von Zeit und Raum verschwindet, der Mystiker rührt an
die Ewigkeit. Oft kommt die Erfahrung nach einer langen asketischen und ethi-
schen Vorbereitung, aber sie ist nicht durch Anstrengungen produzierbar. Die
Erfahrung selbst bringt tiefe Freude und unendlichen Frieden. Alle Probleme
und Zweifel verschwinden. Man fühlt sich befreit und geborgen in einer un-
endlichen Güte und einem großen, unsichtbaren Leben. Solch eine Erfahrung
verursacht einen grundsätzlichen Wandel in der Lebensart: Der Mensch wird
freundlich, demütig, selbstlos, friedfertig, geduldig. Er liebt alle Lebewesen
mit der Güte, die er erfahren hat.

Solche Erfahrungen wurden in den großen östlichen Religionen themati-
siert. Im Advaita-Hinduismus wird behauptet, daß der Brahman (die unsagba-
re Urwirklichkeit) und der Atman (des Menschen tiefes Selbst) nicht zwei ver-
schiedene Dinge seien (advaita). Durch die innere Erleuchtung versteht der
Mensch, daß sein oberflächliches Ich eine Illusion sei, und sein eigentliches
Selbst sich im Brahman befinde: „Du bist Es“ (tat twam asi) – heißt die Devi-
se. Im Mahayana Buddhismus finden wir ähnliche Gedanken. Das Absolutum
wird hier oft die Leere  (sunyata) genannt. Es gibt überhaupt kein persönliches
Ich, nur eine Kette von Befindlichkeiten, welche die Lebewesen im qualvollen
Kreis der Existenzen festhalten. Durch die Erfahrung der Erleuchtung erlischt
die Flamme der Begierde und der Mensch geht in das Nirvana ein. Obwohl der
Ausdruck Nirvana negativ ist, bedeutet er keineswegs  einen trostlosen Nihi-
lismus. Der Buddhismus ist eine Hoffnungsreligion. Schon der große buddhi-
stische Gelehrte aus dem 8. Jahrhundert, Buddhagosa, sagte: „Man darf nicht
behaupten, daß das Nirvana nicht sei. Das Nirvana ist im höchsten Sinne und
seiner Natur nach etwas Seiendes.“ 3

Man sollte die religiösen Werte, die aus solchen Vorstellungen stammen,
hoch einschätzen. Nennen wir einige. 

Erstens das Betonen der Innerlichkeit. Das, was im Inneren des Menschen
vor sich geht, ist ursprünglicher und wichtiger als alles Äußere. Nicht das dau-
ernde Reizen der Sinne führt zum Glück, sondern die Stille und Einkehr ins
Selbst. Statt immerfort nach Objekten zu streben, sollte man den Gedanken-
strom zur Ruhe bringen und die Tiefen des eigenen Subjekts erfahren. Man
muß nur einen buddhistischen Tempelgarten besuchen, um zu verstehen, was
für ein Wert der Kultur der Stille innewohnt. 

Péter Nemeshegyi 8

3 Der Weg zur Reinheit. Zitiert nach H. Dumoulin, Spiritualität des Buddhismus. Mainz 1995,
171.

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 8



Zweitens das Betonen der Loslösung von Anhänglichkeiten. Das krampf-
hafte Streben nach Genuß, Besitz und Macht führt zu tiefster Unzufriedenheit
und zerstört die menschliche Gesellschaft. Das ängstliche Festhalten an dem,
was unaufhaltsam vergeht, macht den Menschen unglücklich und verbittert.
Sich völlig loslassen, „schön“ vergehen – das müssen wir lernen. Schön verge-
hen, wie die Kirschenblüten, die nicht verwelken, sondern gleich weißen
Schneeflocken schön zum Boden rieseln. 

Drittens lehrt uns diese Religiosität die Einfachheit. Nicht das Anhäufen von
Gegenständen, Zierden, Floskeln und Tönen führt zu Schönheit und Glück,
sondern die schlichte Einfachheit. Das unsagbare Numinosum kann nicht
durch crescendo und fortissimo ausgedrückt werden, sondern eben durch das
pianissimo. 

Viertens lehrt uns diese Religiosität eine tiefe Solidarität mit allen Lebewe-
sen. Die prophetischen Religionen wissen wenig von Pflanzen und Tieren zu
sagen. Nur der Mensch ist ihnen wichtig, dem der allmächtige Gott die Macht
über alle anderen Lebewesen übertragen hat. Man weiß heute, daß die Mensch-
heit in ihrem Machttaumel die Umwelt zerstört und verschmutzt hat, so daß wir
selbst unser eigenes Leben in ihr gefährden. Aber auch nachdem wir heute auf
dieses Problem aufmerksam geworden sind, sind die neuen Stichworte Ökolo-
gie und Umweltschutz unzureichend. Als ob die ganze Welt und alle anderen
Lebewesen bloß Wohnstätte und Umwelt des Menschen wären! Nur ein Gefühl
der verantwortungsvollen Solidarität mit allen Lebewesen kann eine Wende in
unserem Verhalten auslösen. 

Bei voller Anerkennung dieser Werte muß man aber auch betonen, daß die
ausschließlich mystische Einheitsreligion – ebenso wie die ausschließlich pro-
phetische – ihre Schattenseiten hat. Wenn nur das rational unaussprechliche
Einheitserlebnis gültig ist, dann ist der menschliche Verstand desavouiert. Das
ist ein hoher Preis! Noch schwerwiegender ist das Verschwinden der Ich-und-
Du-Beziehung. Wenn alles Ich und Du letztlich verschwindet, wie kann das
buddhistische Mitleid dann noch bedingungslose Liebe sein? Und wenn das
Absolutum nur schweigt und nicht ansprechbar ist, wie kann das liebende
menschliche Herz seine Ruhe finden?

Deshalb ist es sehr interessant zu sehen, wie sich einerseits in den propheti-
schen Religionen die mystischen Erfahrungen doch kundtun. Im Judaismus
können wir auf den großen Strom der Kabbala-Mystiker hinweisen; beim Is-
lam auf den Sufismus. Aber anderseits zerbricht auch in den mystischen östli-
chen Religionen die Frömmigkeit der Gläubigen jene Grenzen, welche die Ein-
heitsphilosophie setzen will.

In Indien befolgt die Mehrheit der Bevölkerung nicht die Dschanamarga
(Weg des Wissens) des Advaita-Hinduismus, sondern die Bhaktimarga (Weg
der Liebe) des gottgläubigen Hinduismus. Möge hier ein schöner Text eines in-

Ortung des Christentums zwischen den Weltreligionen 9

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 9



dischen Sannyasi, des Bankey Bihari, stehen, der die Lebensart der Sannyasi-
Heiligen beschreibt:

„Heilige sind nicht Gott, aber sie sind keinen Augenblick fern von ihm. 
Heilige leben immer im Herrn und suchen keine Zuflucht außer bei seinen

Lotusfüßen.
Heilige dienen keinem König außer Gott, sie bekämpfen keinen Feind außer

dem Dämon.
Heilige bilden keine Organisation, beteiligen sich nicht an Wahlkämpfen,

streben nicht nach Ämtern.
Heilige sind keine Sklaven des Gaumens und sie geben dem Drang des Flei-

sches nie nach. 
Heilige haben kein Geschlechtsbewußtsein und werden nie von Leidenschaft

ergriffen.
Heilige heiraten nicht.
Heilige freuen sich stets im Wort.
Heiligen sehen nicht einmal in ihren Träumen die Welt.
Heilige sind einfach wie Kinder und immer bereit, Leiden anderer zu

erleichtern.
Heilige lieben alle Religionen und ihre Anhänger.
Heilige sind sanftmütig und stehen über allen Sekten.
Heilige sind selbstlos, bescheiden und demütig.
Heilige leben das, was sie sagen.
Heilige hassen die Berührung mit Geld, wie wenn es ein Skorpion wäre.
Heilige liebdienern den Reichen nicht.
Heiligen halten keine Vorlesungen.
Heilige vermeiden die Gesellschaft der Weltleute und leben nur in Gesell-

schaft von Heiligen.
Heilige lieben. 4

Diesem Idealbild des Heiligen fehlt sicher die christliche Weltverantwor-
tung, aber es kann uns doch viele, oft vergessene Wahrheiten lehren. 

Wie im Hinduismus, so hat sich auch im Buddhismus ein ähnlicher Durch-
bruch ereignet. Der nur nach seinem eigenen Heil strebende Mönch des Thera-
vada-Buddhismus wird im Mahayana-Buddhismus durch den mit allen Lebe-
wesen solidarischen und mitleidigen Bodhisattva ersetzt, Amitabha (japa-
nisch: Amida) und Avalokitesvara (japanisch:Kannon) sind die bedeutendsten
dieser Bodhisattvas. Schon voll zum Eintritt in das Nirvana befähigt, legen sie
ein großes Gelübde ab: „Ich gehe nicht in den Frieden des Nirvana ein, bis alle

Péter Nemeshegyi 10

4 B. Bihari, Minstrels of God. Bd. II. Bombay 1956, 289–290.

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 10



Lebewesen, die mich vertrauensvoll anrufen, dank meiner Verdienste ebenfalls
in das Nirvana gelangen.“

Am ausgeprägtesten ist diese Mentalität in der japanischen Amida-Bewe-
gung, der die Mehrzahl der japanischen Buddhisten angehört. Hier wird als
einziges heilsnotwendiges Mittel das vertrauensvolle Gebet an den Bodhisatt-
va geübt. „Namu Amida butsu“ (Ich übergebe mich dir, oh Amida-Buddha) –
steigt das Gebet zu ihm empor. 

Aus dieser Bodhisattva-Mentalität erwächst auch ein sehr schönes ethisches
Verhalten. Das durch E. Steinkellner übersetzte Lehrgedicht des Santideva
(685–763) „Eintritt in den Pfad der Erleuchtung“ ist eines der schönsten Do-
kumente dieser Spiritualität. Ich möchte einige seiner Sprüche zitieren. 5

„Möge ich in vielfacher Weise allen Wesen nützen, die der Äther birgt, solange
noch nicht alle erlöst sind.“ (III, 21)
„Ein Heilkraut möge ich für die Kranken sein ... Durch Schauer von Speise und
Trank möge ich die Qual des Hungers und Durstes löschen ... Möge ich den be-
dürftigen Wesen ein unerschöpflicher Schatz sein.“ (III, 7–9)
Ich möchte mich „mit ganzem Herzen zum Diener der Welt machen.“ (VI ,125)
„Des anderen Leid muß ich beseitigen, weil es Leid ist, wie mein eigenes
Leid.“ (VIII, 94)
„Die unglücklich sind in der Welt, sie alle sind es durch das Verlangen nach ei-
genem Glück. Die glücklich sind in der Welt, sie alle sind es durch Verlangen
nach dem Glück der anderen.“ (VIII, 129). 

Vom oben Gesagten können wir, meines Erachtens nach, zwei Folgerungen
ziehen.

1. Die einseitige Wertung der prophetischen Religion gegen die mystische
oder der mystischen Religion gegen die prophetische ist einseitig und über-
heblich. In beiden Typen der Religion finden wir hohe menschliche und re-
ligiöse Werte. Keineswegs darf man von der sogenannten prophetischen Of-
fenbarungsreligion her das mystische Einheitserlebnis als Teufelswerk oder
Selbstanbetung abtun, noch von dem mystischen Einheitserlebnis her die
Offenbarungsreligion als Irrweg bezeichnen. 

2. Das Faktum, daß in den streng prophetischen Religionen sich immer – oft
im Gegensatz zu der offiziellen Orthodoxie – auch Mystiker befanden, und
das andere Faktum, daß in den östlichen Einheitsreligionen große religiöse
Volksbewegungen erscheinen, die klar Züge des vertrauenden Glaubens an

Ortung des Christentums zwischen den Weltreligionen 11

5 Santideva, Eintritt in das Leben zur Erleuchtung. Übers. v. E. Steinkellner. München 2 1989. 

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 11



die persönlich verstandene Gottheit und die Liebe zu ihr tragen, zeigen, daß
diese beiden Typen nicht ausschließlich zu setzen sind. Die Theoretiker der
östlichen Religionen meinen oft, daß die Ich-und-Du-Beziehung der Gläu-
bigen zum Numinosen nur eine Vorstufe des religiösen Aufstieges sei, die
später dem Einheitserlebnis weichen muß. Aber die immense Verbreitung
dieses vertrauenden und liebenden Glaubens und die schönen Früchte, die
er trägt, lassen eine solche Unterschätzung nicht zu. Wenn nicht alles
täuscht, müßten diese zwei Typen des Religiösen miteinander in Verbin-
dung treten. Nach diesem Hinweis können wir uns jetzt direkt der Frage der
Ortung des Christentums zwischen den Religionen zuwenden. 

Das Christentum als Synthese

Oft wird das Christentum als Offenbarungsreligion dem Typus der propheti-
schen Religionen zugerechnet. Ich meine, das geschieht zu unrecht. Das Chri-
stentum gehört zu keinem der beiden Typen, oder besser gesagt, es ist die Syn-
these der prophetischen und der mystischen Religion. Gott im Christentum ist
ein transzendenter, der sich immanent macht. Dies ist nur möglich, weil der
Gott des Christentums der Dreieine ist, also eine Communio von liebenden
Personen. Weil es in Gott den Sohn gibt, ist wahre Menschwerdung möglich.
Der Sohn lebt „vom Vater“ „zu dem Vater“. Der Mensch lebt „von Gott“ „zu
Gott“ und ist das einzige Geschöpf auf Erden, das dies weiß und lebt. Der höch-
ste Akt menschlichen Lebens ist das Gebet. Ein einpersönlicher Gott, wenn er
Mensch wäre, könnte zu niemandem bittend und dankend beten. Und da das
Betenkönnen zum Wesen des Menschen gehört, kann ein einpersönlicher Gott
(oder Gott, der Vater) nicht Mensch werden.  Nur der wirklich menschgewor-
dene Sohn kann zu dem Vater beten und so wahrhaftig in einem menschlichen
Leben das Sohnsein ausüben.

Die Menschwerdung aber geschieht nicht nur für den einen Menschen Jesus,
sondern – wie das Glaubensbekenntnis sagt – „für uns Menschen und für unser
Heil“. Das 2. Vaticanum sagt, daß der Eingeborene sich durch die Menschwer-
dung „irgendwie mit jedem Menschen vereint hat“ (GS 22). Diese Vereinigung
öffnet den Weg für die Sendung des Heiligen Geistes, der als interpersonale Lie-
be in uns wohnt und uns der göttlichen Natur teilhaftig macht (2 Peter 1,4; DV 2).

Sicher ist das Christentum auch eine prophetische Religion. „Viele Male und
auf vielerlei Weise hat Gott einst zu den Vätern gesprochen durch die Prophe-
ten; in dieser Endzeit aber hat er zu uns gesprochen durch den Sohn“ (Heb 1,1).
Aber die Areopagus-Rede sagt: „Keinem von uns ist Gott fern. Denn in ihm le-
ben wir, bewegen wir uns und sind wir“ (Apg 17,27–28). Unzählige Male sagt
Paulus, daß Christus in uns lebt und daß der Heilige Geist in uns wohnt. Die jo-

Péter Nemeshegyi 12

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 12



hanneischen Schriften betonen diese Immanenz noch mehr: „Vater, sie (die
Gläubigen) sollen eins sein, wie wir eins sind, ich in ihnen und du in mir. So
sollen sie vollendet sein in der Einheit“ (Joh 17,22-23).

Die Theosis (Vergottung-)Lehre der griechischen Kirchenväter entwickelt
diesen Aspekt des Christentums weiter. Auch Augustinus versichert, daß Gott
tiefer in unserem Inneren sei, als unser Innerstes (intimior intimo meo). Frei-
lich bleibt er auch höher als unser Höchstes (superior summo meo). 

Es ist zu erwarten, daß diese Wirklichkeiten auch erfahrbar sind, und
tatsächlich gab und gibt es im Christentum immer eine große mystische Tradi-
tion: Origenes, Gregor von Nyssa, Meister Eckhart, Teresa von Avila, Elisa-
beth de la Trinité, um nur einige der größten Namen zu nennen, haben diese
Wirklichkeiten erfahren.

Das christliche Gebet ist also sowohl glaubende und vertrauende Anrede an
Gott wie auch stille Versenkung in die Tiefen der Seele. Was aber dort gefun-
den wird, ist nicht ein ursprünglich schon göttliches Wesen, sondern eine ver-
göttlichte Geschöpflichkeit. Deshalb gibt es im Christentum keine Gefahr der
Selbstanbetung. Der Christ weiß sich als wunderbar beschenkt und ist deshalb
voll Dankbarkeit.

Der mystische Aspekt des Christentums wurde und wird oft, zu seinem
großen Schaden, vernachlässigt. Besonders die Westkirche und in ihr der Pro-
testantismus haben die Transzendenz Gottes so einseitig betont, daß seine
Immanenz beinahe in Vergessen geraten ist. Der Gnadentrakt beschäftigte sich
mit dem rechtfertigenden göttlichen Richterspruch und mit geschaffenen Gna-
dengaben. Es wurde vergessen, daß das Wesen der Gnade die liebende Selbst-
mitteilung des dreieinigen Gottes sei. Ein Offenbarungspositivismus wurde
gepflegt, der sich an Worte klammert, und es wurde vergessen, daß Gott alle
menschlichen Aussagen unendlich übertrifft. Man kämpfte intolerant um For-
meln, obwohl die Einheit mit dem Gott über-in uns (Przywara) unvergleichlich
wichtiger ist. Man vergaß auch, daß der Logos „jeden Menschen erleuchtet“
(Joh 1,9), und daß der Heilige Geist allen Menschen die Möglichkeit gibt, sich
mit dem Mysterium Paschale Christi innerlich zu vereinen (GS 22). Daher die
Gegenüberstellung des Christentums als der von oben kommenden, absoluten
Offenbarungsreligion mit dem von unten kommenden, bloß natürlichen Tasten
der anderen Religionen. Als ob nicht alles zugleich von oben und von unten
käme!

Ein zum Lernen bereiter Dialog mit den großen östlichen Religionen kann
dem Christentum helfen, seine mystischen Tiefen neu zu entdecken. Dies ist
heute hochwichtig. Karl Rahner sagte: „der Fromme von morgen wird ein
‚Mystiker‘ sein, einer, der etwas erfahren hat, oder er wird nicht mehr sein“ 6

Ortung des Christentums zwischen den Weltreligionen 13

6 K. Rahner, Frömmigkeit heute und morgen, in: GuL 1966, 326–342, hier 335.

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 13



Wir können uns nicht mehr mit der alten Katechismusformel begnügen, laut
der wir deshalb auf Erden sind, um Gott zu kennen, ihn zu lieben, ihm zu die-
nen und so das Heil zu erreichen. Diese Formel könnte auch einen Juden oder
einen Moslem befriedigen. Sagen wir eher mit Gisbert Greshake: „Wir sind auf
Erden, um in der uns gewährten Zeit communial zu werden und an der Com-
munio-Werdung der Schöpfung mitzuarbeiten. So – als communiale Men-
schen Gott ähnlich – können wir dann auch in alle Ewigkeit am Leben des com-
munialen Gottes teilhaben.“ 7

Die göttliche Kraft dieser Communio-Werdung ist die Liebe. Deshalb ist es
wahr, daß die Liebe und ihr Werk ewig verbleibt (GS 39). „Reines Lieben ist
Vergottung“ – sagt der ungarische Dichter Sandor Reményik, und der durch die
Selbstmitteilung Gottes vergottete Mensch kann und wird die reine Liebe le-
ben. 

Péter Nemeshegyi 14

7 G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie. Freiburg, Basel, Wien 2 1997,
295.

05-14.qxd  09.07.2007  14:35 Uhr  Seite 14



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.000 842.000]
>> setpagedevice


