
Ist die Ehe ein Sakrament?
Die Sakramentalität der Ehe im Kontext einer zeitgenössischen
Sakramententheologie

Ralf Miggelbrink, Warburg

1. Die Fragestellung und ihre Bedeutung

Die Ehe ist eines der sieben Sakramente. Spätestens seit dem 2. Konzil von
Lyon (1276) ist die Siebenzahl der Sakramente in der Kirche festgelegt und
die Ehe wird zu den sieben Sakramenten gezählt.1 Hier soll nach der Ver-
stehbarkeit und den inneren Geltungsgründen gefragt werden, die das Ver-
ständnis der Ehe als Sakrament rechtfertigen. Diese Frage nach der Versteh-
barkeit und den inneren Geltungsgründen ist eine theoretische, aber über-
haupt nicht praxisfern. Nur wenn Christen wissen, was es bedeutet, daß die
Ehe ein Sakrament sei, können sie die Ehe bewußt als ein Sakrament leben.
Sakramente aber sind keine magisch-selbstwirksamen Rituale, sondern zei-
chenhafte Verleiblichungen des Glaubens. Und Glaube realisiert sich im be-
wußten Selbstvollzug des Gläubigen.

Die Frage nach der Sakramentalität der Ehe verlangt zunächst die
Klärung der Frage, was denn ein Sakrament sei.

2. Klassische Wesensmerkmale des Sakraments

2.1 Sakramente sind schöpferische Zeichen, Realsymbole

Der erste Begriff, der stets zunächst herangezogen wird, um zu beschreiben,
was nach christlichem Verständnis ein Sakrament sei, ist derjenige des Sym-
bols oder des Zeichens.

Der Begriff des Symbols bezeichnet eine ganz bestimmte Art und Weise,
einen handgreiflich gegebenen Gegenstand zu verwenden: Das Sinnlich-
Konkrete wird zur anschaulichen Vergegenwärtigung des sinnlich nicht
Faßbaren. Wenn wir von den Sakramenten als Symbolen reden, sprechen
wir nicht von solchen Vertretungssymbolen. Sakramente sind Realsymbole

1 DH 860; CiC 1055.
2 Sent. IV, d. 1, Cap. 4, 2: „Sacramentum [...] proprie dicitur, quod ita signum est gratiae Dei [...],
ut ipsius imaginem gerat et causa existat.“

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 193



oder realisierende Zeichen. Die Symbole stehen nicht einfach stellvertre-
tend für eine abstrakte Wirklichkeit. Sie verwirklichen diese Wirklichkeit.
Wenn in einem bestimmten geregelten und organisierten Zusammenhang
der Mann zur Frau spricht:

„Ich nehme dich an als meine Frau.
Ich will dich lieben, ehren und achten, solange ich lebe“,

dann wird durch diese symbolische Handlung die Wirklichkeit einer Ehe
realisiert und nicht einfach repräsentiert. Das Zeichen stellt nicht die Ehe
dar, sondern die Ehe entsteht durch den Vollzug des Zeichens.

Die große theologische Tradition seit Petrus Lombardus († 1160) ge-
braucht zur Bezeichnung der realisierenden Dimension des Zeichens den
Begriff der Kausalität: Ein Sakrament, so der Lombarde, ist zugleich Bild
und Ursache der Gnade: sacramentum imago et causa gratiae.2

2.2 Kirchlichkeit und Jesusbezug der Sakramente

Zwei Menschen tauschen Ringe aus als Zeichen ihrer treuen Verbundenheit.
Die junge Frau schneidet sich zum Zeichen eines Neuanfangs die Haare ab.
Beide Handlungen können, wenn sie wirklich für die Beteiligten eine le-
bensverändernde Zäsur konstituieren, Realsymbole sein. Realsymbole
kann es also in großer Zahl geben. Sie helfen Menschen dabei, ihr Leben be-
wußt in die Hand zu nehmen.

Der Austausch eines Symbols der Freundschaft kann jedoch höchst Ver-
schiedenes bedeuten. Je nachdem, welche Kultur der Freundschaft die be-
treffenden Personen leben, kann sehr viel durch ein solches Symbol ausge-
drückt und begründet werden. Es kann aber auch so gut wie nichts bedeuten.

Sakramente sind Symbole im Kulturbereich der Kirche. Sakramentales
Handeln setzt voraus, daß die Handelnden tun wollen, was die Kirche tut.3

Das verbindende kirchliche Verständnis dessen, was eine lebenslange Part-
nerschaft ist, ermöglicht es Menschen, ihr Konzept von Partnerschaft im
verbindenden Raum einer kirchlichen Kultur der Zeichen zu entwerfen.

Seit dem 12. Jahrhundert erkennt die christliche Theologie als ein unver-
zichtbares Prinzip, daß es in der Kirche kein im engsten Sinne sakramenta-
les Handeln geben kann, das sich nicht auf Jesus von Nazareth berufen
könnte.

Ralf Miggelbrink 194

3 Das Trienter Konzil faßt mit dieser Formel die Notwendigkeit einer mindestens habitualen Be-
reitschaft der Sakramentenspender, im Rahmen des Glaubens der Kirche zu handeln, in ein Ana-
them: „Si quis dixerit, in ministris, dum sacramenta conficiunt et conferunt, non requiri intentio-
nem, saltem faciendi quod facit Ecclesia: anathema sit“.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 194



Der normative Rückbezug auf Jesus von Nazareth soll garantieren, daß
Menschen mit ihren Ritualen sich nicht nur selbst feiern, bestätigen, auf-
recht erhalten, was grundsätzlich wichtige Funktionen menschlichen Fei-
erns sind. In den Ritualen der Kirche soll das menschliche Feiern durch die
Nähe und Gnade Gottes inspiriert und beseelt sein. Das Feiern der Kirche
soll die menschliche Wirklichkeit erlösen und nicht einfach nur bestätigen.
Rituale der Selbstbestätigung finden wir überall unzählige. Erlösung aber
findet statt, wo Menschen in eine sie qualitativ verwandelnde Beziehung zu
Gott treten.

Eros und Thanatos – Liebe und Tod haben die kultschöpferischen Kräfte
der Menschen immer schon mobilisiert. Die Bibel aber verändert die Per-
spektive, mit der der Mensch seine stärksten Kräfte, Eros und Thanatos, an-
schaut. Das Christusereignis ist für Christen der hermeneutische Maßstab,
den sie anlegen, wenn sie zu bestimmen versuchen, ob eine bestimmte Pra-
xis, ein bestimmter Kult, ein bestimmtes Sakrament wirklich ein heiliges
Zeichen sein kann, das Heiligung bewirkt, oder ob es nur ein Zeichen ist, in
dem der Mensch sein Fasziniertsein von sich selbst als einem Wesen, das
„tötet und lebendig macht“, vollzieht.

Eine Theologie des Ehesakramentes muß deshalb deutlich machen kön-
nen, ob und wie die christliche Praxis der Ehe die menschliche Wirklichkeit
im Sinne Jesu Christi verändert.

So aber nur kann der Aufweis der „Einsetzung durch Jesus Christus“ (a
Iesu Christo Domino nostro instituta“: DH 1864 = Glaubensbekenntnis des
Konzils von Trient) gelingen, denn daß Jesus die Ehe als Institution exklu-
siver, lebenslanger Bindung von Mann und Frau in einem formellen Akt der
Rechtssetzung eingeführt hätte, konnte und kann niemand behaupten. Die
Einsetzung (institutio) durch Jesus Christus war immer schon eine theologi-
sche Überzeugung, die in der katholischen Kirche über den Präskriptions-
beweis mit Jesus in Verbindung gebracht wurde.4 Einsetzung kann in Bezug
auf die Ehe nicht verstanden werden als äußerlich-geschichtliche Grün-
dung, sondern als innere Inspiriertheit und Geprägtheit der christlichen Ehe
durch das Christusereignis als von den Christen erkannte und und im Glau-
ben bekannte Wirklichkeit.5

Die Frage nach dem konstitutiven Christusbezug führte in der Theologie-
geschichte zur Bestreitung der Sakramentalität der Ehe.

Ist die Ehe ein Sakrament? 195

4 Tertullian, De praescriptionibus, c. 28: „Ceterum quod multos unum invenitur, non erratum, sed
traditum.“

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 195



3. Ist die Ehe ein Sakrament? Die Theologiegeschichte der Fragestellung

3.1 Der lange Weg der Ehe zur Sakramentswürde

Jesu Lebensform des Wanderpredigers widerspricht den Erfordernissen ei-
nes geregelten Familienlebens. Auch in nachjesuanischer Zeit wird das
Christentum durch Wanderprediger verbreitet. Neben den radikalen Wan-
derpredigern gab es jedoch auch familiär gebundene Christen in Ortsge-
meinden. Allerdings änderte sich unter der frühchristlichen Naherwartung
die jüdische Hochschätzung von Ehe und Familie: War dem Judentum das
Eheleben die Teilhabe am abrahamitischen Mehrungssegen, so verdrängt
bei den ersten Christen die apokalyptische Grundhaltung diese optimisti-
sche, volkbezogene Sicht. An ihre Stelle tritt die durch Jesus selbst bezeug-
te und gelebte Gottesunmittelbarkeit.

Die Ehe erscheint bei Paulus6 unter diesen Prämissen als ein rechtliches
Gegenmittel, ein Remedium, gegen die Unzucht (δι� δε τ�ς πορνε�ας:
1 Kor 7, 2). Die Ehe ist positiv nur als Gegenmittel gegen ein Übel.

Aber Paulus kann es schon im Korintherbrief nicht bei der negativ-ab-
wehrenden Funktionsbestimmung der Ehe bewandt sein lassen. Unzucht
nämlich ist kein Unwert in sich ist. Zur Bestimmung der Unwerthaftigkeit
der Unzucht bedarf es des positiven Wertes gelingender menschlicher Ge-
schlechtlichkeit, also der Zucht.

Um gelingende menschliche Geschlechtlichkeit als positiven Wert den-
ken zu können, muß Paulus auf sein jüdisches Erbe zurückgreifen: Im zwei-
ten Schöpfungsbericht heißt es nach der Schilderung der Erschaffung Evas
aus dem Adam:

„Darum verläßt der Mann Vater und Mutter und bindet sich an eine Frau
und sie werden ein Fleisch.“ (Gn 2, 24)

Die Exegeten deuten diesen Vers als eine uralte Ätiologie sowohl des ge-
schlechtlichen Begehrens als auch der Ehe. Die Scholastik nahm die Text-
stelle als Beleg für die Synchronie von Menschenschöpfung und Stiftung
des Rechtsinstituts der Ehe.

Ralf Miggelbrink 196

5 Diese Deutung der Trienter Lehre von der Einsetzung (institutio) der neutestamentlichen Sa-
kramente durch Jesus Christus ist in der neueren Sakramentenlehre einschlägig (F.-J. Nocke, Sa-
kramententheologie. Ein Handbuch. Düsseldorf 1997; Th. Schneider, Zeichen der Nähe Gottes.
Grundriß der Sakramententheologie. Mainz 71996, S. 19–24; H. Vorgrimler, Sakramententheo-
logie. Düsseldorf 1987, S. 92f.)
6 Zum folgenden: 1 Kor 6, 12– 7, 7.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 196



Paulus konzentriert sich bei seiner Rezeption der Stelle auf die Formel
„und die zwei werden ein Fleisch“ („ο� δ�� ε	ς σ�ρκα µ�αν“). Diese For-
mel ist für Paulus Chiffre für die innige Verbindung der Eheleute. Unabhän-
gig von der bewußten Bejahung dieser innigen Verbindung entsteht durch
geschlechtliche Gemeinschaft immer Bindung, ereignet sich wechselseitige
Prägung. Dies gilt nach Paulus auch für Prostituierte (1 Kor 6, 16). Sexua-
lität kann nach Paulus nicht praktiziert werden, ohne daß sie den Menschen
verändert. Wenn aber der Christ durch seine gläubige Beziehung zu Chri-
stus ganz der Gestalt Christi angepaßt wird, dann muß es für diejenigen, die
nicht sexuell enthaltsam leben7, eine Gestalt geben, in der sie ihr unaus-
weichliches Geformt- und Geprägtwerden durch die geschlechtliche Ge-
meinschaft als Moment an ihrer Angleichung an die Gestalt Christi leben
können. Geschlechtlichkeit als wesentlich zum Menschen dazugehörige
Wirklichkeit muß in die Kirche als dem Leib Christi integrierbar sein, muß
so lebbar sein, daß sie als gewaltige Kraft des Menschen auf das Leben in
Christus ausgerichtet werden kann. Das wäre das positive Konzept gelin-
gender Geschlechtlichkeit, von dem sich die Unzucht (π�ρνε�α) als ihr Ge-
genteil absetzt.

Es ist wichtig, in diesem Zusammenhang wahrzunehmen, daß der Begriff
der π�ρνε�α damit vom moralischen Begriff zur Bezeichnung von bestimm-
ten Delikten aufgestiegen ist zum theologischen Begriff zur Bezeichnung ei-
ner menschlichen Grundhaltung der Abkehr von Gott. π�ρνε�α bezeichnet
also nicht diese oder jene verbotene Handlungsweise, sondern vielmehr die
Auswirkung einer verkehrten menschlichen Grundhaltung auf die ge-
schlechtliche Aktivität. 

Was bei Paulus noch in der Form der negativen Abwehr entwickelt wird,
gestaltet der deuteropaulinische Epheserbrief (Eph 5, 25–33) positiv:

Hier ist nicht die Rede davon, daß das Heiraten der Abwehr der Unzucht
diene. Hier ist vielmehr die Fragestellung leitend, worin denn die Zucht be-
stehe, was also von Christus und seiner Kirche her gesehen als gelungene
Sexualität zu gelten habe. Wieder wird wie bei Paulus Gn 2, 24 als Bezugs-
punkt gewählt: Mann und Frau werden ein Fleisch. Den Begriff des Flei-
sches deutet der Epheserbrief als Chiffre für den Leib. Mann und Frau wer-
den ein Leib. Die Sorge für den Leib des anderen ist ein Moment an der Sor-
ge für den eigenen Leib.

Dieses Bild gelungener Sexualität als gelebter Fürsorge für einander ver-
knüpft der Epheserbrief mit der Leibmetapher als einem Bild für gelingen-
des Kirchesein: Die Kirche als Leib Christi ist aufgebaut aus Ehen, in denen

Ist die Ehe ein Sakrament? 197

7 1 Kor 7, 9: „Diejenigen, die keine geschlechtliche Enthaltsamkeit üben (��κ �γκρατε��νται),
sollen heiraten; denn besser ist es zu heiraten, als dem Brand ausgeliefert zu sein (πυρ��σθαι)“.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 197



Leibeinheit als Fürsorge füreinander verwirklicht wird. Die christliche Ehe
ist eine Form des Vollzuges der Kirche. Diese Einheit der Kirche ist zugleich
Verleiblichung Christi.

Das nun nennt der Epheserbrief in jener Stelle, die für die dogmenge-
schichtliche Auseinandersetzung über die Sakramentalität der Ehe so wich-
tig wurde, ein „µυστ�ρι�ν µ�γα“, ein „großes Geheimnis“ (Eph 5, 32).8

Das Neue Testament kennt den Begriff des Sakramentes noch nicht. Als
die Theologie späterer Jahhunderte nach Hinweisen für die Einsetzung eines
Sakramentes in neutestamentlicher Zeit sucht, hält sie im Neuen Testament
Ausschau nach dem lateinischen Begriff „sacramentum“. Der griechische
Begriff µυστ�ρι�ν wird in der Vulgata mit „sacramentum“ übersetzt.
Eph 5, 32 lautet somit im lateinischen Text: „Sacramentum hoc magnum
est.“ Hier also hatte man scheinbar das direkte Zeugnis der Hl. Schrift für
die Sakramentalität der Ehe.

Gesucht wurde nach diesem Zeugnis der Schrift allerdings erst im zwölf-
ten Jahrhundert. Dabei spielen zwei Motive eine tragende Rolle:
(1) Die Kirche war über die Jahrhunderte für den Ehekontrakt zwischen den

Eheleuten immer wichtiger geworden. Ging es in der Antike (Tertullian
(† 220) zunächst darum, Ehen zwischen Christen zu fördern (kirchliche
Ehevermittlung), so übernimmt die Kirche ab dem frühen Mittelalter
mit dem Zerfall staatlicher Autorität zunehmend die Aufgaben der Ehe-
stiftung und der ehelichen Rechtspflege.

(2) Das 12. Jahrhundert bringt ein Aufblühen gerade der systematisch-phi-
losophischen Herangehensweise an den Glauben mit sich (Geburt der
Scholastik). Ihr lag an einer klaren Bestimmung des Begriffsgehaltes
des Wortes „Sakrament“. Mit Petrus Lombardus († 1160) ist es einer der
frühen Väter der Scholastik, der die Systematik der Siebenzahl der Sa-
kramente verfestigt.

Ralf Miggelbrink 198

8 Das „große Geheimnis“ erblickt auch R. Schnackenburg (Der Brief an die Epheser. Zürich, Ein-
siedeln, Köln 1982 (=EKK 10), S. 261) in der ekklesiologischen Dimension der Ehe. Schnacken-
burg bestimmt diese als abbildliche Darstellung. Die Ehe stellt dar, was die Kirche wesentlich
ist: Gemeinschaft mit Christus. Solche Darstellung des Wesens der Kirche aber, so ist hier er-
gänzend zu sagen, ist die Ehe nicht naturgegeben, sondern indem sie im christlichen Leben als
solches Zeichen vollzogen wird. Darstellung bedeutet nach der hier gebotenen Deutung ein akti-
ves Zur-Erscheinung-Bringen. Solches aber geschieht nie aus der Macht des Menschen, der sich
selbst zum Zeichen göttlichen Handelns an seiner Kirche machen könnte. Authentische Darstel-
lung des Handelns Gottes ist immer selbst Handeln Gottes. Gott schafft sich in christlichen Ehen
selbst das Zeichen seiner Gemeinschaft mit der Kirche, die auf diese Weise durch ihre Realisati-
on repräsentiert wird.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 198



3.2 Die entscheidende Bestreitung der Sakramentswürde

Martin Luther spricht der Ehe energisch den Charakter eines Sakramentes
ab. Als Exeget, der nunmehr am griechischen Text des Neuen Testaments
arbeitet, entgeht ihm nicht, daß der Epheserbrief von der Ehe als einem
„µυστ�ρι�ν“, einem Geheimnis also und nicht einem Sakrament, spricht.9

Es sind jedoch innere, theologische Gründe, die Luthers Kampf gegen die
Sakramentalität der Ehe den Zunder geben: Sakramente sind für Luther
vollmächtige Vergegenwärtigungen der Heilszusage Gottes, wie sie durch
Jesus Christus dem Gläubigen zugesprochen wird. Genau das aber kann das
Ehewort seiner Meinung nach nicht sein: Die Ehe nämlich ist eine rechtliche
Institution, die älter ist als die Erlösungsordnung in Jesus Christus. Der Ehe
ist der Mensch in ethisch-moralischer Hinsicht unterworfen. Sie hat als
rechtliche Institution keine spezifisch theologische Qualität. Die Rechtsord-
nung aber rettet und erlöst niemanden, sondern führt im Gegenteil allen nur
um so mehr vor Augen, wie sehr der Mensch vor Gott im Unrecht steht.10

Die Sakramente sollen Gottes Heilswort an den Menschen sein. Genau das
aber kann eine moralische Institution niemals sein. In ihr nämlich erfahren
Menschen nicht den Frieden Gottes, sondern ihr eigenes Scheitern und An-
gewiesensein auf Versöhnung.

Die Tatsache, daß Luther die Ehe als ein „weltlich Ding“ bezeichnet, be-
deutet nicht, daß Luther der Ehe jede religiöse Qualität abspricht. Aller-
dings ist die religiöse Qualität der Ehe zunächst einfach nur Folge der Tat-
sache, daß sie dem guten Willen des Schöpfers für seine Geschöpfe ent-
spricht. In der Erlösungsordnung wird die Rechtsordnung des Schöpfers
nicht aufgehoben. In der Erlösungsordnung erfährt jedoch die Rechtsord-
nung eine existentielle Neuinterpretation. Anfang und Mittelpunkt des Le-
bens ist nicht länger das rechtliche Weisungswort, sondern das rechtferti-
gende Gnadenwort, daß Gott das Heil jedes Menschen unabhängig von des-
sen Moral wirken will und wirkt. Ja, der Mensch ist nicht einmal in der La-
ge, irgendetwas anderes zu seinem Heil beitragen zu können als alleine das
Vertrauen auf den absolut vorbedingungslos gnädigen Gott. Und auch die-
ses Vertrauen noch wirkt Gott in dem Wort, mit dem er sich dem Menschen
zusagt.

Ist die Ehe ein Sakrament? 199

9 WA 6, 550f.
10 Diese Grundbestimmung des Verhältnisses von Gesetz und Evangelium, die sich anschließt an
Rö 3 und Gal 3, 19–25, entfaltet Luther unter anderem im zweiten Hauptteil seines Kommentars
zum Galaterbrief (WA 2, 505–573): S. 514–531: „Das Gesetz ist gut, recht und heilig (Röm 7,
12), aber es macht nicht gerecht. Es zeigt mir, wer ich bin: einer, der durchs Gesetz angestachelt
wird und die Gerechtigkeit mehr haßt als vorher, die böse Lust mehr liebt als vorher [...]“

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 199



Dieses Wort von der Rechtfertigung alleine aus Glauben ist für Luther der
zentrale Glaubenssatz, mit dem die Kirche als Kirche steht und fällt.11 In der
Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre vom 31. Oktober 1999
erkennt auch die Katholische Kirche diese Vorrangstellung des Rechtferti-
gungssatzes für alles kirchliche Denken und Handeln an.12

Die Botschaft von dem Vorrang der Gnade in allem und über alles hatte
Luther als die Kraft erlebt, aus der heraus Gott das Leben des Christen zum
Guten verändern kann. Die Ehe aber ist notwendig und unausweichlich ein
Rechtsinstitut.

Erklärt man nun ein Rechtsinstitut, das notwendigerweise dem Menschen
primär mit Sollensansprüchen begegnet, zu einem Sakrament, zu einem
wirksamen Zeichen der rechtfertigenden Gnade Gottes, so wird das Ereig-
niswerden des Heils wiederum geknüpft an menschliche Leistungen. Da-
durch aber wird der Wirksamkeit der Gnade nach reformatorischem Ver-
ständnis der Weg versperrt.

Die Kirche kann einen Trauritus vollziehen. Allerdings kann dieser nur
den Sinn haben, daß kirchlicherseits dem rechtlichen Ehebund Segen ver-
kündet wird.13

Wo die Kirche den Kardinalfehler begeht, aus dem Recht statt aus der
Gnade das Heil zu erwarten, muß das unvollkommene, durch den sündhaf-
ten Menschen immer korrumpierte Recht zu etwas Vollkommenem stilisiert
werden. Die Kirche macht es sich konsequenterweise zur Aufgabe, mit ei-
nem ausgefeilten Eherechtsinstrumentarium in die Ehen hineinzuregieren,
um deren Vollkommenheit aufscheinen zu lassen. So aber macht sie nach
Luther die gute Institution der Ehe ebenso wie die Gnade Gottes selbst zum
Gespött.14

Gerade weil die Ehe Sakrament ist, verschärfen sich die moralischen
Standards, die an sie anzulegen sind. Dabei müßte doch nach Luther das Sa-
krament Gottes verwandelnde Macht zum Guten wirksam werden lassen,
statt verkrampfte Gesetzesobservanz zu fördern. Genau diese Aufgabe ver-
fehle jedoch die Kirche durch die sakramentale Interpretation eines Rechts-

Ralf Miggelbrink 200

11 E. Jüngel, Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum des christlichen
Glaubens. Eine theologische Studie in ökumenischer Absicht. Tübingen 1998, S. 13: Der von Lu-
ther geprägten reformatorischen Theologie galt die Rechtfertigungslehre denn auch als „Mitte
und Grenze“ aller Theologie. Als bekanntester Ausdruck für die Hoch- und Höchstschätzung der
Rechtfertigungslehre gilt die Bezeichnung dieser Lehre als „Artikel, mit dem die Kirche steht
und fällt“, als „articulus stantis et cadentis ecclesiae.“
12 Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Ka-
tholischen Kirche. Nr. 18.
13 B. Jordahn, Die Trauung bei Luther, in: Mitteilungen der Luthergesellschaft 24 (1953), S. 26.
14 WA 6, 551.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 200



instituts, die die Ehe durch permanente Erwartungsüberfrachtung zum
Hemmschuh der Gnade macht.15

3.3 Die Sakramentalität der Ehe im Verständnis des Konzils von Trient

Das Konzil von Trient bekräftigt den katholischen Glauben an die Sakra-
mentalität der Ehe: Die Ehe „in lege evangelica“ übertrifft die „alten Ehe-
verbindungen“ an Gnade16. Die Frage nach dem Wesen des Ehesakramentes
allerdings wird vom Konzil nicht sehr eindringlich behandelt.17

Das Konzil beschränkt sich auf die Deutung von Eph 5, 25. 32: Das Sakra-
ment der Ehe vervollkommnet die natürliche Gattenliebe, festigt die unauf-
lösliche Einheit und heiligt die Ehegatten.18

Die ersten beiden Bestimmungsaspekte zur Wirkung der Gnade des Ehe-
sakramentes erwecken den Eindruck, das Ehesakrament bewirke eine be-
sondere helfende Gnade, die den natürlichen Ehezwecken koordiniert wäre.
Der dritte Aspekt der Heiligung bezieht das allgemeine sakramententheolo-
gische Axiom19, daß durch das Sakrament eine innere Heiligung bewirkt
wird, auf die Ehe.

Wer gegen die Einwände Luthers die Sakramentalität der Ehe verteidigen
will, der muß erklären, wie die Ehe trotz ihres Rechtscharakters von der
Botschaft und Praxis Jesu her gesehen die Erfahrung von Gnade, von Recht-
fertigung und Heiligung vermitteln kann.

Hierbei hilft ein Blick auf neuere Ansätze in der Gnaden- und Sakramen-
tentheologie:

4. Neuere Zugänge zum Begriff des Sakramentes

4. 1 Ein verändertes Verständnis von Gnade

Gnade stellte man sich in der katholischen Sakramententheologie lange wie
ein kausales Einwirken Gottes auf den Menschen vor. Für die neuscholasti-

Ist die Ehe ein Sakrament? 201

15 „Die katholische Kirche, das will Luther sagen, gründe ihr Recht nicht auf die Schöpfungsord-
nung, sondern auf das Sakrament. Deshalb sei das kanonische Eherecht nicht ein kirchliches Zi-
vilrecht, sondern ein Sakramentsrecht. Ein Sakramentsrecht sei aber nicht imstande, sich um des
gemeinen Wohles willen der Logik des Faktischen zu beugen, die gerade im Falle der Ehe oft
Kompromisse und pragmatische Lösungen aufnötige. Das katholische Eherecht pervertiert –das
wirft Luther der Kirche vor– die Erlösungswirklichkeit wieder zum Gesetz.“ (U. Baumann, Ist
die Ehe ein Sakrament? Zürich 1988, S. 40).
16 DH 1800f.
17 Ebd. S. 69.
18 DH 1799.
19 DH 1606; 4112.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 201



sche Theologie war es deshalb kein Problem, zahlreiche göttliche Gnaden
zu unterscheiden und entsprechend jedem Sakrament eine eigene Sakra-
mentsgnade (gratia sacramentalis) zuzuordnen, die durch das jeweilige Sa-
krament zugewendet wird. Bei der Ehe macht diese Systematik Schwierig-
keiten: Will man die Sakramentsgnade in den helfenden Gnaden, die das
Trienter Konzil erwähnt, erblicken, also in der Vertiefung der Gattenliebe
und der Festigung der Unauflöslichkeit, so widerlegt die Erfahrung die
Überzeugung von der unfehlbaren kausalen Wirksamkeit der Sakramente.
Auch christliche Ehen sind nicht immer geprägt von tiefer Liebe der Gatten
zueinander und auch katholische Eheleute können mit ihrem Eheprojekt
scheitern. Leicht kann hier die Lehre von der Sakramentalität der Ehe zum
Mittel gegen das Ehesakrament werden, wenn nämlich der Glaube an die
Sakramentalität zum Anlaß eines gesteigerten moralisch-rechtlichen
Drucks auf die Ehen wird.

In der neueren Gnadentheologie allerdings überwiegt die Vorstellung,
Gott suche und ermögliche in seiner Gnade als er selber die liebende Kom-
munikation mit dem Geschöpf.20 Diese liebende Kommunikation Gottes mit
dem Menschen verwandelt den Menschen, gestaltet ihn innerlich neu, macht
ihn zu einem liebenden Menschen. Als solcher wird er im Prozeß seines Le-
bens mit Gott dem Urbild des liebenden Menschen, also Jesus von Nazareth,
angeglichen. Angleichung an die Liebe Jesu aber nennt bereits Thomas von
Aquin als die entscheidende Gnadenwirkung des Ehesakramentes.21

Die neuere Sakramententheologie sieht die Diversität der Sakramente
nicht als eine Folge unterschiedlicher göttlicher Entschlüsse und Handlun-
gen dem Menschen gegenüber, sondern als Folge der Unterschiedlichkeit
menschlicher Lebenssituationen, in denen ihnen die Gnade Gottes durch die
Kirche zugesprochen wird.22 Gott will und wirkt in allen Sakramenten im-
mer das eine: seine liebende Begegnung mit dem Menschen, in der der
Mensch sich zu einem liebenden Menschen wandelt und so Jesus ähnlich
und zur Kommunikation mit Gott immer fähiger wird. Weil dies für den
Menschen in unterschiedlichen Lebenssituationen geschieht, geschieht es in
unterschiedlicher Gestalt. Gemeint und gewollt aber ist immer die An-
gleichung an Christus, der Eintritt des Menschen in die liebende
Kommunikation mit Gott. Das Modell des Wachstums der heiligmachenden

Ralf Miggelbrink 202

20 Entscheidend für die Neuinterpretation der Gnade Gottes als Gott selbst, der sich dem Men-
schen zu liebender Kommunikation anbietet, war Karl Rahner (z. B.: Über den scholastischen
Begriff der ungeschaffenen Gnade, in: ders., Schriften zur Theologie I (Einsiedeln 1954), 347–
376).
21 U. Baumann, a. a. O., S. 246–262.
22 K. Rahner, Personale und sakramentale Frömmigkeit, in: ders., Schriften zur Theologie, Bd. 2.
Einsiedeln 1955, S. 115–141; ders., Wort und Eucharistie, in ebd., Bd. 4. Einsiedeln 1960,
S. 313–355.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 202



Gnade durch jedes Sakrament wird zum Leitmodell der Sakramententheolo-
gie.

Die Frage in Bezug auf die Ehe muß also nicht lauten: Kann die Ehe er-
kannt werden als eine besondere Gestalt, in der Menschen unter dem Bei-
stand des sie in Liebe begleitenden Gottes zu liebenden Menschen werden
können, die so Christus angeglichen werden und hineinwachsen in die lie-
bende Kommunikation mit Gott selber?

Die neuere katholische Gnadentheologie hat sich weitgehend von der fo-
rensischen Perspektive der Reformation gelöst. In der forensischen Per-
spektive kann menschliches Handeln nur erlebt werden als das Versagen vor
göttlichen Rechtsansprüchen. Die katholische Sicht der Rechtfertigung hat
demgegenüber immer festgehalten, daß es ein gelingendes Handeln des
Menschen in dem durch die Gnade Gottes ausgespannten Handlungsraum
geben könne, daß der Mensch durch sein Handeln im Raum der Gnade sich
selbst zum Guten hin verändern kann, nicht aus sich heraus und in eigen-
mächtiger Vollmacht, sondern weil Gott ihn dazu befähigt, sich selbst zu
transzendieren.

4.2 Institution als Handlungsraum

Eine sakramentale Handlung besteht immer aus einer Geste und einem
Wort.23 Die klassische katholische Theologie neigt dazu, das Wort als Wort
über die Materie, mit der die Geste vollzogen wird, zu deuten. Durch das
Wort verändert sich auf erfahrungsjenseitige, aber höchst effiziente Weise
die Materie, über die das Wort gesprochen wird.

Heute deuten wir das sakramentale Wort wieder als das, was ein Wort
dem Wesen nach ist, eine kommunikative Handlung gegenüber Menschen.
Die Sprechhandlungstheorie (Sprechakttheorie) hat uns zu sehen gelehrt,
daß ein kommunikatives Wort nicht immer nur eine Mitteilung ist, die In-
formation über einen Sachverhalt. Bei der Mehrzahl der Sprechakte handelt
es sich vielmehr um eine kommunikative Veränderung der Welt.

Wer seinem Nachbarn „Guten Tag“ sagt, sagt nicht, daß der Tag gut ist,
sondern er erzeugt im Nachbarn Befriedigung und Wohlbefinden dadurch,
daß er ihm Achtung und Wertschätzung bezeigt. Ein Gruß verändert am
Morgen die Welt!

Voraussetzung dafür, daß das so funktionieren kann, ist die Existenz der
Sitte des Grußes. Diese Sitte ermöglicht es, mit zwei regelrecht geäußerten
Worten sehr viel Wirkung zu erreichen. Voraussetzung ist die Beachtung ei-
nes Regelsystems, das der Grammatik und der Semantik vorausliegt, ein Re-

Ist die Ehe ein Sakrament? 203

23 F. J. Nocke, Wort und Geste. Zum Verständnis der Sakramente. München 1985.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 203



gelsystem, das die Handlung des Grußes als eine sinnvolle menschliche
Handlungsmöglichkeit eröffnet.

Sakramente lassen sich als Handlungen deuten, die ihre Wirksamkeit in-
nerhalb des Regelsystems Kirche entfalten.

Gerade für die Ehe ist diese Sichtweise sakramentaler Kausalität beson-
ders einleuchtend: Wer die Eheschließungsformel im Regelsystem Kirche
äußert, begründet dadurch eine Wirklichkeit, die ohne dieses Regelsystem
so nicht erreichbar wäre. Mit der sakramentalen Eheschließung bejahen die
beiden Eheleute den hohen Anspruch an die wechselseitige Treue und Ver-
läßlichkeit der Gatten, den sie von der Kirche als Traditionsgemeinschaft
übernehmen und den ihnen die Kirche als Lebens- und Glaubensgemein-
schaft in gelebten Beispielen vor Augen stellt.

Dadurch, daß Menschen sich auf diesen Weg einlassen, erfahren sie durch
die Vermittlung der Kirche eine gesteigerte Möglichkeit ihres eigenen Exi-
stenzvollzuges. Zwischenmenschliche Liebe kann in einer Qualität der
Treue und Verläßlichkeit gelebt werden, die ohne dieses spezifisch christli-
che Regelsystem der Ehe nicht erreichbar wäre.

Die sprechhandlungstheoretische Betrachtungsweise sakramentalen
Handelns führt so zu einer institutionentheoretischen Betrachtungsweise:
Sakramentale Sprechhandlungen vermögen die Lebenssituation von Men-
schen wirksam zu verändern, weil sie eingebettet sind in eine Institution, die
den Handlungsrahmen für das sakramentale Handeln aufrichtet.

Diese institutionentheoretische Betrachtungsweise von Sakramenten be-
zieht ihre theologische Dignität aus der ekklesiologischen Sicht der Sakra-
mente: Die Kirche ist nicht einfach eine Institution, die menschliches Han-
deln angenehmer oder erfolgreicher zu gestalten ermöglicht. Sie ist Wirk-
samkeit Gottes unter den Menschen. Hier liegt die Aktualität des klassi-
schen Präskriptionsbeweises für die Sakramentalität der Ehe.

Diese ihr zugesprochene theologische Würde ist zugleich ihre theologi-
sche Infragestellung: Ist die Kirche wirklich Wirksamkeit Gottes unter den
Menschen? Die höchste Würde der Kirche als Institution, daß sie nämlich
Wirklichkeiten zu erschaffen befähigt ist, die Menschen nicht einfach aus
sich heraus setzen und machen können, ist zugleich die radikalste Infra-
gestellung von Kirche. Beides gehört zum Vollzug des Kircheseins: Kirche
weiß, daß sie Stifterin heilschaffender Institutionen und so selbst heilschaf-
fende Institution ist. Als Spenderin der Sakramente ist sie das Grundsakra-
ment, aus dem alle Sakramente entspringen. Die Kirche muß aber zugleich
diese positive Selbstwahrnehmung negieren, weil sie im gläubigen Vollzug
erlebt und verkündet, daß all dieses Positive abhängt alleine von der Wirk-
samkeit Gottes, dessen geheimnisvoll unter den Menschen wirksame Gnade
sich seiner Kirche als eines instrumentellen Zeichens, als eines Werkzeuges,

Ralf Miggelbrink 204

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 204



bedienen möge. Für das Erleben und Feiern von Sakramenten bedeutet die-
ser Wesenszug aller echten Sakramente, daß sie keine hermetisch-selbstge-
fällige, innerkirchliche Angelegenheit sein dürfen. Vielmehr muß die vor-
rangige Bedeutung des göttlichen Handelns in der Ästhetik sakramentalen
Handelns hervortreten (Thomas Freyer), indem zum Beispiel im konkreten
Vollzug der Sakramente der Gebetscharakter der Handlung betont wird.

Erfahrbarkeit des Wirkens Gottes im Sakrament steht zum Wirken der
Kirche in einer inneren Spannung: Die Kirche kann ihr Handeln rechtlich
und rituell präzise festlegen. Das ergibt sich aus ihrem Wesen als Institution
und ist somit sinnvoll. Gott aber übersteigt in seiner Souveränität alles
menschliche Handeln und Verfügen. Das bedeutet nicht, daß er die eigene
Bindung an seine Kirche und ihre sakramentalen Vollzüge verneinte. Aber
er wäre nicht Gott, erfüllte er diese Vollzüge nicht in seiner ihm ganz eige-
nen Weise. Gott bindet sich an die Kirche und ihre sakramentalen Vollzüge.
So erhebt er die Kirche zum Grundsakrament, zum Quell, aus dem alles
durch die Sakramente vermittelte Leben Gottes entspringt. Aber wo er sel-
ber als der Grund allen sakramentalen Lebens, als der Kern seiner Leben-
digkeit in den Sakramenten anwesend ist, da geschieht dies immer in einer
letzten Unverfügbarkeit.

4.2 Ehe – Handlung, Institution und Geheimnis

Die hier entwickelten Merkmale des Sakramentalen können auf die Ehe be-
zogen werden anhand der Begriffe: Handlung, Institution, Geheimnis.

Die Eheschließung ist Gottes Handeln am Menschen im Handeln der
Menschen. In der Eheschließung unternehmen es zwei Menschen jeweils ihr
ganzes Leben, seine Herkunft, seine Gegenwart, seine Zukunft in einem
mutigen Akt in die Hand zu nehmen und einem anderen Menschen zuzusa-
gen.

Dieses In-die-Hand-nehmen des eigenen Lebens ist nur möglich, wo
Menschen ihr Leben auf Gott hin vollziehen. Gott ist der Name dafür, daß es
überhaupt so etwas wie die Einheit des Lebens gibt, daß das Leben eines
Menschen nicht nur ein unverstehbarer Fluß von Zuständen und Beziehun-
gen ist, sondern daß es Sinn macht „Ich“ zu sagen.24

Jeder gelingende Vollzug auf Gott hin aber setzt voraus sein Getragensein
von Gott her. Wo ein Mensch sich in Glaube und Liebe auf Gott hin aussagt,

Ist die Ehe ein Sakrament? 205

24 Cees Noteboom beschreibt einen solchen unverstehbaren Fluß von Zuständen und Beziehun-
gen als das Lebensgefühl des Romanhelden Inni Wintorp: Die Zeit erscheint Inni als eine „amor-
phe Masse“, die es zu durchqueren gilt, klebrig, zähflüssig. Die Ereignisse in der Zeit sind „form-
lose[s] Zeug“, gleichgültig, ob sie vergessen oder ins Gedächtnis gerufen werden. (Ders., Ritua-
le. Frankfurt 1998, S. 37).

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 205



auch, wo dies auf den anderen Menschen hin geschieht, da lebt er bereits von
Gott her.

Das Handeln Gottes als Möglichkeitsbedingung menschlichen Handelns
wird unter anderem aktuell in der Kirche als Institution. Hier liegt der dog-
matische Wahrheitskern der Geltungsansprüche des Kirchenrechts. Das
Kirchenrecht formuliert die Regeln, nach denen die Institution Ehe funktio-
niert.

Der Begriff des Geheimnisses relativiert den Geltungsanspruch des
Rechts: Alle Sakramente müssen Zeichen Gottes als des Geheimnisses sein.
Hier liegt wohl der tiefste Wahrheitskern des Einspruches Martin Luthers
gegen die katholische Ehelehre: Die Ehe einerseits bloß als Rechtsinstitut zu
beschreiben, um sie andererseits als Sakrament zu feiern, ist ein Kardinal-
fehler, der nichtsdestoweniger immer noch unterläuft.

Gott selber aber ist das unbegreifliche Geheimnis. Eine Sakramentenpa-
storal und Liturgie, die dieser Einsicht Rechnung trägt, ist mystagogisch,
weil sie weiß, daß sie Gott Raum geben muß, daß sie zur Aufmerksamkeit,
zum Hinhören, zu religiöser Sensibilität kultivieren muß. 

4.4 Die biographische Perspektive

Wo die Vorstellung einer effizienten Kausalität in der Sakramentenlehre ab-
gelöst wird durch die Vorstellung einer wahrhaft schöpferischen Kausalität,
die immer eine exklusive Kausalität Gottes ist, da muß der Kategorie des
Werdens, der Entwicklung in der Sakramentenlehre viel mehr Rechnung ge-
tragen werden. Die Vorstellung einer sakramentalen Kausalitätsmechanik
ist un-theo-logisch. Zu einer Werdegeschichte gehören Entscheidungen, die
durchgehalten werden wollen. Nichts wirklich Substantielles kann im Raum
der reinen Unverbindlichkeit werden.

Wo aber stärker als früher auch die Offenheit menschlicher Werdege-
schichten wahrgenommen wird, besteht die Chance, daß auch Neues und
Unerwartetes verstehbar wird als Moment der einen Werdegeschichte eines
Menschen vor Gott.

Der Aufmerksamkeit auf den biographischen Prozeß der Selbstwerdung
in der Selbstaussage des Menschen Gott gegenüber entspricht es, daß die
Sakramentalität der Ehe heute nicht mehr ausschließlich im Abschluß des
Ehevertrages erblickt wird, sondern im alltäglichen Eheleben25, in dem die-
ser Vertrag, den das neue Kirchenrecht nun auch „Bund“ und nicht mehr ein-
fach nur „Vertrag“ nennt26, mit Leben erfüllt wird.

Ralf Miggelbrink 206

25 Th. Schneider, a. a. O., S. 295.
26 CIC, can. 1055 spricht vom „matrimoniale foedus“.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 206



Der biographischen Perspektive entspricht die Wahrnehmung der Dynamik
des sakramentalen Geschehens. Sakramente ziehen Menschen in einen Pro-
zeß der heilenden Begegnung mit Gott, in dem Menschen auf Gott hin ver-
ändert und neu geformt werden. Sakramente sind, wie die Scholastik klas-
sisch formulierte, „signa configurativa Christi“.27

4.5 Die dramatische Perspektive

Alles kirchliche Handeln ereignet sich unter dem Symbol des Kreuzes. Das
Kreuz ist Zeichen der Erfahrung, daß Gottes Wort in dieser Welt mit ihren ei-
genen Gesetzen nicht unwidersprochen bleibt. Gottes Wort läßt sich in das
tödliche Drama dieser Welt hineinziehen. Deuten wir die Ehe als Sakrament,
als Heilshandeln Gottes am Menschen, so bedeutet diese Einsicht, daß auch
die Ehe gekennzeichnet ist durch den Widerspruch Gottes zu dieser Welt.

Sexualität wird heute medial vermittelt wieder im engen Konnex mit Ge-
walt dargestellt. Das menschliche Sexualverhalten trägt von seiner gat-
tungsgeschichtlichen Herkunft her auch noch die Merkmale der Gewalt und
des Tötens. Liegt hier möglicherweise der empirisch-theologisch tiefere
Grund für die Ablehnung der Sexualität in der Väterzeit?28

Begreifen wir Sexualität im Spannungsfeld von Gewalt und Liebe, dann
bedeutet die christliche Ehe wesentlich, daß in ihr sich zwei Menschen ein-
ander zusagen, um darin ihren gottgetragenen Werdeprozeß auf Gott hin zu
leben, indem sie in einer Abkehrung von Dispositionen der Gewalt einander
in eine „Zivilisation der Liebe“29 einführen.

Das aber bedeutet nun wieder, daß die Ehe nicht einfach nur Werdeprozeß
ist, daß die Ehemetaphorik in Theologie, Predigt und Verkündigung nicht
einfach nur bestimmt sein darf von den positiven Bildern gelingenden, sich
entfaltenden Lebens. Vielmehr muß dann auch realistisch und ehrlich zur
Sprache kommen, daß das Eheleben auch geprägt sein wird von Erfahrun-
gen des Leids, des Unterganges, des Scheiterns, ja schließlich des Todes.

Luther hat diese Dimension der Ehe überdeutlich gesehen: Er begreift die
Ehe gar als ein excercitium mortis, als eine Einübung in das Sterben30. In der

Ist die Ehe ein Sakrament? 207

27 Alexander von Hales, Summa theologica, p. 4, q. 19, m. 2; Thomas von Aquin, In IV. Sent., dist
4, q. 1, a. 1.
28 So der Verdacht von Raymund Schwager zur Sexualitätsfeindlichkeit bei Origenes, Gregor von
Nysa und Maximus Confessor: R. Schwager, Erbsünde und Heilsdrama. Im Kontext von Evolu-
tion, Gentechnologie und Apokalyptik. Münster 1996, S.85f.
29 Der Begriff einer „Zivilisation der Liebe“ (civilis cultus amoris) spielt in der Lehrverkündi-
gung Johannes Pauls II. eine herausragende Rolle: DH 4776; 4815.
30 „Wer sich an den Ehestand bindet, der wandelt in den Mühen und Leiden dieses Standes. Er
legt darin seiner Natur eine Last auf, damit sie Liebes und Leides gewohnt werde, die Sünde mei-
de und sich umso besser zum Tode bereite; das könnte er außerhalb dieses Standes nicht so gut.“
(Sermon vom heiligen Sakrament der Taufe, 1519, WA 2, 727–737; hier: WA 2, 736).

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 207



Tat ist in den gängigen theologischen Reden über die Ehe zu wenig von der
Leid- und Todgeprägtheit dieser Lebensform die Rede: Die feste Bindung
an einen Partner kann auch erlebt werden als der Tod vieler möglicher ande-
rer Beziehungen. Die Treue ist oft gerade auch Treue im Erleiden von miß-
lingendem und scheiterndem Leben. Wo diese Dimensionen des Ehelebens
verdrängt werden, kann schwerlich Ehefähigkeit entstehen.

5. Gewinn und Grenzen der hier entwickelten Apologie 
der Sakramentalität der Ehe

Die Deutung der Ehe als Sakrament, wie sie hier vorgestellt wurde, ist im
Kern ekklesiologisch: Als ein Vollzug der Kirche in der Treue gegenüber Je-
sus ist die Ehe Sakrament.

Daraus ergibt sich eine heilsökonomische Betrachtungweise der Ehe: Die
Ehen sind Träger des kirchlichen Lebens. Das 2. Vatikanum nennt sie des-
halb auch „Hauskirche“.31 Diese heilsökonomische Betrachtungsweise ent-
spricht der leibmetaphorischen Ehelehre des Epheserbriefes: Der Leib Chri-
sti als der eine Leib der Kirche wird aufgebaut durch die Ehen, in denen ei-
ner des anderen Leib als den eigenen erkennt und ehrt.

Sakramentalität der Ehe bedeutet die Chance, Eheleben als gnadenge-
wirkten Aufbau der Kirche als Leib Christi deuten zu können. Dabei muß
Sakramentenlehre immer unter dem Vorrang der Gnadenlehre stehen. Das
heißt konkret, die Angst, die das legalistische Denken beherrscht, darf dem
kreativen Mut weichen, den die Gnade Gottes wirkt.

Eine veränderte Perspektive sakramentaler Wirksamkeit gibt dem biogra-
phischen Werdeprozeß angemessenen Raum. Eheleute dürfen ihr Leben als
sakramentalen Prozeß im Angesicht Gottes auslegen.

Wo dies geschehen kann, könnte das zentrale und gewichtige Argument
Luthers gegen die Deutung der Ehe als Sakrament fallen.

Hier konnte nicht der Beweis geführt werden, daß die Ehe ein Sakrament ist.
Wohl konnte gezeigt werden, warum es überhaupt fraglich wurde, daß die Ehe
ein Sakrament sei. Und es wurde der Versuch unternommen, einen Sakraments-
begriff zu skizzieren, der es ermöglicht, die Ehe als Sakrament zu verstehen.

Es bleibt aber die Frage, inwiefern der hier skizzierte Sakramentenbegriff
wirklich unser kirchliches Denken und Handeln schon bestimmt.

Wo dies der Fall ist, werden Sakramente nicht als Triumphzüge Gottes
inszeniert, sondern als Hoffnungszeichen, auf die ein Mensch mehr und
mehr sich zu verlassen lernen darf.

Ralf Miggelbrink 208

31 DH 4128.

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 208



Wo dies der Fall ist, dürfen Menschen sich mit den Zweideutigkeiten ih-
rer Lebensgeschichte auch in sakramentalen Kontexten angenommen wis-
sen.

Wo dies der Fall ist, darf man auch aus einem so gefährlichen Projekt wie
dem zweier bis zum Ende geteilter Leben die Verheißung der Gegenwart
Gottes heraushören.

Ein Eheverständnis, das dem hier Skizzierten folgt, birgt die Chance,
auch die Ehe als eine wirklich qualifizierte Form christlicher Existenz in der
Kirche neu zu entdecken und so eine von der kirchlichen Lehrtradition nicht
zu rechtfertigende Abwertung des Ehestandes zu überwinden.

Ein Eheverständnis wie das hier skizzierte bedarf einer entsprechenden
pastoralen Aufmerksamkeit: Eine ausschließlich von den Regelsätzen des
Kirchenrechts dominierte Sakramentenspende- und Sakramentenvorberei-
tungspraxis ist zu mindest zu ergänzen um eine Mystagogie, die den exi-
stentiellen Geheimnischarakter der Ehe erschließt.

Wo ein neues Verständnis der Ehe als Sakrament kultiviert wird, wird die
Unauflöslichkeit als wesentliche Eigenschaft der Ehe tatsächlich gestärkt.
Diese Stärkung aber geschieht nicht ex negativo im Wege der möglichst har-
ten Sanktion gegen diejenigen, die mit ihrem Eheprojekt scheitern. Eine
Stärkung ist vielmehr daraus zu erwarten, daß eine wirklich mystagogische,
praktische Theologie der Ehe den Christen dazu ermutigt und befähigt, die
eigene Lebensgeschichte, die keinem Ideal und keinem Gesetz glatt ge-
horcht, dennoch vertrauend zu bejahen als die eigene Selbstaussage in der
Begegnungsgeschichte mit Gott. Diese Selbstaussage bleibt immer zwei-
deutig, brüchig, unvollkommen, aber sie steht als sakramentale Wirklichkeit
unter der Zusage Gottes, daß sie gelingen wird als Heilsgeschehen zwischen
Gott und dem Menschen.

Wo eine Sakramentskultur der Ehe wächst, die das Sakramentale der Ehe
nicht in einer überlegenen ethischen Leistung der christlichen Gatten er-
blickt, sondern in der lebendigen Wirksamkeit Gottes in den Lebensge-
schichten, da werden Ehen nicht mehr wahrgenommen als marginale Rea-
litäten, die hoch zu schätzen sind bestenfalls wegen ihrer gesellschaftspoli-
tischen Bedeutung. In einer solchen kirchlichen Ehekultur wird die Bedeu-
tung der Ehe von der Mitte des christlichen Glaubens an die rechtfertigende
und heiligende Gegenwart Gottes in jedem Menschenleben her wahrgenom-
men. Aus dieser Lebensmitte des Sakramentes erwächst tatsächlich die
Festigung der unauflöslichen Einheit der Ehe, von der das Konzil von Trient
spricht. Allerdings ist diese Festigung keine besondere Gnadengabe, son-
dern Konsequenz aus der Anwesenheit der heiligmachenden Gnade Gottes
im Leben der Christen, das sie als eheliches Leben führen.

Ist die Ehe ein Sakrament? 209

74_2001_3_193-209  16.07.2007  13:44 Uhr  Seite 209



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.000 842.000]
>> setpagedevice


