Ist die Ehe ein Sakrament?

Die Sakramentalitit der Ehe im Kontext einer zeitgendssischen
Sakramententheologie

Ralf Miggelbrink, Warburg

1. Die Fragestellung und ihre Bedeutung

Die Ehe ist eines der sieben Sakramente. Spitestens seit dem 2. Konzil von
Lyon (1276) ist die Siebenzahl der Sakramente in der Kirche festgelegt und
die Ehe wird zu den sieben Sakramenten gezdhlt.! Hier soll nach der Ver-
stehbarkeit und den inneren Geltungsgriinden gefragt werden, die das Ver-
standnis der Ehe als Sakrament rechtfertigen. Diese Frage nach der Versteh-
barkeit und den inneren Geltungsgriinden ist eine theoretische, aber iiber-
haupt nicht praxisfern. Nur wenn Christen wissen, was es bedeutet, daf3 die
Ehe ein Sakrament sei, konnen sie die Ehe bewufit als ein Sakrament leben.
Sakramente aber sind keine magisch-selbstwirksamen Rituale, sondern zei-
chenhafte Verleiblichungen des Glaubens. Und Glaube realisiert sich im be-
wubBten Selbstvollzug des Gldubigen.

Die Frage nach der Sakramentalitit der Ehe verlangt zunéchst die
Kldrung der Frage, was denn ein Sakrament sei.

2. Klassische Wesensmerkmale des Sakraments
2.1 Sakramente sind schopferische Zeichen, Realsymbole

Der erste Begriff, der stets zunédchst herangezogen wird, um zu beschreiben,
was nach christlichem Verstindnis ein Sakrament sei, ist derjenige des Sym-
bols oder des Zeichens.

Der Begriff des Symbols bezeichnet eine ganz bestimmte Art und Weise,
einen handgreiflich gegebenen Gegenstand zu verwenden: Das Sinnlich-
Konkrete wird zur anschaulichen Vergegenwdrtigung des sinnlich nicht
Fafibaren. Wenn wir von den Sakramenten als Symbolen reden, sprechen
wir nicht von solchen Vertretungssymbolen. Sakramente sind Realsymbole

' DH 860; CiC 1055.
2Sent. IV, d. 1,Cap.4,2: ,,Sacramentum [...] proprie dicitur, quod ita signum est gratiae Dei [...],
ut ipsius imaginem gerat et causa existat.”



Ralf Miggelbrink 194

oder realisierende Zeichen. Die Symbole stehen nicht einfach stellvertre-
tend fiir eine abstrakte Wirklichkeit. Sie verwirklichen diese Wirklichkeit.
Wenn in einem bestimmten geregelten und organisierten Zusammenhang
der Mann zur Frau spricht:

Ich nehme dich an als meine Frau.
Ich will dich lieben, ehren und achten, solange ich lebe “,

dann wird durch diese symbolische Handlung die Wirklichkeit einer Ehe
realisiert und nicht einfach repréisentiert. Das Zeichen stellt nicht die Ehe
dar, sondern die Ehe entsteht durch den Vollzug des Zeichens.

Die groBe theologische Tradition seit Petrus Lombardus (f 1160) ge-
braucht zur Bezeichnung der realisierenden Dimension des Zeichens den
Begriff der Kausalitdt: Ein Sakrament, so der Lombarde, ist zugleich Bild
und Ursache der Gnade: sacramentum imago et causa gratiae .

2.2 Kirchlichkeit und Jesusbezug der Sakramente

Zwei Menschen tauschen Ringe aus als Zeichen ihrer treuen Verbundenheit.
Die junge Frau schneidet sich zum Zeichen eines Neuanfangs die Haare ab.
Beide Handlungen konnen, wenn sie wirklich fiir die Beteiligten eine le-
bensverdndernde Zdsur Konstituieren, Realsymbole sein. Realsymbole
kann es also in gro3er Zahl geben. Sie helfen Menschen dabei, ihr Leben be-
wubt in die Hand zu nehmen.

Der Austausch eines Symbols der Freundschaft kann jedoch héchst Ver-
schiedenes bedeuten. Je nachdem, welche Kultur der Freundschaft die be-
treffenden Personen leben, kann sehr viel durch ein solches Symbol ausge-
driickt und begriindet werden. Es kann aber auch so gut wie nichts bedeuten.

Sakramente sind Symbole im Kulturbereich der Kirche. Sakramentales
Handeln setzt voraus, daB3 die Handelnden tun wollen, was die Kirche tut.?
Das verbindende kirchliche Verstindnis dessen, was eine lebenslange Part-
nerschaft ist, ermoglicht es Menschen, ihr Konzept von Partnerschaft im
verbindenden Raum einer kirchlichen Kultur der Zeichen zu entwerfen.

Seit dem 12. Jahrhundert erkennt die christliche Theologie als ein unver-
zichtbares Prinzip, da} es in der Kirche kein im engsten Sinne sakramenta-
les Handeln geben kann, das sich nicht auf Jesus von Nazareth berufen
konnte.

3 Das Trienter Konzil faBt mit dieser Formel die Notwendigkeit einer mindestens habitualen Be-
reitschaft der Sakramentenspender, im Rahmen des Glaubens der Kirche zu handeln, in ein Ana-
them: ,,Si quis dixerit, in ministris, dum sacramenta conficiunt et conferunt, non requiri intentio-
nem, saltem faciendi quod facit Ecclesia: anathema sit*.



Ist die Ehe ein Sakrament? 195

Der normative Riickbezug auf Jesus von Nazareth soll garantieren, daf
Menschen mit ihren Ritualen sich nicht nur selbst feiern, bestditigen, auf-
recht erhalten, was grundsitzlich wichtige Funktionen menschlichen Fei-
erns sind. In den Ritualen der Kirche soll das menschliche Feiern durch die
Ndhe und Gnade Gottes inspiriert und beseelt sein. Das Feiern der Kirche
soll die menschliche Wirklichkeit erldsen und nicht einfach nur bestétigen.
Rituale der Selbstbestitigung finden wir iiberall unzihlige. Erlosung aber
findet statt, wo Menschen in eine sie qualitativ verwandelnde Beziehung zu
Gott treten.

Eros und Thanatos — Liebe und Tod haben die kultschopferischen Krifte
der Menschen immer schon mobilisiert. Die Bibel aber verdndert die Per-
spektive, mit der der Mensch seine stirksten Krifte, Eros und Thanatos, an-
schaut. Das Christusereignis ist fiir Christen der hermeneutische Mafistab,
den sie anlegen, wenn sie zu bestimmen versuchen, ob eine bestimmte Pra-
xis, ein bestimmter Kult, ein bestimmtes Sakrament wirklich ein heiliges
Zeichen sein kann, das Heiligung bewirkt, oder ob es nur ein Zeichen ist, in
dem der Mensch sein Fasziniertsein von sich selbst als einem Wesen, das
»totet und lebendig macht®, vollzieht.

Eine Theologie des Ehesakramentes mufl deshalb deutlich machen kon-
nen, ob und wie die christliche Praxis der Ehe die menschliche Wirklichkeit
im Sinne Jesu Christi verédndert.

So aber nur kann der Aufweis der ,,Einsetzung durch Jesus Christus* (a
Iesu Christo Domino nostro instituta®: DH 1864 = Glaubensbekenntnis des
Konzils von Trient) gelingen, denn daf} Jesus die Ehe als Institution exklu-
siver, lebenslanger Bindung von Mann und Frau in einem formellen Akt der
Rechtssetzung eingefiihrt hitte, konnte und kann niemand behaupten. Die
Einsetzung (institutio) durch Jesus Christus war immer schon eine theologi-
sche Uberzeugung, die in der katholischen Kirche iiber den Priskriptions-
beweis mit Jesus in Verbindung gebracht wurde.* Einsetzung kann in Bezug
auf die Ehe nicht verstanden werden als duBerlich-geschichtliche Griin-
dung, sondern als innere Inspiriertheit und Geprdgtheit der christlichen Ehe
durch das Christusereignis als von den Christen erkannte und und im Glau-
ben bekannte Wirklichkeit.

Die Frage nach dem konstitutiven Christusbezug fiihrte in der Theologie-
geschichte zur Bestreitung der Sakramentalitét der Ehe.

4 Tertullian, De praescriptionibus,c.28: ,,Ceterum quod multos unum invenitur, non erratum, sed
traditum.”



Ralf Miggelbrink 196

3. Ist die Ehe ein Sakrament? Die Theologiegeschichte der Fragestellung

3.1 Der lange Weg der Ehe zur Sakramentswiirde

Jesu Lebensform des Wanderpredigers widerspricht den Erfordernissen ei-
nes geregelten Familienlebens. Auch in nachjesuanischer Zeit wird das
Christentum durch Wanderprediger verbreitet. Neben den radikalen Wan-
derpredigern gab es jedoch auch familidr gebundene Christen in Ortsge-
meinden. Allerdings dnderte sich unter der friihchristlichen Naherwartung
die jiidische Hochschétzung von Ehe und Familie: War dem Judentum das
Eheleben die Teilhabe am abrahamitischen Mehrungssegen, so verdrangt
bei den ersten Christen die apokalyptische Grundhaltung diese optimisti-
sche, volkbezogene Sicht. An ihre Stelle tritt die durch Jesus selbst bezeug-
te und gelebte Gottesunmittelbarkeit.

Die Ehe erscheint bei Paulus® unter diesen Priamissen als ein rechtliches
Gegenmittel, ein Remedium, gegen die Unzucht (10 de TOG mopvelag:
1 Kor 7, 2). Die Ehe ist positiv nur als Gegenmittel gegen ein Ubel.

Aber Paulus kann es schon im Korintherbrief nicht bei der negativ-ab-
wehrenden Funktionsbestimmung der Ehe bewandt sein lassen. Unzucht
ndmlich ist kein Unwert in sich ist. Zur Bestimmung der Unwerthaftigkeit
der Unzucht bedarf es des positiven Wertes gelingender menschlicher Ge-
schlechtlichkeit, also der Zucht.

Um gelingende menschliche Geschlechtlichkeit als positiven Wert den-
ken zu kénnen, muf} Paulus auf sein jlidisches Erbe zuriickgreifen: Im zwei-
ten Schopfungsbericht heifit es nach der Schilderung der Erschaffung Evas
aus dem Adam:

,,Darum verldft der Mann Vater und Mutter und bindet sich an eine Frau
und sie werden ein Fleisch.” (Gn 2, 24)

Die Exegeten deuten diesen Vers als eine uralte Atiologie sowohl des ge-
schlechtlichen Begehrens als auch der Ehe. Die Scholastik nahm die Text-
stelle als Beleg fiir die Synchronie von Menschenschopfung und Stiftung
des Rechtsinstituts der Ehe.

3 Diese Deutung der Trienter Lehre von der Einsetzung (institutio) der neutestamentlichen Sa-
kramente durch Jesus Christus ist in der neueren Sakramentenlehre einschligig (F.-J. Nocke, Sa-
kramententheologie. Ein Handbuch. Diisseldorf 1997; Th. Schneider, Zeichen der Niihe Gottes.
Grundrif3 der Sakramententheologie. Mainz 71996, S. 19-24; H. Vorgrimler, Sakramententheo-
logie. Diisseldorf 1987, S. 92f.)

¢ Zum folgenden: 1 Kor 6, 12-7,7.



Ist die Ehe ein Sakrament? 197

Paulus konzentriert sich bei seiner Rezeption der Stelle auf die Formel
,und die zwei werden ein Fleisch® (,,0l dV0 gig 0doxra piav®). Diese For-
mel ist fiir Paulus Chiffre fiir die innige Verbindung der Eheleute. Unabhén-
gig von der bewuBten Bejahung dieser innigen Verbindung entsteht durch
geschlechtliche Gemeinschaft immer Bindung, ereignet sich wechselseitige
Prigung. Dies gilt nach Paulus auch fiir Prostituierte (1 Kor 6, 16). Sexua-
litdit kann nach Paulus nicht praktiziert werden, ohne daf} sie den Menschen
verdndert. Wenn aber der Christ durch seine gldubige Beziehung zu Chri-
stus ganz der Gestalt Christi angepaf3t wird, dann muf es fiir diejenigen, die
nicht sexuell enthaltsam leben’, eine Gestalt geben, in der sie ihr unaus-
weichliches Geformt- und Geprdgtwerden durch die geschlechtliche Ge-
meinschaft als Moment an ihrer Angleichung an die Gestalt Christi leben
konnen. Geschlechtlichkeit als wesentlich zum Menschen dazugehorige
Wirklichkeit muf3 in die Kirche als dem Leib Christi integrierbar sein, mu/3
so lebbar sein, daf sie als gewaltige Kraft des Menschen auf das Leben in
Christus ausgerichtet werden kann. Das wire das positive Konzept gelin-
gender Geschlechtlichkeit, von dem sich die Unzucht (wogveia) als ihr Ge-
genteil absetzt.

Es ist wichtig, in diesem Zusammenhang wahrzunehmen, da3 der Begriff
der mooveio damit vom moralischen Begriff zur Bezeichnung von bestimm-
ten Delikten aufgestiegen ist zum theologischen Begriff zur Bezeichnung ei-
ner menschlichen Grundhaltung der Abkehr von Gott. mogveia bezeichnet
also nicht diese oder jene verbotene Handlungsweise, sondern vielmehr die
Auswirkung einer verkehrten menschlichen Grundhaltung auf die ge-
schlechtliche Aktivitdit.

Was bei Paulus noch in der Form der negativen Abwehr entwickelt wird,
gestaltet der deuteropaulinische Epheserbrief (Eph 5,25-33) positiv:

Hier ist nicht die Rede davon, daf3 das Heiraten der Abwehr der Unzucht
diene. Hier ist vielmehr die Fragestellung leitend, worin denn die Zucht be-
stehe, was also von Christus und seiner Kirche her gesehen als gelungene
Sexualitit zu gelten habe. Wieder wird wie bei Paulus Gn 2, 24 als Bezugs-
punkt gewéhlt: Mann und Frau werden ein Fleisch. Den Begriff des Flei-
sches deutet der Epheserbrief als Chiffre fiir den Leib. Mann und Frau wer-
den ein Leib. Die Sorge fiir den Leib des anderen ist ein Moment an der Sor-
ge fiir den eigenen Leib.

Dieses Bild gelungener Sexualitit als gelebter Fiirsorge fiir einander ver-
kniipft der Epheserbrief mit der Leibmetapher als einem Bild fiir gelingen-
des Kirchesein: Die Kirche als Leib Christi ist aufgebaut aus Ehen, in denen

71Kor 7,9: ,,Diejenigen, die keine geschlechtliche Enthaltsamkeit iiben (0% £yxQateVovTaL),
sollen heiraten; denn besser ist es zu heiraten, als dem Brand ausgeliefert zu sein (muvooDoBa)*.



Ralf Miggelbrink 198

Leibeinheit als Fiirsorge fiireinander verwirklicht wird. Die christliche Ehe
ist eine Form des Vollzuges der Kirche. Diese Einheit der Kirche ist zugleich
Verleiblichung Christi.

Das nun nennt der Epheserbrief in jener Stelle, die fiir die dogmenge-
schichtliche Auseinandersetzung iiber die Sakramentalitiit der Ehe so wich-
tig wurde, ein ,,uvOTNELOV UEYA, ein ,,grofies Geheimnis“ (Eph 5,32).8

Das Neue Testament kennt den Begriff des Sakramentes noch nicht. Als
die Theologie spéterer Jahhunderte nach Hinweisen fiir die Einsetzung eines
Sakramentes in neutestamentlicher Zeit sucht, hélt sie im Neuen Testament
Ausschau nach dem lateinischen Begriff ,,sacramentum®. Der griechische
Begriff pvotowov wird in der Vulgata mit ,sacramentum® iibersetzt.
Eph 5, 32 lautet somit im lateinischen Text: ,,Sacramentum hoc magnum
est.” Hier also hatte man scheinbar das direkte Zeugnis der Hl. Schrift fiir
die Sakramentalitét der Ehe.

Gesucht wurde nach diesem Zeugnis der Schrift allerdings erst im zwolf-
ten Jahrhundert. Dabei spielen zwei Motive eine tragende Rolle:

(1) Die Kirche war iiber die Jahrhunderte fiir den Ehekontrakt zwischen den
Eheleuten immer wichtiger geworden. Ging es in der Antike (Tertullian
(1 220) zunichst darum, Ehen zwischen Christen zu fordern (kirchliche
Ehevermittlung), so iibernimmt die Kirche ab dem friihen Mittelalter
mit dem Zerfall staatlicher Autoritit zunehmend die Aufgaben der Ehe-
stiftung und der ehelichen Rechtspflege.

(2) Das 12. Jahrhundert bringt ein Aufbliihen gerade der systematisch-phi-
losophischen Herangehensweise an den Glauben mit sich (Geburt der
Scholastik). Thr lag an einer klaren Bestimmung des Begriffsgehaltes
des Wortes ,,Sakrament “. Mit Petrus Lombardus (§ 1160) ist es einer der
friithen Viter der Scholastik, der die Systematik der Siebenzahl der Sa-
kramente verfestigt.

8 Das ,,groBe Geheimnis* erblickt auch R. Schnackenburg (Der Brief an die Epheser. Ziirich, Ein-
siedeln, Koln 1982 (=EKK 10), S. 261) in der ekklesiologischen Dimension der Ehe. Schnacken-
burg bestimmt diese als abbildliche Darstellung. Die Ehe stellt dar, was die Kirche wesentlich
ist: Gemeinschaft mit Christus. Solche Darstellung des Wesens der Kirche aber, so ist hier er-
gidnzend zu sagen, ist die Ehe nicht naturgegeben, sondern indem sie im christlichen Leben als
solches Zeichen vollzogen wird. Darstellung bedeutet nach der hier gebotenen Deutung ein akti-
ves Zur-Erscheinung-Bringen. Solches aber geschieht nie aus der Macht des Menschen, der sich
selbst zum Zeichen gottlichen Handelns an seiner Kirche machen konnte. Authentische Darstel-
lung des Handelns Gottes ist immer selbst Handeln Gottes. Gott schafft sich in christlichen Ehen
selbst das Zeichen seiner Gemeinschaft mit der Kirche, die auf diese Weise durch ihre Realisati-
on reprasentiert wird.



Ist die Ehe ein Sakrament? 199

3.2 Die entscheidende Bestreitung der Sakramentswiirde

Martin Luther spricht der Ehe energisch den Charakter eines Sakramentes
ab. Als Exeget, der nunmehr am griechischen Text des Neuen Testaments
arbeitet, entgeht ihm nicht, dal der Epheserbrief von der Ehe als einem
,UVoTNELoV*, einem Geheimnis also und nicht einem Sakrament, spricht.’
Es sind jedoch innere, theologische Griinde, die Luthers Kampf gegen die
Sakramentalitdt der Ehe den Zunder geben: Sakramente sind fiir Luther
vollmdchtige Vergegenwdrtigungen der Heilszusage Gottes, wie sie durch
Jesus Christus dem Gldubigen zugesprochen wird. Genau das aber kann das
Ehewort seiner Meinung nach nicht sein: Die Ehe niimlich ist eine rechtliche
Institution, die lter ist als die Erlosungsordnung in Jesus Christus. Der Ehe
ist der Mensch in ethisch-moralischer Hinsicht unterworfen. Sie hat als
rechtliche Institution keine spezifisch theologische Qualitit. Die Rechtsord-
nung aber rettet und erlost niemanden, sondern fiihrt im Gegenteil allen nur
um so mehr vor Augen, wie sehr der Mensch vor Gott im Unrecht steht.!
Die Sakramente sollen Gottes Heilswort an den Menschen sein. Genau das
aber kann eine moralische Institution niemals sein. In ihr ndmlich erfahren
Menschen nicht den Frieden Gottes, sondern ihr eigenes Scheitern und An-
gewiesensein auf Versohnung.

Die Tatsache, da3 Luther die Ehe als ein ,,weltlich Ding* bezeichnet, be-
deutet nicht, dal Luther der Ehe jede religiose Qualitit abspricht. Aller-
dings ist die religiose Qualitit der Ehe zundchst einfach nur Folge der Tat-
sache, daf} sie dem guten Willen des Schopfers fiir seine Geschopfe ent-
spricht. In der Erlosungsordnung wird die Rechtsordnung des Schopfers
nicht aufgehoben. In der Erlosungsordnung erfihrt jedoch die Rechtsord-
nung eine existentielle Neuinterpretation. Anfang und Mittelpunkt des Le-
bens ist nicht linger das rechtliche Weisungswort, sondern das rechtferti-
gende Gnadenwort, daBl Gott das Heil jedes Menschen unabhingig von des-
sen Moral wirken will und wirkt. Ja, der Mensch ist nicht einmal in der La-
ge, irgendetwas anderes zu seinem Heil beitragen zu konnen als alleine das
Vertrauen auf den absolut vorbedingungslos gnddigen Gott. Und auch die-
ses Vertrauen noch wirkt Gott in dem Wort, mit dem er sich dem Menschen
zusagt.

*WA 6, 550f.

' Diese Grundbestimmung des Verhiltnisses von Gesetz und Evangelium, die sich anschliefit an
R6 3 und Gal 3, 19-25, entfaltet Luther unter anderem im zweiten Hauptteil seines Kommentars
zum Galaterbrief (WA 2, 505-573): S. 514-531: ,,Das Gesetz ist gut, recht und heilig (R6m 7,
12), aber es macht nicht gerecht. Es zeigt mir, wer ich bin: einer, der durchs Gesetz angestachelt
wird und die Gerechtigkeit mehr hafit als vorher, die bose Lust mehr liebt als vorher [...]*



Ralf Miggelbrink 200

Dieses Wort von der Rechtfertigung alleine aus Glauben ist fiir Luther der
zentrale Glaubenssatz, mit dem die Kirche als Kirche steht und féllt." In der
Gemeinsamen Erklidrung zur Rechtfertigungslehre vom 31. Oktober 1999
erkennt auch die Katholische Kirche diese Vorrangstellung des Rechtferti-
gungssatzes fiir alles kirchliche Denken und Handeln an.'

Die Botschaft von dem Vorrang der Gnade in allem und iiber alles hatte
Luther als die Kraft erlebt, aus der heraus Gott das Leben des Christen zum
Guten veridndern kann. Die Ehe aber ist notwendig und unausweichlich ein
Rechtsinstitut.

Erklédrt man nun ein Rechtsinstitut, das notwendigerweise dem Menschen
primir mit Sollensanspriichen begegnet, zu einem Sakrament, zu einem
wirksamen Zeichen der rechtfertigenden Gnade Gottes, so wird das Ereig-
niswerden des Heils wiederum gekniipft an menschliche Leistungen. Da-
durch aber wird der Wirksamkeit der Gnade nach reformatorischem Ver-
stindnis der Weg versperrt.

Die Kirche kann einen Trauritus vollziehen. Allerdings kann dieser nur
den Sinn haben, daB kirchlicherseits dem rechtlichen Ehebund Segen ver-
kiindet wird."

Wo die Kirche den Kardinalfehler begeht, aus dem Recht statt aus der
Gnade das Heil zu erwarten, muf3 das unvollkommene, durch den siindhaf-
ten Menschen immer korrumpierte Recht zu etwas Vollkommenem stilisiert
werden. Die Kirche macht es sich konsequenterweise zur Aufgabe, mit ei-
nem ausgefeilten Eherechtsinstrumentarium in die Ehen hineinzuregieren,
um deren Vollkommenheit aufscheinen zu lassen. So aber macht sie nach
Luther die gute Institution der Ehe ebenso wie die Gnade Gottes selbst zum
Gespott.'*

Gerade weil die Ehe Sakrament ist, verschiarfen sich die moralischen
Standards, die an sie anzulegen sind. Dabei miifite doch nach Luther das Sa-
krament Gottes verwandelnde Macht zum Guten wirksam werden lassen,
statt verkrampfte Gesetzesobservanz zu fordern. Genau diese Aufgabe ver-
fehle jedoch die Kirche durch die sakramentale Interpretation eines Rechts-

WE. Jiingel, Das Evangelium von der Rechifertigung des Gottlosen als Zentrum des christlichen
Glaubens. Eine theologische Studie in 6kumenischer Absicht. Tiibingen 1998, S. 13: Der von Lu-
ther geprigten reformatorischen Theologie galt die Rechtfertigungslehre denn auch als ,,Mitte
und Grenze* aller Theologie. Als bekanntester Ausdruck fiir die Hoch- und Hochstschétzung der
Rechtfertigungslehre gilt die Bezeichnung dieser Lehre als ,,Artikel, mit dem die Kirche steht
und fallt*, als ,,articulus stantis et cadentis ecclesiae.”

12 Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Ka-
tholischen Kirche. Nr. 18.

13B. Jordahn, Die Trauung bei Luther, in: Mitteilungen der Luthergesellschaft 24 (1953), S. 26.
WA 6,551.



Ist die Ehe ein Sakrament? 201

instituts, die die Ehe durch permanente Erwartungsiiberfrachtung zum
Hemmschuh der Gnade macht.'

3.3 Die Sakramentalitdit der Ehe im Verstindnis des Konzils von Trient

Das Konzil von Trient bekriftigt den katholischen Glauben an die Sakra-
mentalitit der Ehe: Die Ehe ,,in lege evangelica® iibertrifft die ,,alten Ehe-
verbindungen‘ an Gnade'®. Die Frage nach dem Wesen des Ehesakramentes
allerdings wird vom Konzil nicht sehr eindringlich behandelt.!”

Das Konzil beschrinkt sich auf die Deutung von Eph 5, 25. 32: Das Sakra-
ment der Ehe vervollkommnet die natiirliche Gattenliebe, festigt die unauf-
16sliche Einheit und heiligt die Ehegatten.'®

Die ersten beiden Bestimmungsaspekte zur Wirkung der Gnade des Ehe-
sakramentes erwecken den Eindruck, das Ehesakrament bewirke eine be-
sondere helfende Gnade, die den natiirlichen Ehezwecken koordiniert wire.
Der dritte Aspekt der Heiligung bezieht das allgemeine sakramententheolo-
gische Axiom", dall durch das Sakrament eine innere Heiligung bewirkt
wird, auf die Ehe.

Wer gegen die Einwinde Luthers die Sakramentalitéit der Ehe verteidigen
will, der muf3 erkldren, wie die Ehe trotz ihres Rechtscharakters von der
Botschaft und Praxis Jesu her gesehen die Erfahrung von Gnade, von Recht-
fertigung und Heiligung vermitteln kann.

Hierbei hilft ein Blick auf neuere Ansétze in der Gnaden- und Sakramen-
tentheologie:

4. Neuere Zuginge zum Begriff des Sakramentes

4. 1 Ein verdndertes Verstdindnis von Gnade

Gnade stellte man sich in der katholischen Sakramententheologie lange wie
ein kausales Einwirken Gottes auf den Menschen vor. Fiir die neuscholasti-

15 Die katholische Kirche, das will Luther sagen, griinde ihr Recht nicht auf die Schopfungsord-
nung, sondern auf das Sakrament. Deshalb sei das kanonische Eherecht nicht ein kirchliches Zi-
vilrecht, sondern ein Sakramentsrecht. Ein Sakramentsrecht sei aber nicht imstande, sich um des
gemeinen Wohles willen der Logik des Faktischen zu beugen, die gerade im Falle der Ehe oft
Kompromisse und pragmatische Losungen aufnotige. Das katholische Eherecht pervertiert —das
wirft Luther der Kirche vor— die Erlosungswirklichkeit wieder zum Gesetz.” (U. Baumann, /st
die Ehe ein Sakrament? Ziirich 1988, S. 40).

' DH 1800f.

7Ebd. S. 69.

SDH 1799.

" DH 1606; 4112.



Ralf Miggelbrink 202

sche Theologie war es deshalb kein Problem, zahlreiche gottliche Gnaden
zu unterscheiden und entsprechend jedem Sakrament eine eigene Sakra-
mentsgnade (gratia sacramentalis) zuzuordnen, die durch das jeweilige Sa-
krament zugewendet wird. Bei der Ehe macht diese Systematik Schwierig-
keiten: Will man die Sakramentsgnade in den helfenden Gnaden, die das
Trienter Konzil erwihnt, erblicken, also in der Vertiefung der Gattenliebe
und der Festigung der Unaufloslichkeit, so widerlegt die Erfahrung die
Uberzeugung von der unfehlbaren kausalen Wirksamkeit der Sakramente.
Auch christliche Ehen sind nicht immer geprégt von tiefer Liebe der Gatten
zueinander und auch katholische Eheleute kénnen mit ihrem Eheprojekt
scheitern. Leicht kann hier die Lehre von der Sakramentalitiit der Ehe zum
Mittel gegen das Ehesakrament werden, wenn némlich der Glaube an die
Sakramentalitit zum Anlal eines gesteigerten moralisch-rechtlichen
Drucks auf die Ehen wird.

In der neueren Gnadentheologie allerdings iiberwiegt die Vorstellung,
Gott suche und ermogliche in seiner Gnade als er selber die liebende Kom-
munikation mit dem Geschopf.* Diese liebende Kommunikation Gottes mit
dem Menschen verwandelt den Menschen, gestaltet ihn innerlich neu, macht
ihn zu einem liebenden Menschen. Als solcher wird er im Prozef seines Le-
bens mit Gott dem Urbild des liebenden Menschen, also Jesus von Nazareth,
angeglichen. Angleichung an die Liebe Jesu aber nennt bereits Thomas von
Aquin als die entscheidende Gnadenwirkung des Ehesakramentes.?!

Die neuere Sakramententheologie sieht die Diversitit der Sakramente
nicht als eine Folge unterschiedlicher gottlicher Entschliisse und Handlun-
gen dem Menschen gegeniiber, sondern als Folge der Unterschiedlichkeit
menschlicher Lebenssituationen, in denen ihnen die Gnade Gottes durch die
Kirche zugesprochen wird.?> Gott will und wirkt in allen Sakramenten im-
mer das eine: seine liebende Begegnung mit dem Menschen, in der der
Mensch sich zu einem liebenden Menschen wandelt und so Jesus dhnlich
und zur Kommunikation mit Gott immer fihiger wird. Weil dies fiir den
Menschen in unterschiedlichen Lebenssituationen geschieht, geschieht es in
unterschiedlicher Gestalt. Gemeint und gewollt aber ist immer die An-
gleichung an Christus, der Eintritt des Menschen in die liebende
Kommunikation mit Gott. Das Modell des Wachstums der heiligmachenden

% Entscheidend fiir die Neuinterpretation der Gnade Gottes als Gott selbst, der sich dem Men-
schen zu liebender Kommunikation anbietet, war Karl Rahner (z. B.: Uber den scholastischen
Begriff der ungeschaffenen Gnade, in: ders., Schriften zur Theologie I (Einsiedeln 1954), 347—
376).

21'U.Baumann, a.a. 0., S. 246-262.

2 K.Rahner, Personale und sakramentale Frommigkeit, in: ders., Schriften zur Theologie, Bd. 2.
Einsiedeln 1955, S. 115-141; ders., Wort und Eucharistie, in ebd., Bd. 4. Einsiedeln 1960,
S.313-355.



Ist die Ehe ein Sakrament? 203

Gnade durch jedes Sakrament wird zum Leitmodell der Sakramententheolo-
gie.

Die Frage in Bezug auf die Ehe muf also nicht lauten: Kann die Ehe er-
kannt werden als eine besondere Gestalt, in der Menschen unter dem Bei-
stand des sie in Liebe begleitenden Gottes zu liebenden Menschen werden
konnen, die so Christus angeglichen werden und hineinwachsen in die lie-
bende Kommunikation mit Gott selber?

Die neuere katholische Gnadentheologie hat sich weitgehend von der fo-
rensischen Perspektive der Reformation gelost. In der forensischen Per-
spektive kann menschliches Handeln nur erlebt werden als das Versagen vor
gottlichen Rechtsanspriichen. Die katholische Sicht der Rechtfertigung hat
demgegeniiber immer festgehalten, dafl es ein gelingendes Handeln des
Menschen in dem durch die Gnade Gottes ausgespannten Handlungsraum
geben konne, dafl der Mensch durch sein Handeln im Raum der Gnade sich
selbst zum Guten hin verdndern kann, nicht aus sich heraus und in eigen-
michtiger Vollmacht, sondern weil Gott ihn dazu befihigt, sich selbst zu
transzendieren.

4.2 Institution als Handlungsraum

Eine sakramentale Handlung besteht immer aus einer Geste und einem
Wort.” Die klassische katholische Theologie neigt dazu, das Wort als Wort
iiber die Materie, mit der die Geste vollzogen wird, zu deuten. Durch das
Wort verdndert sich auf erfahrungsjenseitige, aber hochst effiziente Weise
die Materie, iiber die das Wort gesprochen wird.

Heute deuten wir das sakramentale Wort wieder als das, was ein Wort
dem Wesen nach ist, eine kommunikative Handlung gegeniiber Menschen.
Die Sprechhandlungstheorie (Sprechakttheorie) hat uns zu sehen gelehrt,
daB ein kommunikatives Wort nicht immer nur eine Mitteilung ist, die In-
formation iiber einen Sachverhalt. Bei der Mehrzahl der Sprechakte handelt
es sich vielmehr um eine kommunikative Verdinderung der Welt.

Wer seinem Nachbarn ,,Guten Tag* sagt, sagt nicht, dal der Tag gut ist,
sondern er erzeugt im Nachbarn Befriedigung und Wohlbefinden dadurch,
daB er ihm Achtung und Wertschitzung bezeigt. Ein Gruf} verdndert am
Morgen die Welt!

Voraussetzung dafiir, dal das so funktionieren kann, ist die Existenz der
Sitte des Grufles. Diese Sitte ermdglicht es, mit zwei regelrecht geduflerten
Worten sehr viel Wirkung zu erreichen. Voraussetzung ist die Beachtung ei-
nes Regelsystems, das der Grammatik und der Semantik vorausliegt, ein Re-

2 F.J.Nocke, Wort und Geste. Zum Verstindnis der Sakramente. Miinchen 1985.



Ralf Miggelbrink 204

gelsystem, das die Handlung des Grufles als eine sinnvolle menschliche
Handlungsmoglichkeit eroffnet.

Sakramente lassen sich als Handlungen deuten, die ihre Wirksamkeit in-
nerhalb des Regelsystems Kirche entfalten.

Gerade fiir die Ehe ist diese Sichtweise sakramentaler Kausalitéit beson-
ders einleuchtend: Wer die EheschlieBungsformel im Regelsystem Kirche
duflert, begriindet dadurch eine Wirklichkeit, die ohne dieses Regelsystem
so nicht erreichbar wire. Mit der sakramentalen EheschlieBung bejahen die
beiden Eheleute den hohen Anspruch an die wechselseitige Treue und Ver-
ldflichkeit der Gatten, den sie von der Kirche als Traditionsgemeinschaft
iibernehmen und den ihnen die Kirche als Lebens- und Glaubensgemein-
schaft in gelebten Beispielen vor Augen stellt.

Dadurch, da3 Menschen sich auf diesen Weg einlassen, erfahren sie durch
die Vermittlung der Kirche eine gesteigerte Moglichkeit ihres eigenen Exi-
stenzvollzuges. Zwischenmenschliche Liebe kann in einer Qualitit der
Treue und VerldBlichkeit gelebt werden, die ohne dieses spezifisch christli-
che Regelsystem der Ehe nicht erreichbar wire.

Die sprechhandlungstheoretische Betrachtungsweise sakramentalen
Handelns fiihrt so zu einer institutionentheoretischen Betrachtungsweise:
Sakramentale Sprechhandlungen vermogen die Lebenssituation von Men-
schen wirksam zu veridndern, weil sie eingebettet sind in eine Institution, die
den Handlungsrahmen fiir das sakramentale Handeln aufrichtet.

Diese institutionentheoretische Betrachtungsweise von Sakramenten be-
zieht ihre theologische Dignitdt aus der ekklesiologischen Sicht der Sakra-
mente: Die Kirche ist nicht einfach eine Institution, die menschliches Han-
deln angenehmer oder erfolgreicher zu gestalten ermoglicht. Sie ist Wirk-
samkeit Gottes unter den Menschen. Hier liegt die Aktualitit des klassi-
schen Priskriptionsbeweises fiir die Sakramentalitidt der Ehe.

Diese ihr zugesprochene theologische Wiirde ist zugleich ihre theologi-
sche Infragestellung: Ist die Kirche wirklich Wirksamkeit Gottes unter den
Menschen? Die hochste Wiirde der Kirche als Institution, daf3 sie ndmlich
Wirklichkeiten zu erschaffen beféhigt ist, die Menschen nicht einfach aus
sich heraus setzen und machen konnen, ist zugleich die radikalste Infra-
gestellung von Kirche. Beides gehort zum Vollzug des Kircheseins: Kirche
weil}, daB sie Stifterin heilschaffender Institutionen und so selbst heilschaf-
fende Institution ist. Als Spenderin der Sakramente ist sie das Grundsakra-
ment, aus dem alle Sakramente entspringen. Die Kirche muf3 aber zugleich
diese positive Selbstwahrnehmung negieren, weil sie im gldubigen Vollzug
erlebt und verkiindet, daf3 all dieses Positive abhdngt alleine von der Wirk-
samkeit Gottes, dessen geheimnisvoll unter den Menschen wirksame Gnade
sich seiner Kirche als eines instrumentellen Zeichens, als eines Werkzeuges,



Ist die Ehe ein Sakrament? 205

bedienen moge. Fiir das Erleben und Feiern von Sakramenten bedeutet die-
ser Wesenszug aller echten Sakramente, daf} sie keine hermetisch-selbstge-
fillige, innerkirchliche Angelegenheit sein diirfen. Vielmehr muf} die vor-
rangige Bedeutung des gottlichen Handelns in der Asthetik sakramentalen
Handelns hervortreten (Thomas Freyer), indem zum Beispiel im konkreten
Vollzug der Sakramente der Gebetscharakter der Handlung betont wird.

Erfahrbarkeit des Wirkens Gottes im Sakrament steht zum Wirken der
Kirche in einer inneren Spannung: Die Kirche kann ihr Handeln rechtlich
und rituell prizise festlegen. Das ergibt sich aus ihrem Wesen als Institution
und ist somit sinnvoll. Gott aber iibersteigt in seiner Souverdnitit alles
menschliche Handeln und Verfiigen. Das bedeutet nicht, dafl er die eigene
Bindung an seine Kirche und ihre sakramentalen Vollziige verneinte. Aber
er wire nicht Gott, erfiillte er diese Vollziige nicht in seiner ihm ganz eige-
nen Weise. Gott bindet sich an die Kirche und ihre sakramentalen Vollziige.
So erhebt er die Kirche zum Grundsakrament, zum Quell, aus dem alles
durch die Sakramente vermittelte Leben Gottes entspringt. Aber wo er sel-
ber als der Grund allen sakramentalen Lebens, als der Kern seiner Leben-
digkeit in den Sakramenten anwesend ist, da geschieht dies immer in einer
letzten Unverfiigbarkeit.

4.2 Ehe — Handlung, Institution und Geheimnis

Die hier entwickelten Merkmale des Sakramentalen konnen auf die Ehe be-
zogen werden anhand der Begriffe: Handlung, Institution, Geheimnis.

Die EheschlieBung ist Gottes Handeln am Menschen im Handeln der
Menschen.In der EheschlieBung unternehmen es zwei Menschen jeweils ihr
ganzes Leben, seine Herkunft, seine Gegenwart, seine Zukunft in einem
mutigen Akt in die Hand zu nehmen und einem anderen Menschen zuzusa-
gen.

Dieses In-die-Hand-nehmen des eigenen Lebens ist nur moglich, wo
Menschen ihr Leben auf Gott hin vollziehen. Gott ist der Name daffiir, daf3 es
iiberhaupt so etwas wie die Einheit des Lebens gibt, daf3 das Leben eines
Menschen nicht nur ein unverstehbarer Fluf3 von Zustinden und Beziehun-
gen ist, sondern daf3 es Sinn macht ,,Ich“ zu sagen.*

Jeder gelingende Vollzug auf Gott hin aber setzt voraus sein Getragensein
von Gott her. Wo ein Mensch sich in Glaube und Liebe auf Gott hin aussagt,

2 Cees Noteboom beschreibt einen solchen unverstehbaren Flufl von Zustinden und Beziehun-
gen als das Lebensgefiihl des Romanhelden Inni Wintorp: Die Zeit erscheint Inni als eine ,,amor-
phe Masse*, die es zu durchqueren gilt, klebrig, zéhfliissig. Die Ereignisse in der Zeit sind ,,form-
lose[s] Zeug*, gleichgiiltig, ob sie vergessen oder ins Gedichtnis gerufen werden. (Ders., Ritua-
le. Frankfurt 1998, S. 37).



Ralf Miggelbrink 206

auch, wo dies auf den anderen Menschen hin geschieht, da lebt er bereits von
Gott her.

Das Handeln Gottes als Mdglichkeitsbedingung menschlichen Handelns
wird unter anderem aktuell in der Kirche als Institution. Hier liegt der dog-
matische Wahrheitskern der Geltungsanspriiche des Kirchenrechts. Das
Kirchenrecht formuliert die Regeln, nach denen die Institution Ehe funktio-
niert.

Der Begriff des Geheimnisses relativiert den Geltungsanspruch des
Rechts: Alle Sakramente miissen Zeichen Gottes als des Geheimnisses sein.
Hier liegt wohl der tiefste Wahrheitskern des Einspruches Martin Luthers
gegen die katholische Ehelehre: Die Ehe einerseits blof3 als Rechtsinstitut zu
beschreiben, um sie andererseits als Sakrament zu feiern, ist ein Kardinal-
fehler, der nichtsdestoweniger immer noch unterlduft.

Gott selber aber ist das unbegreifliche Geheimnis. Eine Sakramentenpa-
storal und Liturgie, die dieser Einsicht Rechnung trigt, ist mystagogisch,
weil sie weil}, da} sie Gott Raum geben muf3, daf sie zur Aufmerksamkeit,
zum Hinhoren, zu religioser Sensibilitét kultivieren muf3.

44 Die biographische Perspektive

Wo die Vorstellung einer effizienten Kausalitit in der Sakramentenlehre ab-
gelost wird durch die Vorstellung einer wahrhaft schopferischen Kausalitdit,
die immer eine exklusive Kausalitdt Gottes ist, da mufl der Kategorie des
Werdens, der Entwicklung in der Sakramentenlehre viel mehr Rechnung ge-
tragen werden. Die Vorstellung einer sakramentalen Kausalitdtsmechanik
ist un-theo-logisch. Zu einer Werdegeschichte gehoren Entscheidungen, die
durchgehalten werden wollen. Nichts wirklich Substantielles kann im Raum
der reinen Unverbindlichkeit werden.

Wo aber stirker als frither auch die Offenheit menschlicher Werdege-
schichten wahrgenommen wird, besteht die Chance, da3 auch Neues und
Unerwartetes verstehbar wird als Moment der einen Werdegeschichte eines
Menschen vor Gott.

Der Aufmerksamkeit auf den biographischen Prozel3 der Selbstwerdung
in der Selbstaussage des Menschen Gott gegeniiber entspricht es, daf die
Sakramentalitit der Ehe heute nicht mehr ausschlieBlich im Abschluf} des
Ehevertrages erblickt wird, sondern im alltiglichen Eheleben®, in dem die-
ser Vertrag, den das neue Kirchenrecht nun auch ,,Bund‘ und nicht mehr ein-
fach nur ,,Vertrag® nennt*®, mit Leben erfiillt wird.

2 Th. Schneider, a.a. 0., S. 295.
% CIC, can. 1055 spricht vom ,,matrimoniale foedus*.



Ist die Ehe ein Sakrament? 207

Der biographischen Perspektive entspricht die Wahrnehmung der Dynamik
des sakramentalen Geschehens. Sakramente ziehen Menschen in einen Pro-
zef3 der heilenden Begegnung mit Gott, in dem Menschen auf Gott hin ver-
dndert und neu geformt werden. Sakramente sind, wie die Scholastik klas-
sisch formulierte, ,,signa configurativa Christi* .’

4.5 Die dramatische Perspektive

Alles kirchliche Handeln ereignet sich unter dem Symbol des Kreuzes. Das
Kreuz ist Zeichen der Erfahrung, dal Gottes Wort in dieser Welt mit ihren ei-
genen Gesetzen nicht unwidersprochen bleibt. Gottes Wort 14t sich in das
todliche Drama dieser Welt hineinziehen. Deuten wir die Ehe als Sakrament,
als Heilshandeln Gottes am Menschen, so bedeutet diese Einsicht, da3 auch
die Ehe gekennzeichnet ist durch den Widerspruch Gottes zu dieser Welt.

Sexualitit wird heute medial vermittelt wieder im engen Konnex mit Ge-
walt dargestellt. Das menschliche Sexualverhalten trdgt von seiner gat-
tungsgeschichtlichen Herkunft her auch noch die Merkmale der Gewalt und
des Totens. Liegt hier moglicherweise der empirisch-theologisch tiefere
Grund fiir die Ablehnung der Sexualitiit in der Viterzeit?*®

Begreifen wir Sexualitit im Spannungsfeld von Gewalt und Liebe, dann
bedeutet die christliche Ehe wesentlich, daf3 in ihr sich zwei Menschen ein-
ander zusagen, um darin ihren gottgetragenen Werdeprozefs auf Gott hin zu
leben, indem sie in einer Abkehrung von Dispositionen der Gewalt einander
in eine ,,Zivilisation der Liebe“? einfiihren.

Das aber bedeutet nun wieder, dal die Ehe nicht einfach nur Werdeprozel3
ist, da die Ehemetaphorik in Theologie, Predigt und Verkiindigung nicht
einfach nur bestimmt sein darf von den positiven Bildern gelingenden, sich
entfaltenden Lebens. Vielmehr mufl dann auch realistisch und ehrlich zur
Sprache kommen, da} das Eheleben auch geprigt sein wird von Erfahrun-
gen des Leids, des Unterganges, des Scheiterns, ja schlieBlich des Todes.

Luther hat diese Dimension der Ehe iiberdeutlich gesehen: Er begreift die
Ehe gar als ein excercitium mortis, als eine Einlibung in das Sterben®. In der

27 Alexander von Hales, Summa theologica,p.4,q. 19, m. 2; Thomas von Aquin, In IV. Sent., dist
4,q.1,a.1.

28 So der Verdacht von Raymund Schwager zur Sexualititsfeindlichkeit bei Origenes, Gregor von
Nysa und Maximus Confessor: R. Schwager, Erbsiinde und Heilsdrama. Im Kontext von Evolu-
tion, Gentechnologie und Apokalyptik. Miinster 1996, S .85f.

» Der Begriff einer ,,Zivilisation der Liebe* (civilis cultus amoris) spielt in der Lehrverkiindi-
gung Johannes Pauls II. eine herausragende Rolle: DH 4776; 4815.

3 Wer sich an den Ehestand bindet, der wandelt in den Miihen und Leiden dieses Standes. Er
legt darin seiner Natur eine Last auf, damit sie Liebes und Leides gewohnt werde, die Stinde mei-
de und sich umso besser zum Tode bereite; das konnte er aulerhalb dieses Standes nicht so gut.
(Sermon vom heiligen Sakrament der Taufe, 1519, WA 2,727-737; hier: WA 2,736).



Ralf Miggelbrink 208

Tat ist in den géngigen theologischen Reden iiber die Ehe zu wenig von der
Leid- und Todgeprigtheit dieser Lebensform die Rede: Die feste Bindung
an einen Partner kann auch erlebt werden als der Tod vieler moglicher ande-
rer Beziehungen. Die Treue ist oft gerade auch Treue im Erleiden von mif3-
lingendem und scheiterndem Leben. Wo diese Dimensionen des Ehelebens
verdridngt werden, kann schwerlich Ehefidhigkeit entstehen.

5. Gewinn und Grenzen der hier entwickelten Apologie
der Sakramentalitéit der Ehe

Die Deutung der Ehe als Sakrament, wie sie hier vorgestellt wurde, ist im
Kern ekklesiologisch: Als ein Vollzug der Kirche in der Treue gegeniiber Je-
sus ist die Ehe Sakrament.

Daraus ergibt sich eine heilsokonomische Betrachtungweise der Ehe: Die
Ehen sind Triager des kirchlichen Lebens. Das 2. Vatikanum nennt sie des-
halb auch ,,Hauskirche*.?! Diese heilsokonomische Betrachtungsweise ent-
spricht der leibmetaphorischen Ehelehre des Epheserbriefes: Der Leib Chri-
sti als der eine Leib der Kirche wird aufgebaut durch die Ehen, in denen ei-
ner des anderen Leib als den eigenen erkennt und ehrt.

Sakramentalitdt der Ehe bedeutet die Chance, Eheleben als gnadenge-
wirkten Aufbau der Kirche als Leib Christi deuten zu konnen. Dabei muf3
Sakramentenlehre immer unter dem Vorrang der Gnadenlehre stehen. Das
heilit konkret, die Angst, die das legalistische Denken beherrscht, darf dem
kreativen Mut weichen, den die Gnade Gottes wirkt.

Eine verdnderte Perspektive sakramentaler Wirksamkeit gibt dem biogra-
phischen Werdeprozell angemessenen Raum. Eheleute diirfen ihr Leben als
sakramentalen Prozell im Angesicht Gottes auslegen.

Wo dies geschehen kann, konnte das zentrale und gewichtige Argument
Luthers gegen die Deutung der Ehe als Sakrament fallen.

Hier konnte nicht der Beweis gefiihrt werden, daf die Ehe ein Sakrament ist.
Wohl konnte gezeigt werden, warum es iiberhaupt fraglich wurde, daf die Ehe
ein Sakrament sei. Und es wurde der Versuch unternommen, einen Sakraments-
begriff zu skizzieren, der es ermoglicht, die Ehe als Sakrament zu verstehen.

Es bleibt aber die Frage, inwiefern der hier skizzierte Sakramentenbegriff
wirklich unser kirchliches Denken und Handeln schon bestimmt.

Wo dies der Fall ist, werden Sakramente nicht als Triumphziige Gottes
inszeniert, sondern als Hoffnungszeichen, auf die ein Mensch mehr und
mehr sich zu verlassen lernen darf.

'DH 4128.



Ist die Ehe ein Sakrament? 209

Wo dies der Fall ist, diirfen Menschen sich mit den Zweideutigkeiten ih-
rer Lebensgeschichte auch in sakramentalen Kontexten angenommen wis-
sen.

Wo dies der Fall ist, darf man auch aus einem so geféhrlichen Projekt wie
dem zweier bis zum Ende geteilter Leben die VerheiBung der Gegenwart
Gottes heraushoren.

Ein Eheverstindnis, das dem hier Skizzierten folgt, birgt die Chance,
auch die Ehe als eine wirklich qualifizierte Form christlicher Existenz in der
Kirche neu zu entdecken und so eine von der kirchlichen Lehrtradition nicht
zu rechtfertigende Abwertung des Ehestandes zu iiberwinden.

Ein Eheverstindnis wie das hier skizzierte bedarf einer entsprechenden
pastoralen Aufmerksamkeit: Eine ausschlieBlich von den Regelsitzen des
Kirchenrechts dominierte Sakramentenspende- und Sakramentenvorberei-
tungspraxis ist zu mindest zu ergdnzen um eine Mystagogie, die den exi-
stentiellen Geheimnischarakter der Ehe erschlief3t.

Wo ein neues Verstindnis der Ehe als Sakrament kultiviert wird, wird die
Unaufloslichkeit als wesentliche Eigenschaft der Ehe tatsdchlich gestirkt.
Diese Stirkung aber geschieht nicht ex negativo im Wege der moglichst har-
ten Sanktion gegen diejenigen, die mit ihrem Eheprojekt scheitern. Eine
Starkung ist vielmehr daraus zu erwarten, dal eine wirklich mystagogische,
praktische Theologie der Ehe den Christen dazu ermutigt und befihigt, die
eigene Lebensgeschichte, die keinem Ideal und keinem Gesetz glatt ge-
horcht, dennoch vertrauend zu bejahen als die eigene Selbstaussage in der
Begegnungsgeschichte mit Gott. Diese Selbstaussage bleibt immer zwei-
deutig, briichig, unvollkommen, aber sie steht als sakramentale Wirklichkeit
unter der Zusage Gottes, daB sie gelingen wird als Heilsgeschehen zwischen
Gott und dem Menschen.

Wo eine Sakramentskultur der Ehe wichst, die das Sakramentale der Ehe
nicht in einer iiberlegenen ethischen Leistung der christlichen Gatten er-
blickt, sondern in der lebendigen Wirksamkeit Gottes in den Lebensge-
schichten, da werden Ehen nicht mehr wahrgenommen als marginale Rea-
litdten, die hoch zu schitzen sind bestenfalls wegen ihrer gesellschaftspoli-
tischen Bedeutung. In einer solchen kirchlichen Ehekultur wird die Bedeu-
tung der Ehe von der Mitte des christlichen Glaubens an die rechtfertigende
und heiligende Gegenwart Gottes in jedem Menschenleben her wahrgenom-
men. Aus dieser Lebensmitte des Sakramentes erwichst tatsdchlich die
Festigung der unaufl6slichen Einheit der Ehe, von der das Konzil von Trient
spricht. Allerdings ist diese Festigung keine besondere Gnadengabe, son-
dern Konsequenz aus der Anwesenheit der heiligmachenden Gnade Gottes
im Leben der Christen, das sie als eheliches Leben fiihren.




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.000 842.000]
>> setpagedevice


