
„Das Gewicht der Seele – ist die Liebe“
Über die Herzmitte ignatianischer Spiritualität

Willi Lambert, München

1. Die Liebe des Inquisitors

Der für Spruchkarten durchaus geeignete Aphorismus von der Liebe als
dem Gewicht der Seele ist einem verständnisvollen und liebenswürdigen
Brief des Ignatius an den Bischof von Targa und Inquisitor für Portugal ent-
nommen. Warum hat der Inquisitor solchen Zuspruch nötig? Er scheint sich
darüber beklagt zu haben, daß die Last der verschiedenen Ämter ihn zu sehr
bedrücke und dies seinem seelischen Wachsen wohl nicht dienlich sei. Ob
ihn die Antwort getröstet hat? Jedenfalls durfte er lesen: Er könne seine be-
lastenden Ämter ruhig behalten und er solle „sie alle um Gottes unseres
Herrn willen lieben ... soweit sie zu seinem größeren Ruhm und Dienst sind“
(BU, 150)1. Das „Gewicht der Seele“ könne dabei leicht werden, wenn das
„ganze Gewicht unserer Liebe“ zu Gott hin gehe. Ein wenig verschnörkelt
ist der Gedankengang, aber er drückt auf seine Weise nichts anderes aus als
das, was Jesus meint, wenn er von „der leichten Last“ spricht, die der Dienst
und das Leben unter seinem Joch bedeute. Die Seele wird nicht nach Kilo-
gramm gewogen, sondern nach der Liebe. Die Liebe ist das spezifische Ge-
wicht des Menschen. Wenn er darin zunimmt, dann werden ihm seine Lasten
leichter und er kann sie besser schultern. So jedenfalls schreibt Ignatius in
seinem tröstlichen und Liebe-vollen Brief an den Bischof, den er noch zur
Zeit seiner Studien in Paris kennengelernt hatte.

Man könnte den Brief geradezu als „Liebesbrief“ bezeichnen, da auf ei-
ner einzigen Seite insgesamt siebenmal das Wort Liebe vorkommt. Durch
diese Häufigkeit rückt ein Wort in den Blick, das nicht eben als typisch ig-
natianisch gilt. Bei Kennern der Szene ist das Wort von der „unterscheiden-
den Liebe“ zwar bekannt und vor allem auch die „Betrachtung zur Erlan-
gung der Liebe“. Aber sind dies eher zufällig herausragende Wortinseln
oder handelt es sich um Ur- und Grundgestein? Es dürfte sich lohnen, dieser
spirituellen Mineralogie ein wenig mehr auf den Grund zu gehen. Dabei
wird sich in allen entscheidenden Dokumenten, dem autobiographischen
Bericht des Pilgers, dem Exerzitienbuch, den Satzungen, den Briefen und

1 BU = Ignatius von Loyola, Deutsche Werkausgabe. Übers. von P. Knauer. Bd. I: Briefe und
Unterweisungen. Würzburg 1993. 

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 241



Willi Lambert 242

vor allem in seinem Leben zeigen: Ignatius war nicht nur der Mann von
Welt, der Offizier, der Büßer, der Mann der dunklen Nacht mit Selbstmord-
gedanken, der Pilger unterwegs durch halb Europa, der Gründer des Jesuite-
nordens, der begabte Organisator, sondern ein Mensch, der „ganz Liebe
scheint“, wie einer seiner Gefährten einmal schrieb.

2. Von Liebe keine Ahnung

Von den Liebesabenteuern am Hof und von der Selbstverliebtheit in eine
Karriere bis hin zu einem Menschenleben in der Liebe Gottes führte ein lan-
ger Weg. In seinem „Bericht des Pilgers“ (BP) findet sich das vielleicht
ausdrucksstärkste Zeugnis dafür, und zwar in jener Erzählung, nach der Ig-
natius die Überlegung anstellt, ob er seinem Weggefährten nicht einige
Dolchstiche versetzen solle. So meinte er, „die Ehre Mariens“, die er im
theologischen Streitgespräch gefährdet sah, auf diese Weise „ritterlich“
wiederherstellen zu können. Ignatius erzählt diese Geschichte, um zu sagen,
daß er ein dummer Schüler in der „Schule Gottes“, wie er sich ausdrückt,
gewesen sei. Obwohl er schon mit seinem ganzen Leben nur Gott gefallen
und Jesus Christus nachfolgen wollte, sei er „so blind“ gewesen, daß er spä-
ter feststellen mußte: „Er hatte noch keinen Blick für innere Werte und ver-
stand nicht, was Demut, Liebe, Geduld eigentlich seien. Und er kannte jenes
Gespür für Gottes Willen noch nicht, das diese Tugenden zu lenken und ins
rechte Maß zu bringen hat“ (BP 14). Man kann die richtige Dogmatik haben,
man kann auf dem Gottesweg sein – und das Hauptgebot der Gottes- und
Nächstenliebe doch nicht leben. Auf diesem Hintergrund ist auch eine sozu-
sagen ignatianische Definition von Sünde zu verstehen, die Karl Rahner im
Blick auf das urignatianische „magis“, das „Mehr des Wachsens im Lie-
ben“, gibt. Es wäre dort keine Liebe mehr, „wo jemand sich grundsätzlich
und überlegt weigern würde, bereit zu sein und danach zu streben, Gott
mehr zu lieben, als er es jetzt tut.“ Und weiter: „Und alle Sünde ist im Grun-
de nur die Weigerung, dieser Maßlosigkeit sich anzuvertrauen, ist die gerin-
gere Liebe, die darum, weil sie sich weigert, die größere werden zu wollen,
keine mehr ist.“2. Auch auf dem dunklen Hintergrund der Sündigkeit, die
unser Leben prägt, wird noch einmal die Allgegenwärtigkeit des in allem
angefragten Ja zum Lieben gegenwärtig.

2 J. Herzgsell, Dynamik des Geistes. Innsbruck 2000, 306 f.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 242



Das Gewicht der Seele – ist die Liebe 243

3. „Der Weg, der sich mir zeigen wollte... liebevolle Ehrfurcht“

Ein Höhepunkt der Entwicklung vom eifernd-gläubigen, mit einem hohen
aggressiven Potential ausgestatteten Bekehrten zu einem Heiligen findet
sich im geistlichen Tagebuch (GT). Es dokumentiert einen über einige Wo-
chen hin dauernden inneren Wandlungsprozeß und ein Offenbarungsge-
schehen, das die Lebensthematik des Liebens noch einmal aufgreift, vertieft
und ihr ein ganz eigenes Gepräge gibt. Fast von Tag zu Tag wird Ignatius
immer deutlicher, daß die „liebevolle Ehrfurcht“ (vgl. GT 178) der spiritu-
elle Grundton seines Herzens ist. Er notiert, ihm schiene, „daß ich den Weg
gefunden hatte, der sich mir hatte zeigen wollen ... Mir schien, er sei der be-
ste von allen und für immer, den ich einschlagen muß“(GT 162). Ja, er hat-
te die Überzeugung gewonnen, „daß ich diese Gnade und Erkenntnis für den
geistlichen Fortschritt meiner Seele für wichtiger hielt als alle anderen bis-
her“ (GT 157). Ein Hagiograph müßte geradezu jubeln, wenn ihm derjenige,
dessen Lebensgeheimnis er zu erhellen sucht, selber den Schlüssel für seine
innerste Herzensbewegung gibt. Ignatius betont, daß diese Bewegtheit sich
von ihrer Ausrichtung auf Gott auch auf alle Geschöpfe (vgl. GT 179) , d.h.
das Universum, den Kosmos und alle Schöpfung hin ausbreitete. Vielleicht
klingt diese Aussage noch erstaunlicher, wenn man bedenkt, daß Ignatius 53
Jahre (!) alt war, als ihm diese geistliche Erfahrung und Selbsterkenntnis in
dieser Stärke geschenkt und klar wurde. Allerspätestens hier müßte man es
aufgeben, von dem bloß höfischen, soldatischen, organisatorisch begabten,
asketischen, willensbetonten Ignatius zu sprechen. Zumindest erlebt und
sieht er sich so selber nicht. Ehrfürchtige Liebe, liebevolle Ehrfurcht ist die
Weise seines Begegnens und seiner Beziehung zu Gott und dem Universum.

4. „Andacht (devoción) bei jedem beliebigen Werk der Liebe ... in Gebet
und Betrachtung“ 

Es ist gleichermaßen erhellend, wie doch auch nur begrenzt im Aussage-
wert, wenn man für eine Spiritualität einen Leitbegriff findet. Erhellend,
weil ein roter Faden, ein Zentrum erkennbar wird; begrenzt, weil sich nie al-
les auf einen Begriff bringen läßt, dafür ist das Leben zu bunt, zu komplex,
zu lebendig. Es gibt bei Ignatius eine solche Leitlinie, die alles durchzieht,
eine Grundhaltung, die alles durchwirkt. Diese Herzensbewegung steht
noch über den gängigen Unterscheidungen von Arbeit und Gebet, Kontem-
plation und Aktion. Sie trägt sie von unten her und durchströmt sie. Im Wort
„devoción“, d.h. Hingabe, wird sie auf den Begriff gebracht. Zumeist wird
dieses Wort mit „Andacht“ übersetzt, paßt aber darin in erster Linie auf das

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 243



Willi Lambert 244

Gebet. Hingegebensein im Gebet ist Andacht. Aber diese Andacht kann bei
allem Tun im Dienst der Liebe geschehen. In diesem Sinn schreibt der Se-
kretär von Ignatius, Polanco: „Der Geist, den er in der Gesellschaft zu sehen
wünscht, ist der, daß man soweit möglich nicht weniger Andacht bei jedem
beliebigen Werk der Liebe und des Gehorsams finde, als in Gebet und Be-
trachtung; denn alles tun wir aus Liebe zu Gott und für seinen Dienst.“3 Al-
les-entscheidend ist für Ignatius, den Willen Gottes zu erkennen und sich
ihm hinzugeben. Oft steht dies als Wunsch am Ende eines Briefes, aber nir-
gendwo wird diese Grundhaltung des Hingegebenseins fundamentaler aus-
gedrückt als im Suscipe-Gebet der Exerzitien (GÜ): „Nimm hin, Herr, und
empfange meine ganze Freiheit ...“ (GÜ 234).

Eine Bestätigung dafür, daß „devoción“ nicht nur als „Andacht“ im Ge-
bet geschieht, zeigt auch ein Blick auf die Sprache. Der ursprüngliche
Wortsinn von devoción wurzelt in vovere, votum – im Deutschen: Gelüb-
de –, meint also auch das Hingegebensein in der Lebensform der  evange-
lischen Räte. Devoción bedeutet Hingabe des Lebens – im Geschehen des
Liebens. Ein Lexikon, das im Jahr 1611 erschienen ist, also zeitlich noch
ziemlich nahe dem Sprachgebrauch von Ignatius, spricht in einem eigenen
Stichwort von den „Devotos“. Dieses Wort war in Spanien und in Süd-
frankreich üblich gewesen. Es wurden damit die Menschen bezeichnet, die
bereit waren, für ihren Prinzen, ihren Herrn in den Tod zu gehen. Sie hat-
ten „die Andacht zum Tode“, d.h. sie waren bereit, im Dienst für ihren
Herrn das Leben hinzugeben. Aus diesem Hintergrund heraus dachte und
lebte Ignatius.

Das Befreiende und Ausweitende dieser Sicht von Hingabe ist, daß Gebet
und Arbeit, Kontemplation und Aktion in keinem Gegensatz gesehen wer-
den, daß darin keine Frage der Wertung liegt. Entscheidend ist nur: Wohin
geht die Einladung von Gottes Geist? Was ist für einen persönlich und den
Dienst im Augenblick besser, dienlicher? 

Es ist verständlich, daß auf diesem Hintergrund Pater Nadal die Formu-
lierung gebraucht „Kontemplativ in der Aktion“ – contemplativus in actio-
ne – und von einer „vita activa superior“ spricht, von einem „höheren akti-
ven Leben“. Man könnte auch sagen, daß Ignatius dazuhin helfen möchte,
das kontemplative Herz zu entdecken. Es besteht im Geschehen des lieben-
den Hingegebenseins. Dieses durchpulst den Menschen in allen Bewußt-
seinslagen und in allen Zuständen: im Tun, im Schlafen, im Wachen, im
Lassen und im Wirken.

Diese Sicht ist ein wesentlicher Beitrag von Ignatius zur immer wieder
gestellten Frage nach Kontemplation und Aktion. Und es ist dies auch sein

3 J. Stierli, in: F. Wulf, Ignatius von Loyola. Würzburg 1956, 164.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 244



Das Gewicht der Seele – ist die Liebe 245

Beitrag zum Thema des „immerwährenden Betens“. Das immerwährende
Gebet ist die immerwährende Hingegebenheit – in allem. “Wenn wir alles
auf den göttlichen Dienst hinlenken, so ist alles Gebet“3a. Dieses Hingege-
bensein, diese „reine Absicht“ ist nicht einfachhin eine Grundhaltung des
Menschen, sondern eine Antwort auf die „devoción Gottes“. Das Hingabe-
gebet der Exerzitien – „nimm hin, Herr, und empfange meine ganze Freiheit
...“ – ist Antwort auf das Hingegebensein Gottes an seine Schöpfung. Bevor
Ignatius das Gebet des Verschenkens spricht, läßt er den betenden Men-
schen darauf schauen, wie sehr sich Gott selber hingibt, „so weit er es nur
vermag“ (GÜ 234). Menschliches Hingegebensein antwortet dem göttli-
chen Hingegebensein.

5. Aus der Eigenliebe in die Fröhlichkeit der Freiheit

Die Reihe ignatianischer Aphorismen auf der Spiritualitätsseite der Jesuiten
im Internet beginnt mit dem Begriff „Abtötung“. Man könnte sich ein einla-
denderes Wort zu Beginn wünschen. Aber alphabatisch muß es so sein. –
Die grundlegendste und christlichste Annäherung an dieses „spirituelle Un-
wort“ geschieht im Ernstnehmen der Aussage Jesu daß man an seinem Le-
ben in einer Weise festhalten könne, daß man es verliert, es aber auch los-
lassen kann, so daß es gewonnen wird (vgl. Mt 10,39). Wer ein wenig „öst-
liche“ Texte und Weisheiten kennt, dem ist vertraut, daß als massivstes Hin-
dernis auf dem Weg des geistlichen Wachsens jener Ego-Punkt gilt, der
meint, er sei das absolute Zentrum des Alls und alles müsse nur um ihn her-
umtanzen. Es kann einem mit einem gewissen Recht die Vermutung kom-
men, daß die „Ent-egoisierung“ und die „Abtötung“ miteinander zu tun ha-
ben könnten. Die Entdeckung des „wahren Ichs“, des wirklichen „Selbsts“
kann nicht ohne den Prozeß der Befreiung des despotischen und zentralisti-
schen „Punkt-Ichs“ stattfinden. Ignatius ist zutiefst davon überzeugt, daß es
keinerlei geistliches Wachstum gibt, ohne daß ein Menschen aus sich selbst
herausgeht bzw. von seinen eigenen Besessenheiten durch Gottes Gnade be-
freit wird: „Denn jeder bedenke, daß er in allen geistlichen Dingen soviel
Nutzen haben wird, als er aus seiner Eigenliebe, seinem Eigenwillen und Ei-
geninteresse herausgeht“ (GÜ 189).

Auch im „Zielsatz“ der Exerzitien ist dieser Prozeß der Befreiung ausge-
drückt: „Geistliche Übungen, um über sich selbst zu siegen und sein Leben
zu ordnen, ohne sich durch irgendeine Anhänglichkeit bestimmen zu lassen,
die ungeordnet ist“ (GÜ 21). 

3a J. Stierli, a.a.O., 167.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 245



Willi Lambert 246

Überraschenderweise spielt die Ich-Befreiung auch für das Gebetsge-
schehen eine grundlegende Rolle: Ein betender Mensch erreiche „in einer
Viertelstunde Gebet mehr als ein anderer, der nicht abgetötet sei, in zwei-
en.“4 Im selben Text bringt da Câmara die Sache noch mit der Formulierung
auf den Punkt: „Und so baute der Vater auf der Abtötung und Selbstverleug-
nung des Eigenwillens sein ganzes Fundament auf.“5 Bei aller Rede von Ab-
tötung ist klar, daß die „Freiheit des Geistes“, die man bei allem wahren sol-
le, im Dienst der Liebe steht. In diesem Sinne ist das Wort von der Abtötung
zu übersetzen als die Freiheit zur größeren Liebe, als die Befreiung zum je
tieferen Lieben.

Wie groß diese Freiheit sein kann, leuchtet in einem beeindruckenden Er-
lebnis auf: „Als einmal der Arzt sagte, er dürfe keine Melancholie bekom-
men, sie würde ihm schaden, sagte der Vater danach: Ich habe nachgedacht,
bei was mir Melancholie käme, und ich habe nichts gefunden, außer wenn
der Papst die Gesellschaft gänzlich zunichte machte. Und auch damit, mei-
ne ich selbst, würde ich, wenn ich mich eine Viertelstunde ins Gebet zurück-
zöge, so fröhlich wie zuvor oder noch fröhlicher sein!“6 – „Oder noch fröh-
licher ...“ Welche innere Freiheit gegenüber einem Lebenswerk!

6. „Jesus meine Liebe ist gekreuzigt“

Wo Freisein und Gebet, Abtötung und Leben, Verzicht und Gewinn eins
geworden sind, da wird es von innen her verständlich sein, warum Ignati-
us einmal über eine Reihe von Merksätzen das Wort setzt: „Jesus meine
Liebe ist gekreuzigt“. Man darf dies wohl im doppelten Sinne deuten: Je-
sus, der die Liebe des Ignatius ist, hängt am Kreuz der Liebe. Dort sieht
ihn der „Mensch der ersten Exerzitienwoche“, der zur gekreuzigten Barm-
herzigkeit, zur gekreuzigten Liebe Gottes spricht, sprechen darf „wie ein
Freund zu einem Freund oder ein Diener zu seinem Herrn“ (GÜ 54). Es
darf dieses Wort aber auch so verstanden werden: „Jesus, meine Liebe, die
ich zu Dir empfinde und lebe, die erlebe ich immer wieder als eine ge-
kreuzigte Liebe“. Wieviel Auseinandersetzungen, wieviel Spannungen
muß eine Liebe durchleben und durchsterben, die das tägliche Kreuz auf
sich nimmt?! – Was hat Christus für mich getan? Was tue ich für ihn? Was
soll ich für ihn tun? Was darf ich für ihn tun? Was muß ich für ihn tun?
Dieses Fragen kommt aus der Sehnsucht, auf die erfahrene Erlösung und

4 J. Stierli, a.a.O., 165.
5 J. Stierli, ebd.
6 Luis Goncalves da Câmara, Memoriale. Übers. von P. Knauer. Frankfurt 1988, Nr. 182.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 246



Das Gewicht der Seele – ist die Liebe 247

Befreiung antworten zu können. Dies zu dürfen und zu können ist eine
Gnade.

7. „Die Gesellschaft der Liebe“ (Franz Xaver)

Der Primat der Liebe ist nicht nur eine Sache des Herzens und eines einzel-
nen, sondern auch der Satzungen, des Gemeinschaftslebens. Dies macht
eine öfters zitierte Vorbemerkung der Satzungen der Gesellschaft Jesu deut-
lich. Dort betont Ignatius zuerst: Es ist Gott selber, der die Ordensgemein-
schaft in seinem Dienst bewahrt, leitet und voranführt. Er führt dann weiter
aus: „Und von unserer Seite muß mehr als irgendeine äußere Satzung das in-
nere Gesetz der Liebe und Güte, welches der Heilige Geist in die Herzen
schreibt und einprägt, dazu helfen“ (Vorwort zu den Satzungen, 134). Diese
Vorbemerkung ist gleichsam das Vorzeichen, das über die innere Dynamik
des umfangreichen Regelwerkes entscheidet. Sie ist sozusagen das „Plus“,
das den Regelungen ihren positiven Sinn, den Atem und das Leben der Lie-
be einhaucht.

Auf diesem Hintergrund ist es verständlich, daß Franz Xaver in einem
seiner Briefe, den er knieend an seinen geliebten und verehrten Ordensge-
neral und Freund Ignatius im fernen Rom schreibt, das Wort von der Gesell-
schaft Jesu als einer „Gesellschaft der Liebe“ prägte:

„Ich glaube, daß man niemandem Gewalt antun solle (es sei denn die Ge-
walt der Liebe), um ihn wider seinen Willen in der Gesellschaft zu halten;
vielmehr bin ich der Ansicht, daß man die, welche für das Institut der Ge-
sellschaft nicht passen auch gegen ihren Willen entlassen soll; die Taugli-
chen dagegen muß man mit Liebe zu erhalten suchen und ihnen behilflich
sein zum Fortschreiten in Tugend und Verdienst, zumal sie hier so viele Lei-
den um unseres Herrn Jesu Christi willen erdulden. Und in der Tat glaube
ich, ist die Gesellschaft Jesu nichts anderes als eine Gesellschaft der Liebe
und Eintracht, von der alle Bitterkeit und knechtische Furcht ferngehalten
werden muß.“7

Lange, jahrelang mußte Franz Xaver gelegentlich auf Antwort warten
und die Aussage von Pater da Câmara ist vielsagend: „Unser Vater sagte ein-
mal vor wenigen Tagen: Wer seine Liebe an dem messe, was er zeige, wür-
de sich sehr täuschen; und das gleiche bei Unliebe und schlechter Behand-
lung.“8 Es klingt fast ein wenig hymnisch und ist doch ernst gemeint, wenn

7 Leben und Briefe des heiligen Franziskus Xaverius. Hrsg. von Eduard de Vos. Regensburg
1877. Bd. I, 384.
8 Memoriale Nr. 105.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 247



Willi Lambert 248

Pater da Câmara über das zumeist sanfte, aber gelegentlich auch hart er-
scheinende Verhalten von Ignatius schreibt: „Aber immer ist er mehr zur
Liebe geneigt, ja sogar so sehr, daß er ganz Liebe scheint. Und so wird er so
universal von allen geliebt, daß man keinen in der Gesellschaft kennt, der
nicht eine sehr große Liebe zu ihm hätte und der nicht urteilt, er werde sehr
vom Vater geliebt“ 9

Innerhalb der Satzungen (SA) zeigt sich die Gestaltkraft der Liebe auf ei-
ne besondere, personalisierte Weise im Blick auf den Generaloberen. Als er-
ste von sechs Grundeigenschaften nennen sie die Verbundenheit mit Gott im
Gebet und in allem Tun. Als zweites „muß in ihm die Liebe zu allen Näch-
sten, in hervorragender Weise aber zur Gesellschaft, und die wahre Demut
leuchten, die ihn für Gott unseren Herrn und für die Menschen sehr liebens-
wert machen“ (SA 725). Am Schluß der Aufzählung heißt es noch einmal
bezeichnenderweise: „Wenn ihm einige der oben genannten Eigenschaften
fehlen, soll ihm wenigstens nicht große Güte und Liebe zur Gesellschaft und
ein gutes Urteil zusammen mit guter Wissenschaft fehlen“ (SA 735). Anders
gesagt: Er soll ein Mann der „diskreten Liebe“, der klug-unterscheidenden
Liebe sein.

8. Diskrete Liebe

„Diskrete Liebe“ meint im normalen Sprachgebrauch eine Liebe, die eher
scheu, behutsam und nicht auf Öffentlichkeit bedacht ist. Was meint die
„discreta caritas“ im ignatianischen Wortgebrauch? – In den Satzungen wird
immer wieder darauf hingewiesen, daß man auf die konkreten Situationen
schauen und die persönlichen Umstände berücksichtigen muß. Dies kann
man als Lebenswissen, Lebensklugheit, Lebenskundigkeit verstehen. Damit
ist die ständige Aufgabe verbunden, immer neu suchen und unterscheiden
zu müssen, was denn jetzt „Sache“ sei. Im traditionellen Sprachschatz aus-
gedrückt: Es geht um ein ständiges Leben in der „Unterscheidung der Gei-
ster“. Dies meint aber nicht eine spirituelle Besserwisserei, sondern ein Hin-
schauen, Prüfen, Unterscheiden im Dienst der Liebe: „Unterscheidende
Liebe“, discreta caritas, heißt dies bei Ignatius. Das Unterscheiden steht im
Dienst der Liebe: Es fragt immer, was für den Anderen wirklich gut ist. Die
Betonung der Unterscheidungskraft im Lieben ist typisch ignatianisch. Und
daher wird den Jesuiten immer auch eine gewisse Klugheit – bis hin zur
„Gerissenheit“ – zugesprochen bzw. unterstellt. Darüber hat man aber
manchmal fast vergessen, daß es nicht um die Klugheit, sondern um das Lie-

9 Memoriale Nr. 86.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 248



Das Gewicht der Seele – ist die Liebe 249

ben geht. Dies wird auch in der Formulierung deutlich, die den „Trost“ um-
schreibt, der für die Unterscheidung grundlegend wichtig ist: „Ich nenne es
Tröstung, wann in der Seele irgendeine innere Regung verursacht wird, mit
welcher die Seele dazu gelangt, in Liebe zu ihrem Schöpfer und Herrn zu
entbrennen“ (GÜ 316).

9. „Die Liebe besteht im Kommunizieren“ 

Ignatius mit der Kunst der Kommunikation zu verbinden ist mehr als nur das
Unterstreichen von eher Bekanntem, sondern hat Entdeckungscharakter.9a

Daß das Kommunizieren – verbales und nonverbales – mit der Liebe gleich-
zusetzen ist, zeigt die entsprechende Umschreibung bzw. Definition der Be-
trachtung zur Erlangung der Liebe im Exerzitienbuch. Dies wird besonders
im spanischen Text deutlich: „El amor consiste en comunicación de las dos
partes“ – „Die Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten.“ Man
könnte auch sagen: Die Liebe besteht im Kommunizieren. Und man könnte
wohl auch sagen: Die Liebe besteht im Kommunizieren von der Kom-
munionbank bis zum Bürotisch, von den Worten bis zum nonverbalen Be-
gegnen und Austauschen.

Seit Jahren wird immer wieder darauf aufmerksam gemacht, daß Ignatius
nicht nur der Soldat, der Offizier war, sondern ein „Mann von Welt“, der bei
Hof seine Ausbildung erhielt. Diese kannte durchaus Seiten, die mit höfi-
schem Umgang, Diplomatie, Menschenkenntnis, Personalführung, Strate-
gie, Verwaltungsvorgängen, Schreiben usw. zu tun hatten. Dies dürfte die
sozusagen natürliche Voraussetzung dafür gewesen sein, daß Ignatius später
seinen Mitbrüdern immer wieder apostolische Instruktionen für ihre Dienste
und Sendungen mitgab, die auch die Kommunikation betrafen. 

Ein Meisterstück ist wohl das Schreiben an drei Mitbrüder, die auf das
Konzil nach Trient gingen. Er stellt dort sieben Regeln auf, die man beson-
ders beachten solle in der Kommunikation mit den Teilnehmern des Kon-
zils. Ignatius hatte also einen wachen Sinn dafür, daß ein Konzil nicht nur
ein Gremium zur Verabschiedung von Glaubensaussagen ist, sondern
gleichzeitig ein kommunikatives Großereignis. Es gilt also, nicht nur auf In-
halte, dogmatische Lehrsätze, sondern auf die Weise des Umgang miteinan-
der zu achten. Aus diesem Schreiben sei nur die dritte Regel, die so etwas
wie „die goldene Regel der ignatianischen Kommunikation“ ist, zitiert:
„Ich wäre langsam im Sprechen, indem ich das Hören für mich nutze; ruhig,

9a Vgl. W. Lambert, Die Kunst der Kommunikation. Entdeckungen mit Ignatius von Loyola.
Freiburg 1999.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 249



Willi Lambert 250

um die Auffassungen, Gefühle und Willen derjenigen, die sprechen, zu ver-
spüren und kennenzulernen, um besser zu antworten oder zu schweigen“
(BU, 112). Man darf und muß sich jedes Wort auf der Zunge zergehen las-
sen, „verkosten“ würde Ignatius sagen. Aus jedem Satzteil läßt sich eine Se-
minareinheit für positives Kommunizieren machen: Die „Entdeckung der
Langsamkeit“ beim Sprechen, das Innehalten und Hinspüren auf die eigene
Seelenlage, die Wahrnehmung des „dreidimensionalen Menschen“ (mit ob-
jektiven Botschaften, Gefühlen und Willensausrichtungen), die doppelte
Wahrnehmung im Verspüren (Empathie) und Verstehen sowie die Einladung
zu einem qualifizierten Zuhören bzw. einem qualifizierten Schweigen.

Ignatius wäre nicht Ignatius, wenn er seinen Mitbrüdern die Regeln nur
zum Lesen gäbe. Er fügt am Schluß hinzu, sie sollten täglich eine „Feed-
back-Runde“ machen: Immer zwei sollten dem dritten rückmelden, was sie
am Tag an der Weise seines Kommunizierens wahrgenommen haben. „Die-
se Ordnung tritt am 5. Tag nach Eintreffen in Trient in Kraft. Ignatius.“
Punkt. Was würde diese „Ordnung“ bewirken können, wenn sie zur Tages-
ordnung von Konzilien, Kommissionstreffen, Synoden, Ordenstagungen
und ähnlichen Veranstaltungen gehören würde ...?!

Die Einübung in die Kunst der Kommunikation hat Ignatius vor allem im
Zusammenhang mit dem Wachstum der Ordensgemeinschaft und dem Auf-
bau des zentralen Sekretariats seinen Mitbrüdern eindringlich nahegelegt.
Etwa zwanzig (!) Gründe läßt er seinen Sekretär Polanco zusammenstellen,
die seine Mitbrüder über Ziel, Art und Weise und Motivation einer regen
brieflichen Kommunikation aufklären und veranlassen sollen. Neben dem
Gehorsam soll diese Weise der Kommunikation die Mitbrüder in besonderer
Weise in der Einheit und gegenseitigen Liebe erhalten.

Nicht nur auf der Ebene der Organisation ist Ignatius ein Meister der
Kommunikation, sondern auch, was zumeist übersehen wird, in den beglei-
teten Einzelexerzitien. Deren Wirkung beruht nicht nur auf der inneren spi-
rituellen Logik, auf den Weisen der Meditation, sondern in einem starken
Maß auf der darin angebotenen Kommunikation. Rhetorisch gefragt: Wo
gab und gibt es das, daß für „normale Laienchristen“ eine qualifizierte, frei-
lassende, sensible Kommunikation im Einzelgespräch angeboten wird? Ex-
erzitien sind eine Art Glücksfall geistlicher Kommunikation bzw. können es
sein. Es ließe sich mit einer ganzen Reihe von Hinweisen belegen, daß Ig-
natius im Exerzitienbuch ausdrücklich darauf achtet. Zumeist wird dafür die
Bemerkung zitiert, „daß jeder gute Christ bereitwilliger sein muß, die Aus-
sage des Nächsten zu retten, als sie zu verurteilen“. Auf diese Weise können
die beiden sich gegenseitig (!) „mehr Hilfe und Nutzen“ (GÜ 22) geben. Die
Bemerkung, der Exerzitienbegleiter solle den Übenden nicht von sich her
beeinflussen, sondern Gott den Menschen unmittelbar berühren und „zur

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 250



Das Gewicht der Seele – ist die Liebe 251

Liebe hin umarmen lassen“ (GÜ 15) – so die wörtliche Übersetzung – zeigt
gleichermaßen die Atmosphäre der Freiheit wie der Liebe in den Exerzitien.

Die „Gewissenserforschung“ ist für Ignatius eine Art täglicher Fortset-
zung der Exerzitien. Sie ist damit aber auch eine ausgesprochene Kultur der
Kommunikation mit sich selber, mit dem Leben, mit Gott. Störungen in der
Kommunikation kommen ja zumeist aus einer gestörten Kommunikation
mit sich selber. Damit umgehen zu lernen, ist der wahre Sinn der täglichen
Gewissenserforschung. Sie geschieht nicht nur zu einer festen Zeit, sondern
in gewissem Sinn bei jedem wachen Wahrnehmen von Lebensgeschehen.

Die Gewissenserforschung im Sinne der sog. „besonderen Erforschung“
(Partikularexamen) ist eine Zeit der konkreten Arbeit an sich selber, an der
Weise des Begegnens und an der eigenen Art bzw. Unart des Sprechens.
Diese spirituell fundierte Verhaltenstherapie weiß um die menschliche
Weisheit: „Vom Kennen zum Können führt nur das Üben“ (Otto Friedrich
Bollnow). Erich Fromm spricht in seinem Buch „Die Kunst des Liebens“
von der Pflege der Aufmerksamkeit und der Notwendigkeit des Übens für
die Liebe. In diesem Sinn kann die ignatianische Gewissenserforschung
„Das Gebet der liebenden Aufmerksamkeit“ genannt werden.

10. „Die Betrachtung zur Erlangung der Liebe“

Den schönsten, reifsten, und zentralsten Ausdruck findet die Liebe als Herz-
stück ignatianischer Spiritualität in der sog. „Betrachtung zur Erlangung
der Liebe“ im Exerzitienbuch. Diese Seiten gehören zu den wenigen länge-
ren Textstellen, die man ohne größere Verständnishilfen einem geistlich In-
teressierten zu lesen geben kann. In ihnen spürt man den Pulsschlag seines
spirituellen Herzens pochen. Immer schon wurde diese Betrachtung am En-
de der Exerzitien als ein Höhepunkt der Exerzitien angesehen. Sie gibt – so
wird oft angenommen – den Kern seines Schlüsselerlebnisses am Cardoner-
fluß wieder, das er als die Gnade aller Gnaden seines Lebens sieht und als
tiefgreifende Umwandlung seines Menschseins.

Die Betrachtung zur Erlangung der Liebe wird nicht breit ausgedeutet, son-
dern es soll nur deutlich gemacht werden, daß in ihr vier Bereiche bzw. Grund-
vollzüge der Verwirklichung des Liebesgeschehens vor Augen gestellt werden:

Die Liebe wird zuerst vorgestellt als das Geschehen von Empfangen und Ge-
ben: „Die Liebe besteht im gegenseitigen Mitteilen von beiden Seiten“ (GÜ
231) und zwar von dem, was jemand kann und weiß und hat. Im weiteren wird
diese Aussage in doppelten Sinn genauer bestimmt und vertieft: 

Das Geben der Liebe Gottes darf nicht nur als Geben und Empfangen von
Gaben verstanden werden. Alle Gaben Gottes sind letztlich „nur“ Ausdruck,

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 251



Willi Lambert 252

Zeichen, daß Gott sich selber ganz und gar gibt, so weit es ihm überhaupt
nur möglich ist (vgl. GÜ 234). Der Begriff von Gnade als „Selbstmitteilung
Gottes“, wie Karl Rahner ihn in die Theologie eingebracht hat, dürfte hier
seinen Ursprungsort haben. Jedenfalls kommt er der Sache nach und auch
fast wörtlich an dieser Stelle des Exerzitienbuches zur Sprache.

Des weiteren wird deutlich gemacht: Die Liebe des Menschen, die sich
im Hingabegebet ausdrückt, ist eine antwortende Liebe. Auf die Hingabe
Gottes – man könnte auch ein Hingabe-Gebet Gottes formulieren – „Nimm
an, o Mensch, meine Freiheit ...“ – antwortet der Mensch mit seiner eigenen
Hingabe. Und diese mündet noch einmal in eine Bitte:  „Gib mir Deine Gna-
de und Liebe. Dies genügt mir“ – „Ésta me basta“ (GÜ 234).

Die zweite Weise, wie die Liebe sich ausdrückt, könnte mystisch genannt
werden. Die Liebe Gottes ist eine mystische Liebe in dem Sinn, daß sie den
Menschen zu seiner Wohnung, zu einem lebendigen Tempel Gottes macht,
der alle leiblich-seelisch-geistigen Dimensionen des Menschseins im Sein
hält, durchwirkt, durchatmet, durchliebt (vgl. GÜ 235).

Auf überraschende Weise wird die Liebe Gottes als eine arbeitende Liebe
gesehen: „Gott verhält sich wie einer, der schwere Arbeit verrichtet“ (GÜ
236) in und an seiner Schöpfung. Damit wird auch das Mitwirken des Men-
schen an der Gestaltung der Schöpfung zu einer Liebes-Arbeit.

Schließlich wird Lieben auch bildhaft gesehen und gedeutet als ein Sich-
Durchströmen-Lassen von den Gaben der göttlichen Liebe, des Heiligen
Geistes: Güte, Freundlichkeit, Barmherzigkeit, Liebe. Sie alle durchwär-
men den Menschen wie Strahlen der Sonne und durchströmen ihn wie
Quellwasser der Tiefe (vgl. GÜ 237).

Aus diesen Aussagen und Grundbildern des Liebesgeschehens kann deut-
lich werden, daß die Liebe das Herzstück des Glaubenslebens von Ignatius
war. Besonders darauf hingewiesen hat Walter Sierp SJ10 und Adolf Haas SJ
in seinen Erklärungen der Anweisungen des Exerzitienbuches11. Die Ein-
sicht in diese Tatsache ist für die Interpretation von hoher Bedeutung. An-
ders gesehen, vermittelt und praktiziert kann die Eigenart ignatianischer
Spiritualität auch zu gefährlichen Einseitigkeiten führen: Ihr eigentliches
Ziel und ihre gestaltenden Kräfte zeigen sich in der Eingangsbitte der Be-
trachtung zur Erlangung der Liebe: „Um innere Erkenntnis von soviel emp-
fangenem Guten bitten, damit ich, indem ich es gänzlich anerkenne, in allem
seine göttliche Majestät lieben und ihr dienen kann“ (GÜ 233). Dieses „in al-
lem“ bezeichnet ziemlich genau das, was mit dem gängig gewordenen spiritu-

10 Vgl. W. Sierp, Das goldene Siegel. Betrachtung von der Gottesliebe am Schluß der Exerzi-
tien des heiligen Ignatius von Loyola. Bd. III. Warendorf 1937.
11 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Hrsg. A. Haas. Freiburg 1967, besonders die
Seiten 140–150 über die „Theologia cordis“ und 151–154 über die liebevolle Ehrfurcht.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 252



Das Gewicht der Seele – ist die Liebe 253

ellen Lieblingswort vieler – „Mystik des Alltags“ – gemeint ist. Und es erinnert
an die erste Vorbemerkung der Betrachtung zur Erlangung der Liebe: „Die Lie-
be muß mehr in die Werke als in die Worte gelegt werden“ (GÜ 230).

11. „Andacht und Liebe ... ganz auf die Heiligste Dreifaltigkeit“ 

Der ehemalige Generalobere der Jesuiten, Pater Pedro Arrupe, hat in einem
Vortrag mit dem programmatischen Titel „Die trinitarische Inspiration des
ignatianischen Charismas“12 diese fundamentale Dimension ignatianischer
Spiritualität sehr bewußt gemacht. Die trinitarische Struktur ist nicht selten
in der Darstellung sozusagen „unterbelichtet“. Besonders, wenn man be-
denkt, daß Pater Laynez einmal äußerte, daß Ignatius sich mit dem Gedan-
ken getragen habe, ein Buch über den dreieinigen Gott zu schreiben. In dem
Maße, in dem das trinitarische Gottesverständnis ins Blickfeld gerät, tritt
das Verständnis Gottes als Liebe in den Vordergrund. Das trinitarische Got-
tesverständnis ist Urbild, Paradigma für den Gott, der Liebe ist. Trinität
heißt: Gott ist Beziehung. Gott ist Liebe.

Im „Bericht des Pilgers“ findet sich die Bemerkung von Ignatius: „Er hatte
viel Andacht zur heiligsten Dreifaltigkeit“ (BP 28). Und als er einmal die hei-
ligste Dreifaltigkeit in Gestalt von drei Tasten eines Instrumentes innerlich
schaute, war er so davon getröstet und mit Freude erfüllt, daß er dauernd und
mit vielen Vergleichen davon reden mußte, „so daß ihm sein ganzes Leben lang
diese Einprägung geblieben ist, große Andacht zu verspüren, wenn er zur hei-
ligsten Dreifaltigkeit betete“ (BP 28). Eine Aussage aus dem geistlichen Tage-
buch bestätigt dies: „An diesem Tage, auch noch als ich durch die Stadt ging,
mit großer innerer Freude, und es stand mir die Heiligste Dreifaltigkeit vor Au-
gen, immer wenn ich etwa drei Vernunftgeschöpfe oder drei Tiere oder sonst
drei Dinge sah, und genauso andauernd“ (GT 55).

Neben dem ersten, biographischen Zeugnis ließen sich eine ganze Reihe
von bedeutsamen Stellen als weitere Belege für die trinitarische Grundprä-
gung nennen:

Es blieb eine kleine trinitarische Auslegung für das Kreuzzeichen erhal-
ten13. Der Geist, der in ihr atmet, durchströmt jedes Kreuzzeichen beim Ge-
bet, auch beim Tischgebet, das bei Ignatius kurz lautet: „Der eine und drei-
einige Gott segne die Gaben“.

Vor allem die Zwiegespräche am Ende der Gebetszeiten „zu den göttli-
chen Personen“ (vgl. das Exerzitienbuch) bringen den betenden Menschen

12 Geistliche Texte SJ, Nr. 2, München 1980.
13 Siehe: Ignatius von Loyola, Trost und Weisung. Hrsg. von Paul Imhof. Zürich 1979, 212.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 253



Willi Lambert 254

immer in die trinitarische Beziehung hinein. Und die große Betrachtung zur
Menschwerdung lenkt den Blick auf den dreieinigen Gott, der aus seiner
dreieinigen Liebe heraus beschließt, das Heil des Menschengeschlechts zu
wirken (vgl. GÜ 103). 

Die innere Bewegtheit vom trinitarischen Gottesgeheimnis war Ignatius nicht
nur im „privaten Gebet“ gegeben, sondern auch im Blick auf die konkreten Mit-
menschen. In einem Brief an junge Mitbrüder in Coimbra schreibt er: „Schaut
auch Eure Nächsten an als ein Abbild der heiligsten Dreifaltigkeit, das ihrer
Herrlichkeit fähig ist“ (BU, 144). Er selber war vom Anblick seiner Mitbrüder,
in denen er das Heilswirken Gottes gegenwärtig sah, oft so berührt und von Freu-
de erfüllt, daß er es zum Gegenstand seiner Bemühung machte, diese Freude
nicht völlig ungefiltert nach außen dringen zu lassen, da ihm dies zu indiskret er-
schien. Man mag es sich wünschen, einmal die Freude über das Gotteswirken im
Mitmenschen zügeln zu müssen, um nicht „verrückt“ zu erscheinen ... !

Am deutlichsten zeigt sich die trinitarische Gebetsatmosphäre in dem er-
halten gebliebenen Rest seiner Aufzeichnungen in seinem geistlichen Tage-
buch. Pater Adolf Haas hat in seinem ausführlichen Einleitungsteil in das
mystische Tagebuch die Entwicklung der trinitarischen Spiritualität darge-
stellt. Das Tagebuch ist von Anfang bis Ende durchwirkt vom trinitarischen
Geist. Bezeichnenderweise handeln die Stellen, die er selber umrandet hat,
zum großen Teil vom trinitarischen Geheimnis. Dabei schien ihm, daß sein
„Verspüren oder das verstehende Sehen“ ihn so viel vom Geheimnis der
Dreieinigkeit hatte wahrnehmen lassen, wie er nicht wissen könnte „selbst
wenn ich mein ganzes Leben lang studierte.“14 Welche Aussage!

Für die Thematik der Liebe als dem Gewicht der Seele ist es bedeutsam,
daß die trinitarischen Aussagen nicht selten mit dem Wort und Geschehen
der Liebe verbunden werden: Er fühlt sich im Blick auf den Vater, den Sohn,
den Geist hingezogen, jeweils die Dreieinigkeit „als ganze zu lieben“ (GT
63); seine „Andacht und Liebe richtete sich ganz auf die Heiligste Dreifal-
tigkeit“ (GT 101). 

In einer Bemerkung, aus der man eine Art von Stufung des Gebetsgesche-
hens andeutungsweise entnehmen könnte, wird der Trinität eine besondere
Stellung eingeräumt. In einem Brief an Franz Borja spricht Ignatius davon,
daß man von Gottes Gnade erfüllt sein könne: „Erstens über die eigenen
oder fremden Sünden, sei es zweitens über die Geheimnisse Christi unseres
Herrn in diesem oder in dem anderen Leben, sei es drittens in Erwägung
oder Liebe zu den göttlichen Personen ...“. Daran schließt Ignatius eine
Aussage von einer gewissen objektiven Wertigkeit an, die er aber sofort

14 Ignatius von Loyola, Deutsche Werkausgabe. Übers. von P. Knauer. Bd. II: Gründungstex-
te der Gesellschaft Jesu. Würzburg 1998, 370.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 254



Das Gewicht der Seele – ist die Liebe 255

wieder – typisch ignatianisch – auf den Weg des Einzelnen hin relativiert:
„Und obwohl in sich das dritte vollkommener ist als das zweite und das
zweite mehr als das erste, so ist doch für jegliches Individuum derjenige Teil
viel besser, wo Gott unser Herr sich mehr mitteilt“ (BU, 248). Eine Mah-
nung, die angebracht ist für jeden, der andere auf ihrem Gebets- und Glau-
bensweg begleitet: Den Zugang zu Gott sich zeigen und schenken lassen,
wie er will, und nicht, wie es einem dogmatischen Schema und auch nicht
dem persönlichen Weg eines Heiligen entspricht.

12. „Klug und liebevoll“ – Ein neuer Seelsorgestil

Im Jahr 1999 leitete ich für eine Gruppe von Priestern, die an der ignatiani-
schen Spiritualität interessiert waren, ein Wochenende. „Natürlich“ mußte
das Thema heißen „Ignatianische Impulse für die Pastoral des Jahres 2000 –
und danach“. Am meisten Anklang fand zu meinem Erstaunen eine Aussa-
ge von Polanco, dem Sekretär und Sprachrohr von Ignatius. In seinem Buch
über die Methode – „Methodus“ – stellt er fest, die Seelsorgsmethode von
Ignatius sei „prudenter et amanter“, d.h. klug und liebevoll.15 Dies ist eine
andere, aber gleichsinnige Aussage wie das Wort von der „diskreten Liebe“
(discreta caritas), d.h. der klug unterscheidenden Liebe. Polanco bringt die-
se Weise der Seelsorge nicht eben sehr freundlich in Gegensatz zu der von
Theatinern seines Erachtens angewandten Pastoral, die „Angst“ verbreite.
John W. O’Malley, der Lesenswertes zum liebevollen (amabilis) und fami-
liären (familiariter) Seelsorgestil der ersten Jesuiten schreibt, bringt ein
sprechendes Zitat von Peter Faber über den unsensiblen Stil von Prälaten
und städtischen Magistraten in ihrem Kampf gegen Mißstände: „Sowohl in
der Kirche als auch in der weltlichen Gesellschaft versuchen viele Leute,
Mißstände vollständig zu beheben, aber sie lassen sich dabei mehr von eisi-
ger Ungeduld und bitterem Eifer für die Gerechtigkeit bewegen als vom
freundlichen Eifer, der aus der Liebe stammt“ (103).

Die Umgangsweise, der Gesprächsstil, das „Wie“ der Weitergabe des
Glaubens sind mehr als nur nette Beigaben. Die vielleicht beste, tiefste und
aussagekräftigste Formulierung dafür findet sich im Brief an die Epheser:
„Wir wollen uns, von der Liebe geleitet, an die Wahrheit halten und in allem
wachsen, bis wir ihn (Christus) erreicht haben“ (Eph 4,15). Dies ist eine
Grundformel für christliche Pastoral: Das „erkenntnisleitende Interesse“ ist
die Liebe, und die Wahrheit ist ein lebendiger Prozeß, der zur Begegnung
mit Christus und dem dreieinigen Gott hinführen will und soll. 

15 J. O’Malley, Die ersten Jesuiten. Würzburg 1995, 207.

74_2001_4_241-255.qxd  15.07.2007  14:13 Uhr  Seite 255



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.000 842.000]
>> setpagedevice


