
LITERATURBERICHT

Bekehrung zum fremden Gott
Steht eine theo-logische Wende an?

Von dem Schweizer Theologen Leonhard Ragaz (1868–1945) stammt die Einschät-
zung: „Der ganze Kampf, den das Volk Gottes, wie der Einzelne darin, zu kämpfen hat,
und so der ganze Kampf der Bibel, kann als massiverer oder verfeinerter Kampf
zwischen dem Dienst Gottes und dem der Götzen bezeichnet werden“1. Ganz auf die-
ser Linie vertritt der Theologe Thomas Ruster in einem kürzlich erschienenen Buch die
These, dass heute eine „Entflechtung von Christentum und Religion“, eine Unterschei-
dung des christlichen Gottes von der herrschenden Religiosität und ihren Götzen an-
steht. Statt des Ausgangs von religiösen Bedürfnissen und Selbstverständlichkeiten,
statt der Anknüpfung an Erfahrungen sei heute eine Bekehrung der Christen zum
„fremden Gott der Bibel“ fällig.

In einer Besprechung des Buches2 nennt P. Hermann-Josef Lauter OFM dieses Buch
einen theologischen Paukenschlag, von dem man nur hoffen könne, dass er gehört wer-
de und eine breite Diskussion auslöse – mit „weitgehende[n] Konsequenzen für die
Verkündigung, das Selbstverständnis der Christen in unserer Gesellschaft und für den
Dialog mit den anderen Religionen“.

Ich werde weiter unten noch genauer auf die These Rusters eingehen. Sie soll an-
fangs dieses Beitrags lediglich die Radikalität andeuten, mit der Ruster eine Wende
einfordert: eine Wende nicht nur in der Theologie, sondern ebensosehr in der christli-
chen und kirchlichen Praxis. Den Begriff Wende wähle ich hier bewusst in Anspielung
auf eine andere Wende, welche die Theologie im letzten Jahrhundert genommen hat:
die anthropologische Wende, die sich mit dem Namen Rahner verbindet.

Anliegen Karl Rahners war es, dem Menschen von heute den Glauben nahezubrin-
gen. Der Glaube dürfe kein Fremdkörper sein, sondern müsse dem Selbstverständnis
des Menschen entsprechend dargelegt werden. Nicht als etwas Fremdes komme die
christliche Offenbarung auf den Menschen zu, wäre doch dann fraglich, ob sie ihm
überhaupt etwas bedeuten könne. Darum richtet die anthropologisch ansetzende Theo-
logie den Blick zuerst auf die menschliche Erfahrungswelt. Hier ist anzuknüpfen, wenn
der christliche Glaube Menschen erreichen und ansprechen will.

Dieser anthropologische Ansatz ist in der katholischen Theologie weithin heimisch
geworden und hat Konsequenzen insbesondere in der Pastoral. So machen Arbeits-
bücher etwa im Zusammenhang der Sakramentenkatechese die Bedeutung von Sakra-
menten verständlich, indem sie einladen zu einer Besinnung auf „Sakramente“, wie sie
im menschlichen Leben auch jenseits des christlichen Glaubens vorkommen (gerade

1 L. Ragaz, Die Bibel – Eine Deutung. Bd. 1. Fribourg 1990, 404f.
2 In: Pastoralblatt 52 (2000) 189f, Zitat auf S. 190.

74_2001_6_467-474  17.07.2007  11:34 Uhr  Seite 467



Literaturbericht 468

auch in der sakramentsproduktiven Postmoderne!3). Die natürliche Anlage des Men-
schen zu symbolisieren, sich „Sakramente“ zu schaffen, bildet gleichsam den Reso-
nanzboden für die christlichen Sakramente, die als Verlängerung dessen, was wir von
unserem Menschsein her schon kennen, gelten können.

Wir alle kennen diesen anthropologischen Ansatz sehr gut, haben ihn verinnerlicht.
Sein Anliegen ist berechtigt, und er brachte insbesondere in den zeitgenössischen Kon-
text, in dem Rahner u.a. ihn ausarbeiteten, eine notwendige Perspektive ein. Rahner
wollte einen unverstanden weitertradierten Glauben, der mit der modernen Welt
scheinbar nichts zu tun hatte, ins Verstehen führen; er wollte aufleuchten lassen, was
der Inhalt unseres Glaubens für das Leben bedeutet. Zur gleichen Zeit stand eine Revi-
sion der Gnadentheologie an („Nouvelle Théologie“). Gnade wäre unangemessen
gedacht, würde sie als ein zweites Stockwerk verstanden, das auf eine in sich geschlos-
sene Natur aufgesetzt wird. Die Natur, so arbeitete Henri de Lubac im Anschluss an
Thomas von Aquin heraus, hat Sehnsucht nach der Gnade, nach der Gemeinschaft mit
Gott, und diese Sehnsucht kann im natürlichen Leben des Menschen aufgespürt wer-
den. Nicht zuletzt muss ja auch gefragt werden dürfen, mit welchem Recht der christli-
che Glaube als Erfüllung menschlichen Lebens verkündigt wird.

Die Anfänge dieser anthropologische Wende liegen mehr als ein halbes Jahrhundert
zurück. Und es scheint, als seien die Rahmenbedingungen inzwischen so gewandelt,
dass sich die Stimmen mehren, die heute ganz andere Akzente setzen wollen. Ist es
heute wirklich noch fehlende Lebensnähe, welche der christliche Glaube überwinden
muss? Besteht nicht zuweilen heute die Gefahr, dass die christliche Botschaft kaum
noch als Alternative wahrnehmbar ist?

Ich möchte hier drei solcher Anfragen vorstellen, neben der schon genannten These
Thomas Rusters zwei weitere Positionen, die ein Thema mit praktischer Relevanz be-
treffen: die Sakramententheologie.

Thomas Ruster: Eine Apologie des fremden Gottes4

Der Titel des Buches von Thomas Ruster „Der verwechselbare Gott“ gibt das Pro-
gramm vor. Der christliche Gott ist verwechselbar, nämlich mit dem, was Gott genannt
wird (aber nicht ist). Woher diese Verwechselbarkeit? Die christliche Theologie hat
sich in ihrer Tradition bemüht, die Übereinstimmung des eigenen Gottes mit der von
der natürlichen Theologie erkannten letzten Wirklichkeit zu zeigen. Am bekanntesten
sind die fünf Gottesbeweise des Thomas von Aquin, der die Weltwirklichkeit analy-
siert und nach dem zurückfragt, was hinter dieser Wirklichkeit als erster Beweger, als
Urgrund aller Wirklichkeit steht. Auf diesen Urgrund stößt auch das vorgläubige Den-
ken. So kommt es zur konvergierenden Wertung: Diese letzte Wirklichkeit „nennen al-

3 R. Englert, Sakramente und Postmoderne – ein chancenreiches Verhältnis, in: Katechetische
Blätter 121 (1996) 155–163.
4 Th. Ruster, Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflechtung von Christentum und
Religion. Freiburg i.Br. 2000 (QD 181). Im folgenden Absatz beziehen sich Seitenzahlen im Text
auf dieses Buch.

74_2001_6_467-474  17.07.2007  11:34 Uhr  Seite 468



Literaturbericht 469

le Gott“. Anders formuliert: Gott ist die alles bestimmende Wirklichkeit, für Glauben-
de wie für Nichtglaubende. Durch die Identifizierung des christlichen Gottes mit dieser
alles bestimmenden Wirklichkeit kann der christliche Glaube plausibel gemacht wer-
den und als konsensfähige Position Ausbreitung finden.

Nach Auffassung von Ruster ist jedoch die Zeit, in der eine solche Argumentation
möglich ist, vorbei, weil „die alles bestimmende Wirklichkeit“ heute nicht der Gott ist,
den der christliche Glaube meint. Was bestimmt für die Erfahrung der Menschen heu-
te die Wirklichkeit? Welches sind die erfahrenen Mächte? Ruster sieht – im Anschluss
an Beobachtungen des Philosophen Walter Benjamin – den Kapitalismus in die Rolle
der Religion einrücken. „Auf das Geld richten sich die Haltungen, die sonst Gott galten
... Geld ist ... zum ‚Sakrament der bürgerlichen Gesellschaft‘ geworden“ (142). Ob man
dieser Zeitdiagnose Rusters zustimmt oder ob man hier auch noch andere Götter gege-
ben sieht: kaum bestreitbar ist, dass die erfahrene „alles bestimmende Wirklichkeit“
heute nicht ohne weiteres mit dem Gott identisch ist, den wir als Christen bekennen. 

Darum aber stellt Ruster die These auf, die Christen müssten zum fremden Gott
zurückkehren: „Zu unterscheiden ist zwischen jenem vertrauten Gott der christlichen
Tradition, der die Prädikate der alles bestimmenden Wirklichkeit, des höchsten We-
sens, des allmächtigen Herrn an sich gezogen hat, eben dem Gott, mit dem das Chris-
tentum zur herrschenden Religion geworden ist, und dem Gott Abrahams, dem Gott
des Mose, dem Gott Jesu Christi, dem biblischen Gott, der heute wiederzuentdecken
ist“ (20). „Gott und die alles bestimmende Wirklichkeit müssen seitdem unterschieden
werden ... Gott muss hinfort als jemand gedacht werden, der von der alles bestimmen-
den Wirklichkeit erlöst. Das Christentum ist nur in seinem Gegenüber zur herrschen-
den Religion richtig zu erfassen“ (140f).

Letztlich kehrt das Christentum damit zum biblischen Kampf des einen Gottes ge-
gen die Götzen zurück, den Ragaz als Kern der Bibel beschreibt (s.o.).

Aufsehenerregende Folgerung, die Ruster aus diesen Beobachtungen zieht: In der
Hinführung zum Glauben und im Leben des Glaubens lässt sich nicht mehr ohne wei-
teres an Erfahrungen anknüpfen. Zwar haben unsere Erfahrungen noch eine religiöse
Dimension – gerade heute haben wir es mit einem Boom von Religion zu tun! Doch
was sich hier religiös darstellt, ist die „falsche Religion“, es ist eine Religiosität, die
nicht zum wahren Gott führt. Gezielt greift Ruster damit „das Erfahrungsdogma der
Religionspädagogik“ an (200).

Ohne die zeitkritische Ausrichtung Rusters, doch im theologischen Anliegen ver-
wandt, bieten zwei früher erschienene Studien zur Sakramententheologie gleichsam ei-
ne Konkretisierung der ausgeführten Überlegungen.

Reinhard Hempelmann / Thomas Freyer: Sakramente – bloße Verlängerung
menschlicher Sehnsüchte oder Widerfahrnis der Andersheit Gottes?

Die erste dieser Arbeiten stammt aus evangelischer Feder und bietet eine kritische
Auseinandersetzung mit dem anthropologischen Ansatz in der katholischen Sakra-
mententheologie. Reinhard Hempelmann fasst diesen anthropologischen Weg folgen-
dermaßen zusammen: „Methodisch gesehen beinhaltet dieser Weg den Versuch, das

74_2001_6_467-474  17.07.2007  11:34 Uhr  Seite 469



Literaturbericht 470

Phänomen ‚Sakrament‘ gleichsam remota fide [abgesehen vom Glauben] als allge-
mein-menschliches Phänomen zu erweisen, welches dadurch eine religiöse Dimension
besitzt, daß in ihm die Welt- und Selbsttranszendenz des Menschen in Anspruch ge-
nommen ist. Indem das Sakrament als Phänomen expliziert wird, das überall in der
Menschheitsgeschichte erkannt werden kann, ist es in seiner Sinnhaftigkeit und Legi-
mität erwiesen. Das Sakrament in seiner geschichtlichen Ausformung hat seinen
Grund in der sakramentalen Verfaßtheit des Menschen“5.

Hempelmann fragt an, ob auf diese Weise nicht anthropologischer Entdeckungszu-
sammenhang und christologischer Begründungszusammenhang allzuoft vermischt
werden. Dass es ein evangelischer Theologe ist, der diese Frage stellt, ist sicherlich
kein Zufall. Der reformatorische Einspruch wendet sich gegen Werkfrömmigkeit, in
der Menschen sich eigenmächtig Gott zu nähern suchen (sola gratia); er wendet sich
gegen Heilswege neben dem einen Mittler Jesus Christus (solus Christus); er wendet
sich gegen kirchliche Praxis, die nicht in der Schrift ihre Basis hat (sola scriptura).
Wenn Sakramente Heilsvollzüge sind, dann einzig deswegen, weil sie dem Menschen
als reine Gnadenzusage von Gott her begegnen, indem sie, wie die Schrift bezeugt, auf
den einen Mittler Jesus Christus zurückgehen. So sehr es eine Offenheit des Menschen
auf Heilszeichen wie die Sakramente geben mag, so wenig lassen sich die christlichen
Sakramente davon ableiten. Der anthropologische Entdeckungszusammenhang, der
die Bedeutung der Sakramente verstehen lässt, ist vom christologischen Begründungs-
zusammenhang, aus dem allein die Gegebenheit und der Inhalt der christlichen Sakra-
mente abgeleitet werden kann, zu unterscheiden. Es ergeht die berechtigte Mahnung,
dass von den Dispositionen kaum zu den Sakramenten zu kommen ist.

Hempelmann formuliert seine Kritik sehr sachlich, mit weniger Pathos, als im Ent-
wurf von Ruster zu finden ist. Zudem will er die Berechtigung anthropologischer Hin-
wege nicht gänzlich bestreiten. Dennoch läuft seine Anfrage auf ähnliches hinaus:
Kann die unableitbare Zusage Gottes, die den Sakramenten zugrundeliegt, noch wahr-
genommen werden, wenn die Sakramente einseitig als Verlängerung anthropologi-
scher Gegebenheiten in den Blick kommen?

Diese Bedenken teilt eine katholische Stellungnahme zum anthropologischen An-
satz in der Sakramentenlehre. Thomas Freyer, Dogmatiker in Tübingen, ist geprägt von
der Philosophie des Franzosen Emmanuel Levinas. In dessen Philosophie spielt der
Andere eine zentrale Rolle, der Andere, den ich nicht im Akkusativ denken darf, weil
ich ihn dann zum Objekt machen würde. Der Andere muss in seiner Andersheit zum
Zuge kommen. Dies gilt auch für den absolut Anderen, Gott. Und so stellt Freyer die
Frage, ob Gott in den Sakramenten in seiner Gottheit, in seiner Andersheit begegnen
kann, wenn zuvor ein Vorverständnis der Sakramente vom Menschen her entworfen
wird, in das die christlichen Sakramente eingeordnet werden. Werden nicht so die Sa-
kramente zu sehr nur in der Verlängerung menschlicher Bedürfnisse und Intentionen
gesehen? „Sind die Sakramente wirklich primär realsymbolische Vollzugsweisen
menschlicher Transzendenz und ihrer Ekstatik auf das absolute Sein Gottes? Oder sind

5 R. Hempelmann, Sakrament als Ort der Vermittlung des Heils. Sakramententheologie im evan-
gelisch-katholischen Dialog. Göttingen 1992 (Kirche und Konfession 32), 29f.

74_2001_6_467-474  17.07.2007  11:34 Uhr  Seite 470



Literaturbericht 471

sie Chiffren für das Widerfahrnis der göttlichen ‚Transzendenz im Fleisch‘, d.h. eines
unaufhebbar Anderen, nämlich des Transitus Jesu Christi, der jegliches menschliche
Gott-Denken unterbricht?“6. Diese Andersheit darf nicht verstellt werden, sollen die
Sakramente nicht zu einer Affirmation dessen werden, was faktisch ist und zwar prin-
zipiell auch ohne die Sakramente ist.

All diese Entwürfe verbindet eine „theo-logische Wende“, die Wende hin zu einem
Denken vom christlichen Gott her. In allen drei Fällen erfolgt dabei eine ausdrückliche
Absetzung von der anthropologisch ansetzenden Theologie und damit von einer Per-
spektive, die seit Rahner weithin Konsens gefunden hat und die christliche Grundhal-
tung weit über die Theologie hinaus prägt. Umso mehr verdienen diese Stimmen
Gehör, wenngleich ihnen Anfragen nicht erspart bleiben dürfen.
Solche Anfragen seien auf zwei Ebenen thematisiert.

Die Unterscheidung des Christlichen, so sehr sie gefordert ist, darf nicht den Boden
des Schöpfungsglaubens unter den Füßen verlieren. Unsere Welt ist und bleibt die Welt
Gottes; sie trägt das Eigentumszeichen, das ihr Schöpfer ihr eingeprägt hat. Gnaden-
theologisch formuliert: Wenn die Gnade mehr ist als die Natur, nämlich neues Leben,
so ist doch die Natur offen auf diese Gnade hin, trägt sie Verlangen danach. Hinter die-
se (wiederentdeckte) Einsicht der Nouvelle Théologie darf nicht zurückgegangen wer-
den. Bemerkenswerterweise findet sich eine solche schöpfungstheologische Grundle-
gung am differenziertesten in der evangelischen Arbeit von Hempelmann, wohingegen
Ruster in seinem Versuch, das Anliegen Markions zu rehabilitieren, zwar dessen anti-
jüdische Polemik, nicht aber den Verlust des Schöpfergottes korrigierend aufarbeitet.
Oberflächlich gesehen mag die erfahrene alles bestimmende Wirklichkeit nicht Gott
sein – dennoch ist Gott die alles bestimmende Wirklichkeit, und dies dürfte bei einem
tieferen Schürfen in der menschlichen Erfahrung doch auch zutage treten.

Eine ganz ähnliche Anfrage ist auf heilsgeschichtlicher Ebene zu stellen. Die Unter-
scheidung des Christlichen darf nicht das Umfangensein der gesamten Geschichte von
Gottes Heilswillen und Heilswirken übersehen. So einfach ist Rahners Mahnung, die
Heilsgeschichte nicht als Sonderbereich in der Weltgeschichte aufzufassen, nicht bei-
seite zu schieben! Durch das Heilswirken Gottes und zumal seine Menschwerdung hat
die Geschichte insgesamt ein neues Vorzeichen bekommen. Menschwerdung und Erlö-
sung betreffen nicht nur potentiell die ganze Menschheit, sondern das Leben jedes Men-
schen findet sich in dieser in Jesus Christus eröffneten Heilswirklichkeit vor. Diese
Überzeugung bringt die Pastoralkonstitution Gaudium et Spes in einer eindrücklichen
Formulierung so zum Ausdruck: „Der Sohn Gottes hat sich in seiner Menschwerdung
gewissermaßen mit jedem Menschen vereinigt“ (Nr. 22). Die konkrete Offenbarung
Gottes in Jesus Christus hat trotz ihrer geschichtshaften Gebundenheit an einen be-
stimmten Ort und eine bestimmte Zeit universale Bedeutung: der Menschgewordene ist
das „universale concretum“. Diese Spannung zwischen konkretem Sich-Ereignen und

6 Th. Freyer, Sakrament – Transitus – Zeit – Transzendenz. Überlegungen im Vorfeld einer litur-
gisch-ästhetischen Erschließung und Grundlegung der Sakramente. Würzburg 1995 (Bonner
dogmatische Studien 20), 29f; vgl. ders., ‚Sakrament‘ – was ist das?, in: ThQ 178 (1998) 39–51.

74_2001_6_467-474  17.07.2007  11:34 Uhr  Seite 471



Literaturbericht 472

universaler Heilswirkung der Geschichte Jesu Christi ist zu wahren. Rahners eindrück-
liche Betonung des zweiten Pols in dieser Spannung bleibt einer gläubigen Sicht der
Wirklichkeit aufgetragen. Wir können als Christen diese Welt nicht mehr als gottlos, als
gottfern ansehen! Umgekehrt vernachlässigte Rahner im übrigen durchaus nicht die
konkrete Wurzel dieser Heilsdimension der Welt. Wenn er zeigen wollte, wie Lebens-
welt und christlicher Glaube zusammenkommen können, weil die Welt „immer schon“
durchwirkt ist von der Gnade, so war für ihn diese Begnadetheit der Welt eine christo-
logisch begründete Größe, die er entsprechend abgründig beschrieb. Die im Leben jedes
Menschen mögliche Gnadenerfahrung führte er auf das Eingestiftetsein des Todes Jesu
Christi in die Welt zurück. Nicht ein irgend geartetes Wohlgefühl war gemeint, sondern
die Gnade, die in jedem Sterben in die Hände Gottes hinein eingeborgen ist.

Die theologische Reflexion muss darum eine dialektische Position, die Gottes Heils-
wirken für die Menschen und die Botschaft davon unvermittelt als ein Gegenüber zum
Menschen beschreibt, abweisen. Dennoch dürfte damit die Auseinandersetzung mit
den kritischen Einwürfen nicht erledigt sein. Bieten sie nicht ein heilsames Korrektiv
zu Einseitigkeiten des anthropologischen Ansatzes? Rufen sie nicht mit Recht zu einer
in gewandelten Zeiten dringlichen Neuorientierung auf?

Recht verstanden fragt der anthropologische Ansatz, wie Gott beim Menschen an-
kommen kann – zutiefst verwurzelt in dem Glauben: es ist Gott, der je größere Gott, der
beim Menschen ankommen will. Ist je länger je mehr diese Überzeugung zu sehr als
Selbstverständlichkeit vorausgesetzt und vernachlässigt, ja, verharmlost worden?

Die Situation, in der wir heute stehen, ist eine andere als die, in der Rahner sich vor
nun einem halben Jahrhundert vorfand. Denn die zentrale Frage ist heute wohl nicht
mehr, warum das Christliche dem Leben so fremd ist, sondern warum es sich überhaupt
lohnen soll, Christ zu sein. Freuen wir Christen uns noch an dem neuen Leben, von dem
Paulus so oft kündet? Wissen wir noch, was Gnade ist? Sprechen wir überzeugend ge-
nug von dem, was durch die Gemeinschaft mit Jesus Christus in unser Leben gekom-
men ist: eine Lebensmöglichkeit, die das, was wir von uns her mitbringen, übersteigt,
die darum ein anderes Leben eröffnet, als es die Kinder dieser Welt leben? Wir dürfen
und müssen uns als Christen von anderen Menschen unterscheiden, wir dürfen und
müssen bekennen, dass wir aus einer Quelle leben dürfen, die andere Menschen noch
nicht entdeckt haben. Alles andere wäre eine unangemessene verschämte Gleichma-
cherei, als ob das Christsein völlig gleichgültig sei.

Dies widerspricht nicht den soeben formulierten schöpfungstheologischen und
heilsgeschichtlichen Überlegungen, verlangt indes Differenzierungen.

Wenn schöpfungstheologisch von einer Offenheit der Natur auf die Gnade hin aus-
zugehen ist, so ist diese Bezogenheit doch nicht gleichbedeutend mit einer glatten Kon-
tinuität. Was Gott schenkt, ist neues Leben, ist das, was menschlich unausdenkbar und
unerwartbar ist. Darum gilt es, das Unableitbare des christlichen Glaubens, das Unver-
fügbare Gottes zur Geltung zu bringen. Die Tendenz, den christlichen Glauben an dem
zu messen, was für uns Menschen sinnvoll ist (besser: was uns sinnvoll scheint!), ver-
engt die Perspektive. Gewiss schenkt der Glaube Sinn, gewiss schenkt Gott menschli-
che Erfüllung – nur tut er dies vielleicht anders, als wir es erwarten. Würden wir nur bei
dem ansetzen, was wir von uns her als sinnvoll erkennen, dann liefen wir in Gefahr,
diese Andersheit auszublenden.

74_2001_6_467-474  17.07.2007  11:34 Uhr  Seite 472



Literaturbericht 473

Dies gilt einerseits deswegen, weil der je größere Gott Größeres für uns bereithält,
als wir uns ersehnen; dies gilt andererseits auch im Blick auf den konkreten, kreuzför-
migen Weg, den Gott für uns gegangen ist und den er mit uns geht. Christsein ist nicht
nur heilvoll und sinnvoll, sondern auch anspruchsvoll und deswegen bedrohlich: Ge-
schenkt wird eine Identität, die aus dem Tod erwächst. Kann dies in den Blick kommen,
wenn einseitig anthropologisch gefragt wird, was für den Menschen sinnvoll ist und
seine Identität stärkt? Selbst wenn auch durch das Sterben hindurch menschliche Er-
füllung geschenkt wird, so muss doch ehrlich eingestanden werden, dass wir Menschen
Erfüllung normalerweise von uns her nicht auf diesem Wege suchen.

Und so gewiss unsere Lebensbasis das schon geschenkte Heil ist, so dass Rahner die
Sakramente wegen der Begnadetheit der Welt zu Recht nicht „als punktförmige Ein-
brüche Gottes in eine profane Welt, sondern als Ausbrüche ... der innersten, immer ge-
gebenen Begnadetheit der Welt mit Gott selbst in die Geschichte hinein“7 verstehen
wollte, so ist doch auch hier eine andere Akzentuierung ebenso zulässig und fruchtbar.
Ist es nicht wegweisend, wenn die drei genannten Autoren mehr den Begegnungs-
charakter der Gnade, mehr die Heraus-Forderung durch den Anruf Gottes, mehr die
Unterbrechung des alltäglichen Lebens durch das Widerfahrnis Gottes unterstreichen
wollen? Welt und Geschichte sind ebensowenig wie das eigene Leben schon ganz von
der Dynamik der Gnade getragen und vom göttlichen Leben durchdrungen – es bedarf
der Bekehrung, es bedarf der Erschütterung durch den lebendigen Gott.

Schließlich dürften auch die zeitdiagnostischen Bedenken Rusters gegen einen An-
satz bei der menschlichen Erfahrung Beachtung verdienen. In der Verkündigung ist der
Ansatz bei der Erfahrung zwar bleibend legitim, er ist aber nicht zu verabsolutieren,
nicht zuletzt, weil die Art Erfahrung, an die wir anknüpfen möchten, oftmals sehr ver-
schüttet sein dürfte. In einem Interview über die Zukunft des Religionsunterrichtes be-
merkt Eckhard Nordhofen: 

„In der Jugendkultur haben wir es mit Schülermentalitäten zu tun, die vom markt-
förmigen Denken bestimmt werden. Es geht bei der Unterhaltungsindustrie um alles
andere als um die Frage nach dem guten oder dem richtigen Leben, sondern nur um den
Produktionsaspekt, um die Maxime ‚return on investment‘. Deshalb darf man sich
nicht in jeder Hinsicht von dem abhängig machen, was aus der Lebenswelt der Schüle-
rinnen und Schüler kommt. Die kann sehr deformiert sein“8. 

Die Suche nach den Erfahrungen der Menschen, in denen sich doch noch ihre Aus-
richtung auf Gott, ihre Sehnsucht nach dem Heil bemerkbar macht, könnte bisweilen
langwierig sein. Auch im eigenen Leben lohnt sich die selbstkritische Frage nach „de-
formierten“ Denkstrukturen und Erwartungen. Es wäre vermessen zu behaupten, wir
als Christen seien unberührt von gesellschaftlichen Tendenzen, die eben tatsächlich
nicht so unschuldig sind. Es gilt, das Denken gefangen zu nehmen, damit es Christus
gehorcht (2 Kor 10,5), zur Zeit des Paulus ebenso wie heute.

7 K. Rahner, Zur Theologie des Gottesdienstes, in: ders., Schriften zur Theologie. Bd. 14: In Sor-
ge um die Kirche. Zürich 1980, 227–237, 230.
8 E. Nordhofen, „Nicht die Standards senken“. Ein Gespräch mit Eckhard Nordhofen über die
Zukunft des Religionsunterrichts, in: HerKorr 54 (2000) 559–564, 559f.

74_2001_6_467-474  17.07.2007  11:34 Uhr  Seite 473



Steht eine theologische Wende an? Nicht als bloße Gegenbewegung zur anthropolo-
gischen Wende, deren theologische Berechtigung und pastorale Fruchtbarkeit überse-
hend. Dringlich hingegen wäre eine theologische Wende als Sensibilisierung für den
unvermutet begegnenden Gott. Wir Christen dürfen nicht nur mehr „in etwas erhöhtem
Ton vom Menschen reden“9. Der christliche Glaube ist nicht nur Bestätigung des
Menschen, sondern auch Herausforderung; die Kunde von Gottes Nahekommen stiftet
nicht nur Sinn, sondern bedeutet zuvor Erschütterung. Gott begegnet als Mensch
menschlich. Damit ist Gott nicht mehr, der er vorher war: Er ist uns auf den Leib
gerückt und begegnet von sich her, durchaus quer zu unseren menschlichen Erwartun-
gen. Damit ist aber auch der Mensch nicht mehr, der er vorher war: das Menschsein ist
aufgesprengt auf ungeahnte Gemeinschaft mit Gott hin. Diese ganz und gar nicht
selbstverständliche Wende ist nicht abzuleiten, sondern nachbuchstabierend einzu-
holen: theologisch und anthropologisch.

Eva-Maria Faber, Chur

Literaturbericht 474

9 So kritisch gegen Schleiermacher schon K. Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie,
in: J. Moltmann (Hrsg.), Anfänge der dialektischen Theologie. Teil I: Karl Barth. Heinrich Barth.
Emil Brunner. München 1962 (Theologische Bücherei. Neudrucke und Berichte aus dem 20.
Jahrhundert 17), 197–218, 205.

74_2001_6_467-474  17.07.2007  11:34 Uhr  Seite 474



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.000 842.000]
>> setpagedevice


