
Mystik im Neuen Testament?
Exegetisch-theologische Bausteine (I. Teil)

Klaus Scholtissek, Jerusalem

1. Einleitende Überlegungen

Im Zusammenhang der wissenschaftlichen Exegese wird der Begriff Mystik
gerne vermieden. Zu unklar und verschwommen sind die Konturen dieses
Phänomens, zu oft entpuppt sich der Rekurs auf eine ‚mystische Erfahrung‘
als dubioser Versuch, eine unkontrollierbare oder mindestens dem vernünf-
tigen Nachvollzug sich entziehende Autoritätsinstanz zu errichten. Wenn
hier dennoch der Frage nachgegangen wird, ob bestimmte neutestamentli-
che Aussagen als Zeugnisse einer mystischen Glaubenserfahrung verstan-
den werden können, dann deshalb, weil manche neutestamentlichen Texte
vielleicht nur so in ihrem eigenem Aussagewillen und ihrer inhaltlichen
Dichte ausgelegt und ganz erfasst werden können. Gerade zu diesem Zweck
ist es unabdingbar, den notorisch umstrittenen Begriff bzw. das Phänomen
Mystik einleitend näher zu bestimmen und abzugrenzen. 

1.1. Mystik – ein belasteter und umstrittener Begriff

Mystische Erfahrungen, ihre Versprachlichung und ihre theologische Refle-
xion gehören zu den reizvollsten und zugleich ambivalentesten Phänome-
nen der menschlichen Geistes- und Religionsgeschichte.1 Die mit dem
Stichwort Mystik bezeichneten Inhalte und Assoziationen weichen oftmals
so weit voneinander ab, dass eine wirkliche Verständigung kaum mehr mög-
lich erscheint. Manchmal wird das Stichwort Mystik verwendet, ohne den
Hörenden oder Lesenden je Rechenschaft abzulegen, was mit diesem Stich-
wort näherhin gemeint ist. Auch die inflationäre Verwendung des Begriffs
bzw. die unterschiedslose Verschmelzung aller als ‚mystisch‘ ausgegebenen
Phänomene weckt eher Vorbehalte gegen diesen Begriff. Zudem trägt auch

1 Vgl. einführend: O. Steggink, Art. Mystik, in: PLSp (21992) 904–910; „Mystik I.-VII.“ in:
LThK3 7 (1998) 583–597 (Lit.); W. Beierwaltes/H. U. v. Balthasar /A. M. Haas, Grundfragen
der Mystik. Einsiedeln 1974; J. Sudbrack, Mystik. Selbsterfahrung – Kosmische Erfahrung –
Gotteserfahrung. Mainz, Stuttgart 1–21988, bes. 17–29 (ebd. 29 betont der Verf. den „perso-
nalen Charakter des Herzens aller Mystik“); A. M. Haas, Mystik als Aussage. Erfahrungs-,
Denk- und Aussageformen christlicher Mystik (stw 1196). Frankfurt a. M. 1996 (Lit.); K. Al-
bert, Einführung in die philosophische Mystik. Darmstadt 1996.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 281



die marktgängige Gleichsetzung von Esoterik und Mystik zum Verschwim-
men einer sinnvollen Bestimmung von Mystik bei.

Schließlich sind philosophie-, theologie- und forschungsgeschichtliche
Hypotheken für einen unbelasteten Umgang mit dem Thema Mystik zu ge-
wärtigen: (a) Immanuel Kant verstand Mystik als eine Form der Schwär-
merei und setzte sie der Vernunft entgegen: „Darüber gerät nun der grübeln-
de Mensch in die Mystik (...), wo seine Vernunft sich selbst und was sie will,
nicht versteht, sondern lieber schwärmt, als sich, wie es einem intellek-
tuellen Bewohner einer Sinnenwelt geziemt, innerhalb der Grenzen dieser
eingeschränkt zu halten.“2 (b) Von Vertretern der Dialektischen Theologie
wie Karl Barth wird der Verdacht ausgesprochen, „Mystik“ sei der subtile
Versuch, die unüberbrückbare Differenz von Gott und Mensch aufzu-
heben bzw. aus eigenem Antrieb zu überwinden.3 (c) In der neutestament-
lichen Forschung hatte die Religionsgeschichtliche Schule viele neu-
testamentliche Texte in die Nähe der Mysterienreligionen und ihren ekstati-
schen Verschmelzungs- und Einheitsvorstellungen gerückt (vgl. Richard
Reitzenstein; Wilhelm Bousset). Die Kritik an dieser religionsgeschichtli-
chen Ableitung führte in der neutestamentlichen Zunft weithin zu einer
grundsätzlichen Ablehnung, mit Blick auf das Neue Testament von Mystik
zu sprechen.

Der interreligiöse Dialog in der Gegenwart lenkt die Aufmerksamkeit auf
die Begegnung von fernöstlichen und biblisch-abendländischen Mystik-
Traditionen. Dabei treffen – vereinfacht gesagt – theistische und nichtthei-
stische Mystik aufeinander, mystische Traditionen also, die von der Per-
sonalität Gottes ausgehen und diesen Gott im Gebet als personales Du an-
sprechen, und mystische Traditionen, die darauf zielen, jede Dualität – auch
diejenige zwischen Gott und Mensch – zu überwinden bzw. genauer: die
diese in der Tiefe der Wirklichkeit als nicht gegeben ansehen. Während in
der theistischen Mystik Gott und Mensch, Schöpfer und Geschöpf, trotz und
in der Einheitserfahrung (unio mystica) unterscheidbar bleiben, rechnet
nichttheistische Mystik mit einer erreichbaren Aufhebung wirklich aller
Unterscheidungen und sieht eben hierin das Ziel der mystischen Vereini-

Klaus Scholtissek 282

2 Vgl. I. Kant, Das Ende aller Dinge, in: Ders., Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphi-
losophie, Politik und Pädagogik. 1. Teil (Bd. 9 der v. W. Weischedel hrsg. Werke in zehn
Bänden). Darmstadt (1964) 51983, 184f.
3 Vgl. die Belege bei B. Neuenschwander, Mystik im Johannesevangelium. Eine hermeneu-
tische Untersuchung aufgrund der Auseinandersetzung mit Zen-Meister Hisamatsu Shin’chi.
Leiden 1998, 19f; vgl. auch: N. Klimek, Der Begriff „Mystik“ in der Theologie Karl Barths
(KKTS 56). Paderborn 1990; St. Dückers, Pathos der Distanz. Zur theologischen Physiogno-
mie und geistesgeschichtlichen Stellung Erik Petersons. Münster 1999, 63–67.79–87.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 282



gung.4 Zugespitzt formuliert: Während die „buddhistische Reflexion auf die
unterschiedslose Leere als das absolute Nichts zielt, sieht sich christliche
Theologie zur Scheidung von Nichts und Gott genötigt“5.

Eine Variante nichttheistischer Religion und Mystik ist der Pantheismus:
Gott wird als das eine Urprinzip alles Seienden mit diesem Sein selbst iden-
tifiziert. Er ist nicht nur in allem gegenwärtig; er ist „Eines und Alles“ (hen
kai pan; unus et omnia) zugleich. Folgende Fassungen dieser pan- bzw. kos-
motheistischen Formel seien hier angeführt:

All ihr Mächte, die in mir sind,
preiset das Eine und das All.6

Ich bin alles, was war, ist und sein wird ...7

Dir, du Eine, die du alles bist, o Göttin Isis.8

Eine interessante Durchdringung dieser geistes- und religionsgeschichtlich
hochbedeutsamen Formel findet sich in der vielbeachteten Monographie
von Jan Assmann: Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur.9

Assmann zeigt auf, dass diese Formel in dem ägyptischen Kosmotheismus
ihre Wurzeln hat, in den hermetischen Schriften neu aufgegriffen und for-
muliert wurde und in der deutschen und englischen Frühromantik eine Re-
naissance erlebte. Die Unterscheidung zwischen dieser kosmotheistischen
Basisannahme und dem monotheistischen Credo Israels zu dem Gott Abra-
hams, Isaaks und Jakobs (vgl. Ex 3,14: „Ich bin, der ich bin/sein werde“)
wird dann sehr genau markiert: In der ägyptisch-hermetischen Formel („Ich
bin alles, was ist“) „zeigt die Gottheit in einem Gestus der Identifikation auf
die sichtbare Welt oder Natur“, in der biblischen Aussage hingegen „zeigt
Gott auf nichts außerhalb seiner selbst und entzieht jeder natürlichen Evi-
denz und jeder kosmischen Identifikation den Boden“10. Die Schlussfolge-
rung ist deshalb evident: „Der prophetische Monotheismus ist nicht das Rei-

Mystik im Neuen Testament? 283

4 Vgl. hierzu auch B. Grom, Mystik oder Mystiken? Einheit und Differenz religiöser Erfahrung,
in: RELIGIONEN unterwegs 5 (1999) 4–10 (Lit.). Dass zwischen der „Auflösung des Ich im
modernen Buddhismus“ und dem „Prozess des Verzücktwerdens vom Licht des Absoluten“ im
Sinne „einer restlosen Offenheit zu ihm“ klar zu unterscheiden ist, betont mit Recht J. Sudbrack,
Kontemplation – Andacht zur Wirklichkeit, in: GuL 73 (2000) 431–441, hier 434f.
5 S. Vollenweider, Großer Tod und Großes Leben. Ein Beitrag zum buddhistisch-christlichen
Gespräch im Blick auf die Mystik des Paulus, in: EvTh 51 (1991) 365–382, hier 373.
6 Corpus Hermeticum XIII 18,1.
7 Plutarch, De Iside et Osiride; vgl. J. Assmann, Moses der Ägypter. Entzifferung einer Ge-
dächtnisspur. München 1998, 126. 
8 Corpus Inscriptionum Latinarum X 3800; vgl. J. Assmann, Moses (s. Anm. 7), 308 Anm.
281. 
9 Vgl. J. Assmann, Moses (s. Anm. 7), bes. 118–130.171–210. Eine kritische Auseinander-
setzung mit dieser Studie nimmt G. Kaiser, War der Exodus der Sündenfall? Fragen an Jan
Assmann anlässlich seiner Monographie „Mose der Ägypter“, in: ZThK 98 (2001) 1–24, auf.
10 J. Assmann, Moses (s. Anm. 7) 178. 

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 283



festadium, sondern der Gegensatz und Konkurrent des Kosmotheismus.“11

Angesichts der genannten Hypotheken ist es um der Redlichkeit willen und
für das Verständnis der folgenden Ausführungen wichtig, das hier zugrun-
degelegte Verständnis von Mystik zu benennen und vorzustellen12:

1.2. Definitionsmerkmale christlicher Mystik – 
cognitio Dei experimentalis und unio distinctionis

Eine weiterführende, in der christlichen Tradition verankerte Bestimmung
von Mystik versteht diese als Erkenntnis bzw. Wahrnehmung Gottes in der
Weise der Erfahrung, als cognitio Dei experimentalis (vgl. Bonaventura, Al-
bertus Magnus, Thomas von Aquin, Johannes Gerson). Mit Mystik wird
dann die Erfahrung, das Gespür und der Geschmack für die Nähe bzw.
Schönheit Gottes bezeichnet. Solche in der biblischen Tradition bezeugte
Glaubenserfahrung13 ist grundsätzlich allen glaubenden Menschen als ein
unverdientes und unverfügbares Geschenk Gottes möglich. „Mystik ist
dann nicht ein elitäres, singuläres Ausnahmephänomen, sondern die exi-
stentielle Verfasstheit des Menschen ist auf diese Erfahrung hin angelegt.“14

Die jüdisch-christliche Glaubenserfahrung lässt sich sodann grundlegend
als „Begegnungs-Einheit“, nicht aber als „Verschmelzungs-Einheit“ verste-
hen.15 Die ‚Einheit‘ und ‚Einheits‘-erfahrung, die die biblischen Gotteser-
fahrungen bestimmen, meinen im strengen Sinn keine ununterscheidbare
Einheit (unio indistinctionis), die dann zuletzt in eine Identität von Gott und
Mensch, von Schöpfer und Geschöpf, überginge, sondern eine Einheit in

Klaus Scholtissek 284

11 Ebd. 179.
12 Vgl. dazu ausführlicher K. Scholtissek, Mystik im Johannesevangelium? Beobachtungen zu
einer umstrittenen Fragestellung, in: J. Eckert /M. Schmidl /H. Steichele (Hrsg.), Pneuma
und Gemeinde. Christsein in der Tradition des Paulus und Johannes. FS J. Hainz. Düsseldorf
2001, 295–324.
13 Vgl. die Aussage von M. Theunissen, ,� α�τ�ν λαµ�	νει. Der Gebetsglaube Jesu und die
Zeitlichkeit des Christseins (1976), in: Negative Theologie der Zeit. Frankfurt a. M. (1991)
31997, 321–377, hier 324: „Die Vergewisserung der Wahrheit des Evangeliums bedarf aber
wiederum eines Kriteriums. Da dieses weder die Philosophie sein kann noch auch in gewisser
Weise das Evangelium selbst, bleibt nur die Erfahrung übrig, die Erfahrung nicht im abstrak-
ten Kantischen, sondern im konkreten Hegelschen Sinn, die, die der Mensch mit sich selbst
macht. Die Erfahrung des Menschen mit sich selbst – das ist stets die Lebenspraxis des ein-
zelnen, aber als solche zugleich die Erfahrung, die der einzelne, für sich oder in Interaktionen,
mit seiner geschichtlichen Welt macht.“ 
14 M. Burger, Weltwirksamkeit aus Mystik, in: Glauben in Welt. Hrsg. v. A. Hölscher/R. Kam-
pling. Berlin 1999, 55–80, hier 74.
15 Mit M. Burger, ebd. 72. Vgl. in diesem Sinne auch M. Plattig, Mystik, mystisch – Ein Mo-
dewort oder die Charakterisierung des „Frommen von morgen“ (Karl Rahner)?, in: WuW 60
(1997) 105–116.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 284



bleibender Unterschiedenheit (unio distinctionis).16 So trägt die personal-
brautschaftlich sprechende Mystik Gregor von Nyssas17 der niemals abge-
schlossenen Dynamik der Gottsuche und Gottesbegegnung des Menschen
Rechnung18: „ ... der wahre Genuss des Ersehnten ist das ständige Fort-
schreiten im Suchen und der unablässige Aufstieg; denn das Verlangen, das
ständig erfüllt wird, bringt neues Verlangen nach dem Höherliegenden her-
vor.“19

Die mystische Erfahrung der Einheit mit Gott in bleibender Unterschie-
denheit gilt m. E. auch dann, wenn die Sprache christlicher Mystikerinnen
und Mystiker mitunter die völlige Einheit und Ungetrenntheit von Gott und
Mensch betont. Es gehört zu den anspruchsvollsten, letztlich nie lösbaren
Aufgaben theologischer Reflexion, mystische Bildsprache ‚zu übersetzen‘.
Mystische Sprache hat ihre eigene Logik und Autorität, die sich einem über-
triebenen Systematisierungswillen entzieht. 

Mystik im Neuen Testament? 285

16 In eigenwilliger, aber durchaus hellsichtiger Weise akzentuiert E. Peterson (1890–1960) in
der christlichen Mystik die unüberbrückbare Distanz zwischen Geschöpf und Schöpfer, die
auch in tiefen Glaubenserfahrungen nicht im eigentlichen Sinne aufgehoben wird; vgl. St.
Dückers, Pathos der Distanz. (s. Anm. 3) 137: „Im Vorletzten kommt zum Ausdruck, dass
man das Letzte hat; ja diesem kann der Mensch sich überhaupt nur im Vorletzten nahen: das
Vorletzte geht als Vorletztes auf, und genau darin, in der Erfahrung der Ontologie des Vor-
letzten, scheint das Letzte auf. Die Präsenz des Letzten gewährt sich dem Menschen im Ent-
zug ...“; vgl. Ders., Einigung im Modus der Distanz. Erik Petersons Theorie der Mystik, in: B.
Nichtweiß (Hrsg.), Vom Ende der Zeit. Geschichtstheologie und Eschatologie bei Erik Peter-
son. Münster 2001, 149–163, hier 153: „Das mystische Sich-Vertiefen und –Versenken in ein
personales Gegenüber – eine nichtpersonale Mystik verwirft Peterson – findet stets Halt an
der von Gott gesetzten Grenze. Mit den Engeln verharrt der Mensch vor dem Abgrund. Eine
mystische Einigung des Menschen mit Gott und die nach Peterson so bedeutsame Erfahrung
seiner Realpräsenz in der Seele ist nur im Modus der unaufhebbaren Distanz möglich; Gottes
Präsenz enthüllt sich in seiner Entzogenheit.“ 
17 Vgl. die beiden neueren Arbeiten von F. Dünzl, Braut und Bräutigam. Die Auslegung des
Canticum durch Gregor von Nyssa. Tübingen 1993, und Th. Böhm, Theoria – Unendlichkeit
– Aufstieg. Philosophische Implikationen zu De Vita Moysis von Gregor von Nyssa. Leiden
1996.
18 F. Dünzl, in: Gregor von Nyssa, In Canticum Canticorum Homiliae. Homilien zum Hohen-
lied. Griechisch – Deutsch. Übers. u. eingel. v. F. Dünzl. Freiburg i. Br. 1994, I 65.
19 Ebd. I 68; vgl. Greg Nyss Hom in Cant 6,177–178: „Aber dennoch wird das Ende des bis-
her Erreichten zum Anfang der Hinführung zum Höherliegenden“ (FC 16/2, 363); vgl. auch
Hom in Cant 6,179–183 (FC 16/2, 365–373). Vgl. F. Dünzl, in: Gregor von Nyssa, Canticum
Canticorum (s. Anm. 18) I 69: „Aus Gregors Sicht erfüllt Theologie keinen Selbstzweck, sie
dient nur als Mittel, um den Menschen zum Glauben zu führen, mit dessen Hilfe er den Un-
fassbaren fassen und dank dessen der Grenzenlose im Menschen Wohnung nehmen kann.“

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 285



2. Neutestamentliche Zeugnisse und ihr bibeltheologischer Kontext

In den neutestamentlichen Schriften findet sich ein ganzes Spektrum von
Aussagen, die auf die Frage nach in ihnen artikulierten mystischen Glau-
benserfahrungen von Interesse sind: Dabei stoßen wir auf schöpfungstheo-
logische, offenbarungstheologische und christologische Zeugnisse, die im
Folgenden in der gebotenen Knappheit angesprochen werden und hinsicht-
lich ihrer inhaltlichen Bedeutung exegetisch verantwortet befragt werden
sollen – mit dem Ziel, nicht vorgefasste Optionen, sondern ihre ureigene
Botschaft selbst ins Licht zu stellen. 

2.1. Kosmologisch-schöpfungstheologische Aussagen im Frühjudentum 
und im Urchristentum

Zur gesamtbiblischen Orientierung und zur Profilierung der neutestamentli-
chen Zeugnisse ist es hilfreich, knappe Blicke auf frühjüdische Aussagen
von der die Schöpfung umgreifenden und durchwaltenden Einwohnung (=
Immanenz) bzw. Allgegenwart Gottes und zur weiteren Profilierung auch
auf den stoischen Pantheismus Senecas zu werfen. Im Licht dieser Texte las-
sen sich die Gottesaussagen der paulinischen Areopagrede in Apg 17,23–29
schärfer konturieren. 

2.1.1. Zwei frühjüdische Zeugnisse: Sir 43,27 und Philo, Leg All I 44 
In dem deuterokanonischen Buch Jesus Sirach (Anfang 2. Jahrhundert v.
Chr.) findet sich im Kapitel 43, das von der Größe Gottes in seiner Schöp-
fung handelt, die Aussage, die eine lange Aufzählung von Schöpfungswer-
ken abschließt: 

Sir 43,27 a Sagten wir nocheinmal soviel, 
b wir kämen an kein Ende; 
c darum sei der Rede Schluss: 
d Er ist alles! 

43,28 a Wir können (ihn) nur loben,
b aber nie erfassen,
c ist er doch größer als alle seine Werke.

Während sich der Versteil 43,27d „Er (Gott) ist alles!“ für sich allein ge-
nommen durchaus als pantheistische Kurzformel lesen ließe20, klärt doch
der Kontext in Kapitel 43 und im unmittelbar anschließenden Vers 28, dass
Gott „größer ist als alle seine Werke“ und deshalb nicht mit ihnen identifi-
ziert werden darf. Auch wenn Gott selbst in seiner Schöpfung gegenwärtig

Klaus Scholtissek 286

20 Die Vulgata übersetzt interpretierend: „Er ist in allem (ipse est in omnibus).“ 

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 286



ist und seine Größe, Schönheit und Macht in ihr aufleuchtet21, so dass sich
von der Schöpfung auf den Schöpfer schließen lässt (vgl. Weish 13–15; bes.
13,5) 22, Gott selbst geht als der Größere nicht in seiner eigenen Schöpfung
auf, seine Geschöpfe können ihn nicht wirklich „erfassen“ (Sir 43,28).23

Auch der jüdische Religionsphilosoph Philo von Alexandrien (1. Jh. n. Chr.)
spricht von der alles erfüllenden Gegenwart Gottes bzw. seines Geistes24,
weiß aber sehr genau zu unterscheiden. In seiner Schrift über die allegori-
sche Auslegung des Gesetzes (Legum Allegoria) heißt es in I 44:

... ist doch nicht einmal die ganze Welt ein Gottes würdiger Wohnort und Aufenthalt, 
da er selbst sein eigener Ort, seiner selbst voll und sich selbst genügend ist, 
der die anderen Wesen in ihrer Öde und Leere erst erfüllt und umfasst, 
selbst aber von keinem anderen umfangen wird, 
da er selbst Eins und Alles (ε�ς κα� τ� π�ν) ist.25

Philo greift hier die pantheistische Gottesdefinition auf, zeigt aber im glei-
chen Satz unmissverständlich, dass er diese Formel im dezidiert biblisch-
monotheistischen Sinn verstehen will.

2.1.2. Eine stoische Wortmeldung: Seneca, Epistula 41 („Der Gott in dir“) 
Anders als diese frühjüdischen Zeugnisse finden sich in den „Moralischen
Brief an Lucilius“ des stoischen Philosophen Seneca (1. Jh. n. Chr.) dezi-
diert pantheistische, genauerhin monistische Aussagen. Im Brief 41,1–2 an
seinen Freund Lucilius heißt es:

Prope est a te deus, Nahe ist dir Gott,
tecum est, er ist mit dir,
intus est, er ist in dir,
... ...
sacer intra nos spiritus sedet, in uns wohnt ein heiliger Geist,
malorum bonorumque nostrorum unserer bösen und guten Taten
observator et custos Beobachter und Wächter
... ...

Mystik im Neuen Testament? 287

21 Vgl. Aristeasbrief 132: „Es ist nur ein Gott und seine Kraft wird durch alle Dinge offenbar,
da jeder Platz voll seiner Macht ist“.
22 Vgl. H. Hübner, Die Sapientia Salomonis und die antike Philosophie, in: Ders. (Hrsg.), Die
Weisheit Salomos im Horizont Biblischer Theologie. Neukirchen-Vluyn 1993, 55–81; Ders.,
Die Weisheit Salomos. Göttingen 2000. 
23 Zur weiteren Auslegung vgl. G. Sauer, Jesus Sirach. Ben Sira. Göttingen 2000.
24 Vgl. Philo, De Gigantibus 27: „But as it is, the spirit which is on him is the wise, the divine,
the excellent spirit, susceptible of neither severence nor division, diffused in its fullness
everywhere and through all things...“; vgl. ebd. 47: „God, ... His fullness everywhere, is near
us, and since His eye beholds us, since He is close beside us, let us refrain from evil doing ...“;
zitiert nach Loeb Classical Library (= LCL) 227, S. 458f.468f.
25 Vgl. Loeb Classical Library (= LCL) 226, S. 174f.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 287



In unoquoque virorum bonorum, In jedem guten Menschen 
quis deus incertum est, – welcher Gott, ist ungewiss –
habitat deus‘. wohnt Gott.

Eine genaue Analyse und Interpretation des gesamten Briefes kann zeigen,
dass Seneca sich hier am Beginn seines Briefes zwar der theonomen Spra-
che bedient, sie im weiteren Verlauf jedoch im Sinne seiner philosophisch-
monistischen Grundposition deutet: Der Mensch und die Gottheit sind im
tiefsten Wesen seinsverwandt, beide haben an der materiell gedachten Sub-
stanz der göttlichen Allnatur teil.26 Dieses Beispiel des stoischen Pantheis-
mus, der in seiner Sprache, nicht aber in der Sache biblischen Gottesaus-
sagen sehr nahe kommt, zeigt wie schon die oben zitierten frühjüdischen
Aussagen, dass der Kontext einzelner Aussagen, der das inhaltliche Ver-
ständnis von Worten und Teilsätzen bestimmt, sehr genau beachtet werden
muss.

2.1.3. Paulus auf dem Areopag in Athen: Apg 17,28
Die Begegnung zwischen Paulus und den griechischen, genauerhin den stoi-
schen und epikuräischen Philosophen (Apg 17,18), auf dem Areopag in
Athen in der Darstellung des Lukas ist die direkteste Begegnung zwischen
der jüdisch-christlichen Botschaft einerseits und griechischer Religionsphi-
losophie andererseits im Neuen Testament. In seiner Darstellung dieser Be-
gegnung, die gespickt ist mit ironischem Augenzwinkern und zugleich mit
hohem Ernst, gelingt es Lukas vortrefflich, die Momente der Gottsuche und
der Gottesverwandtschaft des Menschen in den Selbstaussagen der griechi-
schen Philosophie aufzugreifen und zur jüdisch-christlichen Verkündigung
hin zu öffnen. Dass Paulus in seiner Rede nicht alle Hörer folgen, sondern
ihn sogar wegschicken, als er auf die Auferstehung zu sprechen kommt,
zeigt dann auch Grenzen dieses philosophischen Diskurses auf. In der pro-
grammatischen Paulus-Rede heißt es:

Apg 17,26 a Und er schuf aus Einem jedes Volk der Menschen,
...

17,27 a dass sie Gott suchen,
b ob sie ihn denn vielleicht ertasten
c und finden könnten,
d denn er ist ja nicht fern von einem jedem von uns.

17,28 a Denn in ihm leben wir 
b und bewegen wir uns

Klaus Scholtissek 288

26 Vgl. hierzu: H.-J. Klauck, „Der Gott in dir“ (Ep 41,1). Autonomie des Gewissens bei
Seneca und Paulus (1994), in: Ders., Alte Welt und neuer Glaube. Beiträge zur Religionsge-
schichte, Forschungsgeschichte und Theologie des Neuen Testaments. Fribourg, Göttingen
1994, 11–31; K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben. Die Sprache der Immanenz in den jo-
hanneischen Schriften. Freiburg i. Br. 2000, 44–50.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 288



c und sind wir,
d wie auch einige der Dichter bei euch gesagt haben:
e ‚Sind wir doch seines Geschlechtes‘.

Lukas interpretiert die dreigliedrige Reihung in Vers 28a–c „in ihm leben
wir und bewegen wir uns und sind wir“, die an die drei Seinsstufen der anti-
ken Naturphilosophie (Leben, Bewegung, Sein) erinnert27, schöpfungstheo-
logisch. Die vorausgehenden Verse 17,22–25 betonen unmissverständlich
die Unterscheidung von Geschöpf und Schöpfer, der „selbst allen Leben und
Atem und alles gibt“ (17,25). Das paulinische Zitat in Vers 28e „Sind wir
doch seines Geschlechtes“ stammt aus einem Lehrgedicht des Aratos von
Soloi (3. Jh. v. Chr.), den Phainomena (= „Himmelserscheinungen“) und
findet sich ähnlich auch in dem Zeushymnus des Stoikers Kleanthes.28

Während die stoische Philosophie alles Leben, alle Bewegung und alles
Sein auf ein einziges, alles mannigfaltige Sein durchziehendes Urprinzip
und damit eben auch eine vorgängige Seinsverwandtschaft von Mensch und
Gott postuliert, stellt Lukas das Sprachgewand dieser Aussagen geschickt in
seinen schöpfungstheologischen Kontext. Dann aber zielt der ursprünglich
stoische Vers 17,28e „Sind wir doch seines Geschlechtes“ im neuen lukani-
schen Zusammenhang auf die geschöpflich gewollte Gottebenbildlichkeit
der Menschen.29 In den Worten 17,28a–c „Denn in ihm leben wir und bewe-
gen wir uns und sind wir“ klingt für Lukas Gottes tragende, bergende und
sorgende Gegenwart für seine Geschöpfe an, wie sie auch in Weish 11,25–
12,1 bekannt wird:

Weish 11,25 a Wie könnte etwas ohne deinen Willen Bestand haben,
b oder wie könnte etwas erhalten bleiben,
c das nicht von dir ins Dasein gerufen wäre?

11,26 a Du schonst alles, 
b weil es dein Eigentum ist,
c Herr, du Freund des Lebens.

12,1 Denn in allem ist dein unvergänglicher Geist.

2.1.4. Auswertung
Die alttestamentlichen, frühjüdischen und neutestamentlichen Schriften
vertreten ein polares, spannungsvolles Gegenüber und Miteinander von
Gott und seiner Schöpfung. Dabei wahren sie durchgehend die Unterschei-

Mystik im Neuen Testament? 289

27 Vgl. H.-J. Klauck, Magie und Heidentum in der Apostelgeschichte des Lukas. Stuttgart
1996, 103.
28 Vgl. ebd. 104f.
29 Zur Auslegung von Apg 17 vgl. auch H. Külling, Geoffenbartes Geheimnis. Eine Auslegung
von Apostelgeschichte 17,16–34. Zürich 1993. Er betont zu Recht die Differenz zwischen
dem biblischen und dem stoischen Gottesbild, unterschätzt jedoch die geschickte, dialekti-
sche Kommunikationsstrategie in der Erzählung Apg 17 (Paulus und die Menschen auf dem
Areopag) und durch die Erzählung (Lukas und seine Adressaten).

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 289



dung von Schöpfer und Geschöpf. Dort, wo sie die alles durchdringende,
Leben schenkende und bergende Nähe und Allgegenwart des Schöpfers be-
tonen30, wehren sie zugleich jeder Verwechslung von geschöpflicher Wirk-
lichkeit und dem Schöpfer selbst, der „größer ist als alle seine Werke“ (Sir
43,28). Darin unterscheiden sie sich signifikant von einem monistischen
Pantheismus, wie ihn beispielsweise der stoische Philosoph Seneca in sei-
nen dem Neuen Testament zeitgleichen Schriften vertritt. Die biblischen
Schriften rechnen mit einer geschöpflichen Selbstwahrnehmung, die eben
darin den Schöpfer als den erfahren lässt, der die von ihm ins Leben gerufe-
nen Dinge am Leben „erhält“, der sein „Eigentum schont“, weil er durch
und durch ein „Freund des Lebens“ ist und alles mit seinem „unvergängli-
chen Geist“ durchdringt (Weish 11,25–12,1). Diese hier angesprochene
Gotteserfahrung in der geschöpflichen Wirklichkeit lässt sich als vermittel-
te Gotteserfahrung begreifen, der dann eine mystische Dimension zugespro-
chen werden kann, wenn die Schöpfungserfahrung sich öffnet für die Be-
gegnung mit dem Schöpfer, der sich in all seiner und durch all seine Kreatur
als „Freund des Lebens“ (Weish 11,26) erweist. 

2.2. Die Gotteserfahrung Israels – Mystik in den Psalmen

Schlechthin grundlegend und unverzichtbar für das Verständnis der neutes-
tamentlichen Zeugnisse der Selbstoffenbarung Gottes in der Sendung Jesu
Christi ist die Gottesoffenbarung und -erfahrung Israels. Da diese hier nicht
einmal in Umrissen angesprochen werden kann, sei die Aufmerksamkeit auf
die Psalmen als die in Gebete gegossene Antwort Israels auf die offenbaren-
de Zuwendung Gottes gelenkt. Gibt es eine „Gottesmystik“ in den Psalmen?
Erich Zenger verwendet diesen Begriff als Überschrift für die Auslegung
der Psalmen 16 und 23.31

Ps 16,5 JHWH, du meines (Erb-)Anteils und meines Bechers Gabe,
du bist für immer mein Los.

Klaus Scholtissek 290

30 Theologisch-systematisch lässt sich diese Aussage der Gegenwart Gottes in allen geschaf-
fenen Dingen als Präsenz seines spiritus animans (vivificans) fassen; vgl. H. Kessler, Gott,
der kosmische Prozess und die Freiheit. Vorentwurf einer transzendental-dialogischen
Schöpfungslehre, in: G. Fuchs – Ders. (Hrsg.), Gott, die Freiheit und der Kosmos. Biologie,
Philosophie und Theologie im Gespräch. Würzburg 1996, 189–232, hier 209f.
31 Vgl. E. Zenger, Mit meinem Gott überspringe ich Mauern. Einführung in das Psalmenbuch.
Freiburg 1987 (41993), 212–232; vgl. die Auslegungen der Pss 4; 42/43 und 139 in: Ders., Ich
will die Morgenröte wecken. Psalmenauslegungen. Freiburg 1991 (41995), 232–263 („Got-
tesnähe“); zu Ps 4 und 42/43 vgl. F. L. Hossfeld – Ders., Die Psalmen I. Psalm 1–50.Würz-
burg 1993, 59–62.265–271. Vgl. auch den Beitrag von A. Deissler, Vorstufen zur Mystik in
den Psalmen, in: Von der Suche nach Gott. FS H. Riedlinger. Stuttgart 1998, 39–50. Vgl. auch
E. Zenger, „Mein Gott bist du allein“ (Ps 16,2). Gottesmystik in den Psalmen, in: M. Delgado
(Hrsg.), Gottes-Krise und Gott-Trunkenheit. Würzburg 2000, 51–72.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 290



16,6 Die Messstricke fielen mir auf beglückendes Land,
ja, mein Erbteil entzückt mich.32

Die Bildsprache dieser Psalmverse geht auf die Regel zurück, dass die Le-
viten einen Anteil an den Opfergaben der Glaubenden erhalten (vgl. „An-
teil“, „Los“, „Erbe“). Hier wird diese Praxis auf Jahwe selbst übertragen
und dadurch „zu einem Bild für die mystische JHWH-Gemeinschaft des Be-
ters. JHWH selbst ist dem Beter das Brot, das Fleisch und der Wein, die sein
Leben nähren, stärken und erfreuen.“33

Ps 23,5 Du deckst mir den Tisch vor den Augen meiner Feinde.
Du salbst mir das Haupt mit Öl,
Du füllst mir reichlich den Becher.

23,6 Lauter Güte und Huld werden mir folgen mein Leben lang,
und im Haus des Herrn darf ich wohnen für lange Zeit.

Die Psalmverse 23,5–6 stellen Jahwe als Gastgeber vor, der den Betenden in
sein schützendes Haus zu einem Festmahl lädt, wo er von nun an als „Dau-
erbewohner“ die „Schutz- und Tischgemeinschaft mit JHWH“ genießen
darf.34 Hier wird eine „Gottesheimat“ angesprochen, „deren bergende und
beglückende Dauer im Hirten- und Gastgeber-Gott selbst ihr (unendliches)
Maß hat“35. 

Ps 63,9 Es hängt meine Seele (mein Leben) an dir,
Es hält mich fest deine Rechte.

Ps 63,9 spricht ein wechselseitiges Geschehen an: Während sich der Beter
„mit allen seinen vitalen und emotionalen Kräften, mit der ganzen Kraft und
Leidenschaft seiner Liebe an seinen Gott“ „hängt“, antwortet dieser ihm da-
durch, dass er ihn mit seiner Rechten hält, stützt und umfängt.36 Diese Um-
armung Gottes gilt ihm ein Leben lang – und nicht nur für einen kurzen ver-
gänglichen Augenblick. 

Ps 73,23 Ja doch: Immer bin ich mit dir:
Du hast meine rechte Hand ergriffen,

73,24 nach deinem Plan führst du mich,
und auf Ehre hin wirst du mich (zu dir) nehmen.

73,25 Wen habe ich im Himmel (außer dir)?
Und neben dir freut mich nichts auf Erden.

Mystik im Neuen Testament? 291

32 Übersetzung nach E. Zenger, „Mein Gott bist du allein“ (s. Anm. 31) 53.
33 E. Zenger, Mit meinem Gott (s. Anm. 31) 222; vgl. ebd. 223: „Für den JHWH-Frommen er-
weist sich die ihm geschenkte Liebe seines Gottes als Kraft gegen die Todesangst – ja gegen
den Tod selbst“. Vgl. auch: Ders., „Mein Gott bist du allein“ (s. Anm. 31) 53– 59; F. L. Hoss-
feld – Ders., Die Psalmen (s. Anm. 31) 108–113.
34 E. Zenger in: F. L. Hossfeld – E. Zenger, Die Psalmen (s. Anm. 31) 155f.
35 Ebd. 156.
36 Vgl. E. Zenger, in: F. L. Hossfeld – Ders., Psalmen 51–100 (HThKAT). Freiburg (2000)
22001, 199.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 291



73,26 Mag mir auch Fleisch und Herz dahinschwinden,
der Fels meines Herzens und mein (Erb-)Anteil ist Gott auf ewig.37

Nach Hans-Joachim Kraus wird sich der Psalmbetende in diesen Versen
dessen gewiss, „dass er bei seinem Gott bleiben darf, dass Jahwe sein fel-
senfester und bleibender Lebensgrund ist und auch durch das Sterben hin-
durch sein und bleiben wird. Die von Jahwe gewährte Lebensgemeinschaft
kann auch der Tod nicht zerstören.“38 Und Erich Zenger hält zusammenfas-
send fest: „Der Psalm stößt damit zu jener Gewissheit durch, die die großen
Mystiker mit ihrer Formel ‚Gott allein genügt!‘ festgehalten haben.“39

Diese wenigen Beispiele aus den Psalmen zeigen: Die dichteste Gebets-
erfahrung, die Bekenntnisse und Hoffnungen des Betenden richten sich auf
die Zugehörigkeit zu Jahwe und die Gemeinschaft mit ihm in diesem Leben
(vgl. Ps 23,6: „und im Hause des Herrn darf ich wohnen – für lange Zeit“) –
eine Gottesgemeinschaft und -nähe, die kraft der Zuwendung Jahwes auf
Dauer bleibt und sich letztlich auch der Unbeständigkeit und Vergänglich-
keit des irdischen Lebens einschließlich der Macht des Todes entzieht, eine
Gottesgemeinschaft, die den Lebens- und Leidensweg des Betenden wahr-
nimmt und aufnimmt und die seine Augen und Ohren öffnet für sein Enga-
gement im Horizont der verheißenen Gottesherrschaft. Die in den Psalmen
mit ihrer reichen Bildsprache veranschaulichte Gottesbegegnung und -nähe
lässt sich m. E. durchaus als Zeugnis mystischer Glaubenserfahrung verste-
hen.40

(Der Beitrag „Mystik im Neuen Testament?“ wird in GuL Heft 5/2002 fort-
gesetzt).

Klaus Scholtissek 292

37 Die Übersetzungen von Ps 63,9 und 73,23–26 sind dem Kommentar ebd. 189.332 entnom-
men.
38 Vgl. H.-J. Kraus, Psalmen. Neukirchen-Vluyn 51978, 647f. In diesem Sinne interpretiert
auch D. Michel, Ich bin immer bei dir. Von der Unsterblichkeit der Gottesbeziehung, in: H.
Becker/ B. Einig /P. O. Ulrich (Hrsg.), Im Angesicht des Todes. Ein interdisziplinäres Kom-
pendium I. St.Ottilien 1987, 637–658, hier 656: „Gut ist für ihn (den Psalmenbetenden) ein-
zig und allein, bei Gott zu sein, ist ‚Nahen Gottes‘ (v.28), das hier sicherlich nicht einen gott-
esdienstlichen Akt meint, sondern schon eher so etwas wie mystische Versenkung, bei der
Gott ihm und er Gott nahe ist.“ E. Zenger spricht in seiner Auslegung von Ps 73 von „mysti-
scher Erfahrungsweisheit“ und von „mystischer Erfahrung“, aus der die Hoffnung auf ‚ewi-
ge‘ Lebensgemeinschaft mit Gott erwächst, in: F. L. Hossfeld – Ders., Psalmen 51–100 (s.
Anm. 36) 335.351. 
39 E. Zenger, in: F. L. Hossfeld – Ders., Psalmen 51–100 (s. Anm. 36), 355; vgl. auch E. Zen-
ger, „Mein Gott bist du allein“ (s. Anm. 31) 59–66.
40 Vgl. E. Zenger, Mit meinem Gott (s. Anm. 31) 212f: „Das Psalmenbuch birgt besonders
kostbare Zeugnisse solcher Gottesmystik, die vom Einswerden Gottes und des Menschen
künden – und zu ihm bereiten wollen. … Die Psalmen konfrontieren uns zweifelnde Zeitge-
nossen mit dem Wissen um eine Gottesgegenwart im Menschen, die weder durch spektakulä-
re Ereignisse der Geschichte noch durch Menschen als ‚Boten‘ Gottes vermittelt ist.“

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 292



2.3. Jesus Christus und die Glaubenden – Christus-Mystik im Neuen
Testament? 

In den neutestamentlichen Schriften spiegelt sich vielfältig der urchristliche
Glaube an die Offenbarung des Gottes Israels in Jesus, dem Christus. Wenn
der Glaube und das Bekenntnis zu Jesus Christus sich in einer bisher unge-
ahnten Tiefe in die Gotteserfahrung der ersten Christen eingeschrieben ha-
ben, stellt sich die Frage, in welcher Weise die nachösterliche Begegnung
und Glaubensbeziehung zwischen dem auferstandenen Jesus Christus und
den an ihn Glaubenden erfahren, geglaubt und bekannt wird. Finden sich die
jüdischen Gotteserfahrungen des gegenwärtigen, mitgehenden, bergenden
und heilenden Gottes wieder in den spezifisch christlichen Glaubenserfah-
rungen und den diese reflektierenden Christus-Aussagen? Lassen sich
christliche Glaubenserfahrungen im Spiegel ihrer neutestamentlichen Ver-
sprachlichungen als mystische Erfahrungen im Sinne der oben (unter 1.2.)
genannten Kriterien verstehen? 

Bevor einzelne textlich bzw. thematisch gruppierte Zeugnisse vorgestellt
und besprochen werden, ist es sinnvoll, eine neu entdeckte frühjüdische Tra-
ditionslinie aufzunehmen, die möglicherweise als ein frühjüdisches Verbin-
dungsglied bzw. eine Motivvorgabe zu den hier befragten neutestamentli-
chen Passagen fungiert.

2.2.1. Die frühjüdisch-rabbinische Aufstiegs- und Visionsmystik – 
eine Vorgabe für neutestamentliche Christus-Aussagen?

In den letzten Jahren rekonstruiert die Forschung aus frühjüdischen und rab-
binischen Schriften zunehmend die sogenannte Aufstiegs- und Visions-
Mystik (ascent- and vision-mysticism)41, deren Einfluss auch auf neutesta-
mentliche Schriften angenommen wird.42 Den Textzeugnissen aus dem
Frühjudentum u.a. im äthiopischen Henochbuch43 (Kap. 14–16), in gnosti-
schen bzw. gnosisnahen Schriften (z. B. dem Thomasevangelium44) und in
der rabbinischen Merkabah-Mystik liegt die folgende Vorstellung zugrun-

Mystik im Neuen Testament? 293

41 Vgl. A. D. DeConick, Seek to see him. Ascent and Vision Mysticism in the Gospel of Tho-
mas. Leiden 1996; vgl. auch K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben (s. Anm. 26)
63f.120f.128f (Lit.).
42 Für Paulus vgl. B. Heininger, Paulus als Visionär. Eine religionsgeschichtliche Studie.
Freiburg 1996, bes. 111–174; für das Johannesevangelium vgl. J. J. Kanagaraj, ‚Mysticism‘ in
the Gospel of John. An Inquiry into its Background. Sheffield 1998; A. de DeConick, Voices
of the Mystics. Early Christian in the Gospels of John and Thomas and Other Ancient Litera-
ture. Sheffield 2001.
43 ÄthHen 1–36 wird in die Zeit zwischen dem Ende des 3. und der Mitte des 2. Jh. v. Chr. da-
tiert; vgl. JSHRZ V/6 (1984) 494.
44 Vgl. EvTh 11; 15; 24; 27; 37, 49–50; 59; 83; 84; 108. 

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 293



de: Ein nur wenigen Mystikern gegebener Aufstieg in den Himmel führt zu
einer nur auf diesem Weg möglichen Schau Gottes, die eine Transformation
des Visionärs in einen unsterblichen bzw. ‚göttlichen‘ Status bewirkt und
ihn mit einer Sendung beauftragt. Als Paradigmen des mystischen Aufstiegs
zu Gott und der visionären Transformation gelten Mose, Ezechiel und He-
noch. So erzählt Henoch seinen eigenen Aufstieg in den Himmel während
eines Traumes (äthHen 14,8–25). Darin heißt es: 

äthHen 14,8 „Siehe, Wolken riefen mich in der Vision, und Nebel riefen mich, 
und die Bahn der Sterne und die Blitze drängten mich zur Eile und trieben
mich, und die Winde in der Vision gaben mir Flügel und bewegten mich 
und hoben mich empor in den Himmel., 

14,9 Und ich ging hinein ...
14,15 Und siehe, (da war) ein anderes Haus, größer als jenes, 

und die Tür war völlig offen vor mir, und es war aus Feuerzungen erbaut.
14,16 Und in allem war es so außergewöhnlich an Herrlichkeit, Pracht und Größe, 

dass ich nicht in der Lage bin, euch seine Herrlichkeit und Größe zu beschrei-
ben. ...

14,18 Und ich blickte hin und sah darin einen hohen Thron, 
und sein Aussehen (war) wie Reif, und sein Umkreis (war) wie die Sonne, 
die leuchtet, und wie die Stimme der Kerubim. ...

14,20 Und die große Herrlichkeit saß darauf, 
und ihr Gewand war strahlender als die Sonne und weißer als aller Schnee. ...

15,1 Und er antwortete und sprach zu mir ...:
‚Fürchte dich nicht, Henoch, du gerechter Mann ...
Komm her und höre mein Wort!

15,2 Und gehe hin, sage den Wächtern des Himmels ...‘

Liegt in einer solchen himmlischen ‚Privataudienz‘ und visio dei, wie sie
hier und an anderen Orten mit biblischen Farben ausgemalt wird, eine struk-
turelle Präfiguration bzw. ein Erklärungsmuster für christologische Aussa-
gen im NT vor? 

(a) Die paulinischen Selbstaussagen in Gal 1,15f (Enthüllung); 1 Kor 9,1
(Vision im engeren Sinn); 15,8 (Erscheinung), 2 Kor 4,6 (Erleuchtung) und
12,1–10 (Himmelsreise) legen die Annahme nahe, dass Paulus sich gerade
in Korinth mit dem Missverständnis auseinanderzusetzen hatte, seine Ver-
kündigung beruhe bzw. lege großen Wert auf ‚mystische‘ Himmelsreisen –
eine Auslegung der paulinischen Botschaft, die auf eine Ausblendung des
Kreuzesgeschehens herausläuft45. Jedenfalls wehrt Paulus sich in 1 Kor
12,1–10 entschieden gegen eine enthusiastische Überbewertung von „Er-
scheinungen und Enthüllungen“. Gleichwohl kann für die theologische
Deutung der Berufung des Paulus das an die Thronvisionen von Ezechiel
und Jesaja anknüpfende frühjüdische Theologoumenon einer zweiten

Klaus Scholtissek 294

45 Vgl. hierzu ausführlich B. Heininger, Paulus (s. Anm. 42).

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 294



himmlischen Macht neben Jahwe (second power in heaven) aufgegriffen
werden. Bernhard Heininger sieht in dieser Konzeption die theologische
Prämisse für die Mitte der paulinischen Berufungsvision: Paulus habe er-
kannt, „dass der auferweckte Jesus von Nazaret im Himmel den Platz der se-
cond power in heaven besetzt“ habe.46

(b) Für das Johannesevangelium wird geltend gemacht, es polemisiere
gegen Vertreter einer Aufstiegs- und Visionsmystik, die für sich eine solche
‚mystische‘ Erfahrung in Anspruch nähmen.47 Ihnen setze der Evangelist
Johannes das exklusive Privileg Jesu Christi entgegen: Er allein und nie-
mand anderes habe Zugang zum Vater und vermittele diesen Zugang an die
Glaubenden (vgl. 1,18.51; 3,13; 14,3–7). Demnach würde das JohEv diese
Form mystischer viso dei allein Jesus Christus vorbehalten. 

So deutet April D. DeConick das Johannesevangelium im Gegenüber zum
apokryphen Thomasevangelium, das eine Aufstiegs- und Visionsmystik
verfechte, als Verfechter einer Glaubensmystik, die besonders in der Selig-
preisung in 20,29 zum Ausdruck komme. Die von den Aufstiegs- und Vi-
sionsmystikern gesuchte verwandelnde Heilsbegegnung vollziehe sich dem
JohEv zufolge in der direkten Begegnung zwischen dem irdischen Jesus und
den ihn im Glauben Begegnenden. Nachösterlich trete an die Stelle der
vorösterlichen Begegnung mit Jesus der Paraklet, der jetzt die Vermitt-
lungsaufgabe zu Gott hin – besonders durch die Taufe und das Abendmahl –
leiste.48

Unabhängig von der äußerst fragwürdigen Hypothese, das JohEv stehe in
kritischer Auseinandersetzung mit der Aufstiegs- und Visionsmystik des
EvTh, kann das Stichwort Glaubensmystik für das JohEv fruchtbar gemacht
werden. Das könnte geschehen, wenn stärker und anders als bei A. D. De-
Conick (a) die nachösterlich-neue, durch das Wirken des Parakleten vermit-
telte Gegenwart des Auferstandenen bei den Seinen, (b) die nachösterliche,
‚verwandelnde‘ Begegnung zwischen dem Auferstandenen und den Glau-
benden und (c) der joh Nexus zwischen dem nachösterlich möglichen pneu-
matischen ‚Sehen‘, das in 20,29 nicht zurückgewiesen wird, und dem joh
Glauben als einem ‚Zum-Glauben-Geführtwerden‘ wahrgenommen würde
(s. u. 2.3.3.). 

Die genannten Thesen brauchen hier nicht weiter verfolgt zu werden. Ein
weiterführender Anknüpfungspunkt ergibt sich immerhin strukturell: Eine
geschenkte Begegnung mit Gott bzw. mit Christus hat eine ‚verwandelnde‘,
dauerhaft prägende Wirkung (tranformative encounter) auf die glaubenden

Mystik im Neuen Testament? 295

46 Ebd. 208; vgl. ebd. 207–211.300.
47 Vgl. die Arbeiten J. J. Kanagaraj (s. Anm. 42) und A. D. DeConick (s. Anm. 42).
48 Vgl. A. D. DeConick, Voices (s. Anm. 42).

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 295



Menschen. Dies gilt für Paulus hinsichtlich seiner Berufung wie für die Be-
gegnungsgeschichten im JohEv, die solche in der Begegnung mit Jesus
möglichen Glaubensprozesse in vielfältiger Weise vor Augen führen (vgl.
exemplarisch Jesu Worte von der „neuen Geburt von oben“ im Nikodemus-
gespräch 3,1–21). Beide großen Theologen, Paulus und Johannes, ent-
wickeln unabhängig voneinander eine Sprache der wechselseitigen Einwoh-
nung (reziproke Immanenz) von Jesus Christus und den Glaubenden, der
hier nachgegangen werden soll:

2.2.2. „Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2,20) – die
paulinische Mystik

Das griechische Verb µυ�ω (= „einweihen“), von dem der Begriff Mystik
ableitet wird, begegnet im Neuen Testament nur in Phil 4,12 (vgl. auch 3
Makk 2,30; Weish 8,449). Es verweist auf die antiken Mysterien50: „Der my-
stikos bedarf der Einweihung in den esoterisch geheimnisvollen Bereich.“51

In Phil 4,11–13 spricht Paulus von seinen Lebenserfahrungen: Armut und
Reichtum, Sattsein und Hunger, Überfluss und Not: „in jedes und in alles
bin ich eingeweiht“. Wenn Paulus hier bewusst einen terminus technicus der
Mysteriensprache52 aufnimmt, stellt er doch zugleich klar, von wem her und
durch wen er auf genau diesem Erfahrungsweg „eingeweiht ist“: „alles ver-
mag ich in dem mich Ermächtigenden“ (Phil 4,13; vgl. 4,10: „im Herrn“ ).53

Der Vergleichspunkt zwischen der Mysterienweihe und dem christlichen
Glaubensweg sieht Paulus weder in der Gottheit bzw. einem göttlichen Ge-
heimwissen, noch in den konkreten Umständen des Weges, sondern formal
(nicht inhaltlich) im Blick auf die Erfahrung: Paulus erfuhr in all den ge-
gensätzlichen Lebensumständen Gottes Kraft bzw. die Kraft des auferstan-
denen und erhöhten Kyrios – eine Erfahrung, die zur fundamentalen Basis
der christlichen Theologie des Apostels gerechnet werden muss (vgl. Gal
1,10–2,21; Phil 3,7–14). 

Die hier in Phil 4,10–13 reflektierte Christuserfahrung des Apostels er-
fährt ihre sprachliche Verdichtung in der in den paulinischen Briefen weit-
verbreiteten formelhaften Wendung: „In-Christus-sein“ (vgl. nur: 1 Thess

Klaus Scholtissek 296

49 Nach C. Larcher, Le livre de la Sagesse ou La Sagesse de Salomon I–III . Paris 1982–1985,
hier II 523, begegnet µ�στις in Weish 8,4 – als Ableitung von µ�στης – wohl erstmalig in der
Gräzität; vgl. auch H. Hübner, Die Weisheit Salomons (s. Anm. 22) 115.
50 Vgl. zur Einführung in die antiken Mysterienkulte H.-J. Klauck, Die religiöse Umwelt des
Urchristententums I. Stadt- und Hausreligion, Mysterienkulte, Volksglaube. Stuttgart 1995,
77–128.
51 M. Burger, Weltwirksamkeit aus Mystik (s. Anm. 14) 55; vgl. P. Heidrich, Art. Mystik/my-
stisch, in: HWP 4 (1984) 268–273.
52 Vgl. auch Philo, Sacr Abel 62; Jos Ap 2,267.
53 Vgl. die Auslegung von J. Gnilka, Der Philipperbrief . Freiburg i. Br. 1968, 175f.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 296



4,1; Gal 2,17; Phil 1,1; 1 Kor 1,30; 2 Kor 5,17.19.21; Röm 5,9; 16,11 PP).
An eben dieser paulinischen Wendung hatte sich auch forschungsgeschicht-
lich die Frage nach einer paulinischen Mystik entzündet.54 Diese Diskussion
wurde zuletzt von Hans-Christoph Meier neu aufgenommen55 und ist auch
durch ihn nicht zu einem Konsens geführt worden. Die Grundfrage lautet:
Ist die paulinische Formel „in Christus“ übertragen-lokal als neues Leben
im Machtbereich des Auferstandenen und in enger personaler Beziehung
mit ihm56 oder instrumental bzw. kausal 57 als durch Christus vermitteltes
neues Leben zu verstehen? Albert Schweizer verstand die „In-Christus“-
Aussagen zudem tauftheologisch (vgl. Röm 6) und damit ekklesiologisch
(vgl. Kor 12): Durch die Taufe werden die Glaubenden in den Leib Christi
eingegliedert und leben in diesem Sinne „in Christus“, d.h. „im Leib Chri-
sti“.58

Da die Forschungsdiskussion hier nicht aufgenommen werden kann, sei-
en neben der Frage, ob die genannten Interpretationsansätze sich wirklich
ausschließen, zwei Beobachtungen angeführt, die für die Deutung der pau-
linischen „in-Christus“-Aussagen relevant sind: 

(a) Einige neuere Beiträge stellen die partizipatorische Christologie des
Paulus59 ins Licht und gewinnen so einen vielversprechenden Schlüssel zum

Mystik im Neuen Testament? 297

54 Vgl. hierzu die Arbeiten von A. Deißmann, Die neutestamentliche Formel „in Christo Je-
su“. Marburg 1892; A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus. Tübingen (1930) 21954;
A. Wikenhauser, Die Christusmystik des Apostels Paulus. (Münster 1928) Freiburg 21956.
55 Vgl. H.-Chr. Meier, Mystik bei Paulus. Zur Phänomenologie religiöser Erfahrung im Neuen
Testament. Tübingen 1998 (Lit.). Er definiert Mystik wie folgt: „Mystik ist eine Form der Re-
ligiosität, in deren Zentrum die unmittelbare Erfahrung göttlicher Wirklichkeit steht. Diese
Erfahrung, die das alltägliche Bewusstsein und die Erkenntnis der Vernunft übersteigt, ist zu-
gleich Erfahrung einer engen Verbundenheit mit der göttlichen Wirklichkeit“ (20); vgl. ebd.
299 zur paulinischen Mystik: Mystik ist „Erfahrung gegenwärtiger Heilsteilhabe“. Vgl. auch
D. Marguerat, La mystique de l’apôtre Paul, in: J. Schlosser (Hrsg.), Paul de Tarse. Congrès
de l’ACFEB (Strasbourg 1995) (LD 165). Paris 1996, 307–329.
56 Vgl. u.a.: A. Deißmann, Formel (s. Anm. 54); A. Wikenhauser, Christusmystik (s. Anm. 54)
57: Den paulinischen „Formeln und bildhaften Wendungen“ liegt „die Überzeugung ... zu-
grunde, dass der Christ in innigster Seins- und Lebensverbindung mit dem pneumatischen
Christus steht“.
57 Vgl. F. Neugebauer, In Christus – EN �ΡΙΣΤΩΙ. Eine Untersuchung zum paulinischen
Glaubensverständnis. Göttingen 1961; zuletzt H.-Chr. Meier, Mystik (s. Anm. 55) 27–39.
58 Vgl. A. Schweitzer, Mystik (s. Anm. 54). Vgl. weiterführend H. Umbach, In Christus ge-
tauft – von der Sünde befreit. Die Gemeinde als sündenfreier Raum bei Paulus . Göttingen
1999.
59 Vgl. die instruktiven Ausführungen von: J. D. G. Dunn, The Theology of Paul the Apostle.
Grand Rapids 1998, 390–412 (Lit.); K. Backhaus, Evangelium als Lebensraum. Christologie
und Ethik bei Paulus, in: Paulinische Christologie. Exegetische Beiträge. Hans Hübner zum
70. Geburtstag. Hrsg. v. U. Schnelle /Th. Söding unter Mitarbeit von M. Labahn. Göttingen
2000, 9–31; Ders., „Mitteilhaber des Evangeliums“ (1 Kor 9,23). Zur christologischen
Grundlegung einer „Paulus-Schule“ bei Paulus, in: Christologie in der Paulus-Schule. Zur
Rezeptionsgeschichte des paulinischen Evangeliums . Hrsg. v. K. Scholtissek. Stuttgart 2000,
46–71.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 297



Verständnis der Christusgemeinschaft bei Paulus, der alte Fronten überwin-
den kann. Die paulinischen Wendungen „in Christus“ bzw. „im Herrn“ (vgl.
nur Gal 5,6; 2 Kor 5,17; Röm 6,23; 8,1–2.39; 12,5), „mit Christus“ (vgl. nur
2 Kor 4,14; Röm 6,4–8), „in Christus hinein“ (vgl. 1 Kor 12,13; Röm 6,3),
„durch Christus“ (vgl. nur Röm 3,24; 5,17.21), „zu Christus gehörig“ (vgl.
1 Kor 15,23; Gal 3,29; Röm 8,9) und „Leib Christi“ (vgl. 1 Kor 12,12–27;
Röm 12,3–8) verweisen gemeinsam auf eine lebendige Heilsbeziehung und
-gemeinschaft, in die Glaubende durch die Taufe aufgenommen werden
(vgl. Röm 6,1–11). James D. G. Dunn kommt zu der plausiblen Schlussfol-
gerung: Die Herzmitte der paulinischen Formel „in Christus“ ist „an experi-
ence understood as that of the risen and living Christ“60. Deshalb ist es „hard
to avoid talk of something like a mystical sense of the divine presence of
Christ within and without, establishing and sustaining the individual in rela-
tion to God“61.
(b) In Gal 2,19–20 verwendet Paulus mit dem Wort „Christus lebt in mir“
die Umkehrung der Formel „in Christus“ – eine Umkehrung, die Licht auch
auf die weitaus häufigeren „in Christus“-Aussagen wirft:

Gal 2,19 a Denn ich bin durch das Gesetz dem Gesetz gestorben,
b damit ich für Gott lebe.
c Ich bin mit Christus gekreuzigt worden.

2,20 a Ich lebe, aber nicht mehr ich,
b es lebt aber in mir Christus.
c Sofern ich jetzt im Fleisch lebe,
d lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, 
e der mich geliebt und sich für mich hingegeben hat. 

Paulus spricht hier eindeutig von der Einwohnung des auferstandenen Chri-
stus in ihm.62 Diese Einwohnung ist jedoch nicht mit einem Subjektwechsel
bzw. Personenaustausch im strengen Sinne zu verwechseln. Paulus sagt ge-
rade nicht, dass Christus im eigentlichen Sinn an die Stelle seines eigenen
Ich tritt. Dann wären auch die Aussagen in 2,20c-e sinnlos. Paulus spricht
hier vielmehr von einer erfahrenen Christusgegenwart in seinem Innern, die
sein Ich verwandelt, die ihn seiner selbst enteignet (expropriiert) und ver-
einnahmt.63 Eben diese grundstürzende Neuausrichtung (vgl. Phil 3, 7–14)
seiner selbst, die er auch als neues Schöpfungsgeschehen versteht (vgl. 2
Kor 5,17), wird bei ihm nicht als ein exklusives Privileg, sondern als Aus-

Klaus Scholtissek 298

60 J. D. G. Dunn, Theology (s. Anm.59) 400; vgl. ebd. 408.
61 Ebd. 401.
62 Vgl. hierzu die Auslegungen von H. Schlier, Der Brief an die Galater. Göttingen 51971,
101–103, und F. Mußner, Der Galaterbrief .Freiburg 1974, 179–183.
63 S. Vollenweider spricht in diesem Zusammenhang von einer „Dezentrierung des Ichs“ bzw.
einer „neuen exzentrischen Seinsweise“; vgl. Ders., Großer Tod (s. Anm. 5) 371.374.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 298



druck und Charakteristikum der Heilsteilhabe aller Glaubenden gedeutet
(vgl. Gal 3,26–28; Röm 8,1–2). 

Die paulinischen Immanenz-Aussagen haben auch in ihrer (bei ihm nicht
formelhaften) Umkehrung eine erstaunliche Parallele im JohEv und im
1. Johannesbrief. Offensichtlich führten analoge Glaubenserfahrungen un-
abhängig voneinander im frühen Christentum zu vergleichbaren Versprach-
lichungen: 

2.2.3. Die wechselseitigen Einwohnungsaussagen im Johannesevangelium
– die johanneische Mystik64

(a) Die Vater-Sohn-Beziehung
Die joh Einheits-Aussagen (10,30; 17,11.22) betonen die ununterscheidba-
re Übereinstimmung von Vater und Sohn hinsichtlich ihres Willens, ihrer
Motivation und ihres Wirkens. Beide sind eins in der Liebe. Dennoch wer-
den Vater und Sohn im JohEv nirgends miteinander identifiziert. Im Gegen-
teil: Vater und Sohn bleiben bei aller Zuordnung durchgehend unterschieden
(unio distinctionis). Wie sich Johannes die enge, ihre Einheit begründende
Relation zwischen Vater und Sohn vorstellt, wird in den reziproken Imma-
nenz-Aussagen erhellt. Die Worte von der gegenseitigen Einwohnung wer-
den mit „bleiben/wohnen“ (µ�νειν) oder mit „sein“ formuliert. Folgende
Beispiele seien genannt:

10,38: „damit ihr erkennt und wisst, dass der Vater in mir (ist) und ich im Vater (bin).“
14,10: „Glaubst du nicht, dass ich im Vater und der Vater in mir ist? ... 

Der Vater aber, der in mir bleibt, vollbringt seine Werke.“
14,11: „Glaubt mir, dass ich im Vater (bin) und der Vater in mir (ist).“
17,21: „damit alle eins sind, so wie du, Vater, in mir (bist) und ich in dir (bin)“

Der Evangelist sieht das Vater-Sohn-Verhältnis als voranfängliche, bleiben-
de Hinordnung des Sohnes auf den Vater und als Partizipation des Sohnes
am Wesen Gottes (1,1.18; 8,58; 20,28). Der Sohn, dessen Speise es ist, den
Willen dessen zu tun, der ihn gesandt hat, und sein Werk zu vollenden
(4,34), öffnet sich in rückhaltloser Ausrichtung auf Gott (Theozentrik). Er
lässt sich ganz und gar von ihm bestimmen. Er gewinnt und konstituiert sei-
ne Existenz und Identität aus der Eingeborgenheit im Vater. Diese grenzen-
lose Offenheit des Sohnes für seinen Vater ist umgekehrt der geeignete Wir-
kraum für die Vergegenwärtigung des Vaters in seinem Sohn. Weil Jesus
dem Wirken seines Vaters nichts entgegensetzt, kann sein Vater ebenfalls

Mystik im Neuen Testament? 299

64 Anderenorts habe ich mich ausführlicher mit der Frage nach einer joh Mystik befasst habe:
K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben (s. Anm. 24); Ders., Mystik (s. Anm. 12); Ders., „Rab-
bi, wo wohnst du?“ Zur Theologie und Spiritualität der johanneischen Immanenz-Aussagen,
in: BiLi (4/2001).

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 299



rückhaltlos in ihm und durch ihn wirken und sich so als liebender Vater of-
fenbaren. 

Die joh Immanenz-Aussagen ermöglichen eine symmetrische und eine
asymmetrische Aussage: Die Symmetrie besteht darin, dass der Sohn ganz
im Vater gegenwärtig ist (= „bleibt“, „wohnt“, „ist“), wie auch der Vater
ganz im Sohn gegenwärtig ist. Zugleich gilt aber auch eine asymmetrische,
unumkehrbare Relation: Der im Vater immanente Sohn wird nicht selbst
zum Vater, er bleibt durchgehend der vom Vater Gesandte, der ganz und gar
von ihm Bestimmte. Und umgekehrt: Der ganz im Sohn immanente Vater
bleibt durchgehend der Vater, der sich in seinem Sohn und durch seinen
Sohn vergegenwärtigt. Der Evangelist konzipiert das Vater-Sohn-Verhältnis
als eine wechselseitige Communio, die weder dem Vater noch dem Sohn et-
was nimmt, sondern beide bereichert: Der Vater kann ganz im Sohn „woh-
nen“ bzw. „sein“ und sich durch ihn ungeteilt seiner Schöpfung zuwenden
und der Sohn kann ganz im Vater „wohnen“ bzw. „sein“, ohne den Vater in
seiner göttlichen Souveränität zu beschränken.

Die joh Immanenz-Aussagen zwischen Vater und Sohn beantworten die
erste Frage, die die Johannesjünger an Jesus stellen: „Rabbi, wo wohnst/
bleibst du?“ (1,38). Die Jünger fragen hier – und darin korrespondiert ihre
Frage mit der vorausgehenden Frage Jesu nach ihrer Lebenssuche: „Was
sucht ihr?“ – nach der Identität Jesu, nach seinem Wohnort in einem über-
tragenen Sinn, der das Geheimnis seiner Person ausmacht. Sie fragen nach
dem Lebensgeheimnis Jesu, aus dem heraus er lebt und wirkt. Die auf den
Vater und den Sohn bezogenen Immanenz-Aussagen des JohEv weisen dar-
auf hin, dass Jesus „im Vater wohnt“, dass er aus einer unergründlichen Ver-
wurzelung im Vater lebt, dass er vom Willen und der Liebe seines Vaters
ganz und gar bestimmt ist und sich von diesem senden lässt. Diese existenz-
begründende Eingeborgenheit im Vater gibt dem Vater zugleich die Mög-
lichkeit sich ganz im Sohn mitzuteilen, ganz in ihm gegenwärtig zu sein. In
der Sendung des Sohnes, in seiner Inkarnation öffnet sich die im Wirken Je-
su sich offenbarende Communio und Immanenz von Vater und Sohn für die
glaubenden Menschen. Sie können an dieser Communio Anteil gewinnen,
indem sie „bei Jesus bleiben/wohnen“ (1,39). 

(b) Christus-Freundschaft und wechselseitige Einwohnung
Das JohEv ist gänzlich aus nachösterlicher Perspektive geschrieben und
richtet sich an Christen, die selbst schon einen anfänglichen Glaubensweg
zurückgelegt haben, deren Glauben aber der ständigen Vertiefung und Ver-
lebendigung bedarf. Solchen Christen der zweiten und dritten Generation
stellt der Evangelist Begegnungsgeschichten und in diesen Glaubenswege
vor Augen, in denen sie ihre eigenen Glaubenswege und –umwege wieder-

Klaus Scholtissek 300

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 300



erkennen können. Im Evangelium, in den Worten des Irdischen und Auf-
erstandenen, besonders in seinen Abschiedsworten, spricht Jesus von der
neuen Gemeinschaft mit ihm, die ihr Maß hat an der Gemeinschaft zwischen
ihm und dem Vater (vgl. 14,10–11). Folgende Einwohnungsaussagen, die
die Beziehung zwischen dem auferweckten Jesus und den Glaubenden be-
schreiben, seien genannt:

14,20 „An jenem Tag werdet ihr erkennen, 
dass ich im Vater (bin) und ihr in mir (seid) und ich in euch (bin).“

15,4 „Bleibt in mir und ich (bleibe) in euch. 
So wie die Rebe aus sich selbst keine Frucht bringen kann, 
wenn sie nicht im Weinstock bleibt, so auch ihr, wenn ihr nicht in mir bleibt.“

15,5 „Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben, 
wer in mir bleibt und ich in ihm, der bringt reiche Frucht ...“

17,21 „... damit alle eins sind, so wie du, Vater, in mir (bist) und ich in dir (bin), 
damit auch sie in uns sind, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast.“

Diese reziproken Immanenz-Aussagen zwischen Jesus und den Glaubenden
setzen die Sendung des Geistes, in joh Sprache des Parakleten, voraus.
Nicht zufällig wird auch die Gegenwart des Geistparakleten mit den imma-
nenztheologisch relevanten Präpositionen „mit“ (14,16), „bei“ und „in“ so-
wie den Verben „bleiben/wohnen“ und „sein“ beschrieben:

14,17 „... den Geist der Wahrheit, den die Welt nicht aufnehmen kann, 
denn sie sieht ihn nicht und erkennt ihn nicht. 
Ihr aber erkennt ihn, weil er bei euch bleibt und in euch sein wird.“

Der Paraklet ist als die Ostergabe des Auferstandenen (7,38–39; 19,30;
20,22) die Möglichkeitsbedingung und das Medium für seine neue Gegen-
wart, die besonders als Einwohnung des Auferstandenen in den Glaubenden
ausgelegt wird. Sein Wirken ermöglicht die Integration der Glaubenden in
die lebendige Communio von Vater und Sohn. Durch die „Neugeburt“ „aus
Wasser und heiligem Geist“ in der Taufe (3,1–8) kann der österlich ausge-
gossene Geist seine innerlich und äußerlich lebensweckende und -bestim-
mende Kraft entfalten und seine Wegführungsfunktion für und in den Glau-
benden übernehmen (vgl. 3,34; 7,38–39; 16,13; 20,22–23). 

Im JohEv findet sich durchgehend die Denkfigur der Identität von Geber
und Gabe. In den Gaben, die Jesus den Glaubenden gibt („Wahrheit“;
„Wort(e)“; „Licht“; „Leben“; „lebendiges Wasser“; „lebendiges Brot“), gibt
er nicht irgendetwas, sondern sich selbst (vgl. die „Ich-bin“-Worte: „Ich bin
das Brot des Lebens“; „Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“
u.a.m.). Das Heil, von dem das JohEv spricht, ist letztlich personal, genau-
erhin christologisch bestimmt. 
In der joh Anthropologie werden die Menschen vorgestellt als innerlich und
äußerlich bestimmt von Heils- oder Unheilsmächten (Licht/Wahrheit – Fin-

Mystik im Neuen Testament? 301

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 301



sternis/Sünde). Vom Menschen heißt es, dass er sowohl „im Licht wandeln“
kann (= in dem Heilsraum, den das Licht erleuchtet und durchleuchtet; vgl.
8,12) wie auch das „Licht in ihm sein kann“ (= das Licht als die ihn von in-
nen bestimmende Heilskraft; vgl. 11,10). Mit dieser doppelten Bestimmung
des Menschen durch den Heils- oder Unheilsraum, in dem er sich bewegt,
und durch die Heils- oder Unheilskraft, die in ihm wirkt, ist eine wichtige
Grundlage auch für die reziproke Personen-Immanenz gegeben. Indem im
joh Denken Gabe und Geber identifiziert werden, wird der Überstieg mög-
lich von einer nichtpersonalen zu einer personalen Immanenz-Aussage. Wie
in einem übertragenen Sinn Licht einen Menschen von innen erleuchten
kann, so kann Jesus, „das Licht der Welt“ (8,12), Menschen von innen er-
leuchten. Und umgekehrt: So wie das Licht den Lebensraum, in dem ein
Menschen sich bewegt, durchleuchtet und erhellt, so kann Jesus als „Licht
der Welt“ in einem übertragenen Sinn der Lebensraum sein, in dem ein
Mensch „im Licht“ leben kann.

Schon in der übereinstimmenden sprachlichen Formelhaftigkeit der rezi-
proken Einwohnungsaussagen zwischen dem Sohn und den Glaubenden
wird das ‚Vorbild‘ für diese Aussagen ablesbar: die Aussagen von der wech-
selseitigen Einwohnung von Vater und Sohn (s.o.). Dabei geht es nicht um
eine Verschmelzung von Personen oder um einen Identitätstausch (etwa
zwischen dem Sohn und den Glaubenden), sondern wie bei der Vater-Sohn-
Immanenz um die Beschreibung und Bestimmung einer intensiven Bezie-
hung, die eine Person innerlich und äußerlich prägt, die diese Person gera-
dezu aufgrund und durch ihre Beziehung zu einer anderen Person konstitu-
iert. In Analogie zu der Weise, wie der joh Jesus sich in uneingeschränkter
Theozentrik für den Willen und die Sendung des Vaters öffnet und ihn un-
eingeschränkt erfüllt, so dass der Vater sich selbst ganz in seinem Sohn ver-
gegenwärtigen kann, gilt: Der auferstandene Jesus kann durch diejenigen
Glaubenden hindurch wirken und sich in ihnen vergegenwärtigen, die sich
ihm in restlosem Vertrauen uneingeschränkt zuwenden. In analoger Weise
zu der Eingeborgenheit Jesu in seinem Vater und der Gegenwart des Vaters
in seinem gesandten Sohn gilt nach joh Zeugnis auch für die österlich
Glaubenden: Ihnen wird sowohl eine Eingeborgenheit in dem vom Aufer-
standenen eröffneten personalen Heilsraum geschenkt als auch eine sie in
ihrem Inneren bestimmende Gegenwart des Auferstandenen. Diese solcher-
maßen gedeutete Nähe zwischen dem Auferstandenen und den an ihn Glau-
benden hebt eine grundlegende Asymmetrie nicht auf: Die Glaubenden wer-
den nicht zum Sohn, sie bestimmen auch nicht den Sohn, sondern umge-
kehrt: In der sie umgebenen und sie innerlich prägenden Gegenwart des
Auferstandenen werden sie, die Glaubenden, von ihm ausgerichtet, geführt
und gestärkt. 

Klaus Scholtissek 302

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 302



Die Gabe des Lebens für die Glaubenden, also die Selbst-Gabe des Le-
bens, das Jesus in seiner Person ist (14,6), schließt zugleich die Auf-Gabe
ein, diese Lebens-Gabe durch das „Bleiben in Jesus Christus“ zu bewahren
und zu bezeugen. Die Aufforderung, „in Christus zu bleiben“, ruft die Glau-
benden zur rückhaltlosen Willens- und Handlungskonformität mit dem Er-
höhten, an dessen Lebensfülle sie teilhaben können. In diesem Sinne haben
„Glauben“ und „Bleiben“ im JohEv Prozesscharakter, sie verweisen auf die
in die je neue Zukunft hin offenen Wege, die im Vertrauen auf die Weg-
führung Gottes angenommen und bewältigt sein wollen. Inhaltlich wird die-
se Auf-Gabe in 15,9–17 in den Themen Liebe und Freundschaft entfaltet:
Die Brotrede Jesu in Joh 6,1–71 nennt eine weitere für das JohEv bedeutsa-
me Verortung der wechselseitigen Einwohnungsaussagen – die in der
Abendmahlsfeier ermöglichte sakramentale Kommunion mit dem Aufer-
standenen65: 

6,56: „Wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt, 
bleibt in mir und ich (bleibe) in ihm.“

Die joh Begegnungsgeschichten zeigen insgesamt, wie Menschen in der Be-
gegnung mit Jesus fündig werden können, wie sie von ihm selbst zur tiefe-
ren Gottes-, Christus- und Selbsterkenntnis geführt werden, wie sie in der
Begegnung mit Jesus menschlich und geistlich reifen und wachsen. Indem
der Evangelist Jesus als denjenigen zeichnet, der mystagogisch ihm begeg-
nende Menschen in das Geheimnis Gottes und seiner selbst führt, erweist es
sich selbst als auch Mystagoge, der nicht sich selbst, sondern Jesus Christus,
dem „Exegeten Gottes“ (1,18), den Weg bereitet. 
Zusammenfassend lässt sich für das JohEv (und 1 Joh) festhalten: Im Vor-
griff auf die vollendete Heilswirklichkeit, dem Wohnen mit dem Sohn in
den Wohnungen des Vaters (14,2–3), gilt für glaubende und liebende Chri-
sten die Zusage einer doppelstrukturierten Gottes- bzw. Christuserfahrung:
das Eingeborgen- und Getragensein in Jesus Christus, der selbst ganz im Va-
ter lebt und in dem der Vater gegenwärtig ist, und zugleich die wirkmächti-
ge Gegenwart des Auferstandenen im Innern, im tiefsten Grund der Glau-
benden. 

Die paulinische und die johanneische Sprache der Immanenz verdanken
sich, artikulieren und verweisen auf dichte, mystische Glaubenserfahrungen
in der Begegnung mit dem Kyrios Jesus Christus (in der bei Paulus bevor-
zugten Sprache) bzw. mit dem Sohn Jesus Christus (in der bei Johannes be-
vorzugten Sprache).

Mystik im Neuen Testament? 303

65 Vgl. K. Scholtissek, Die Brotrede Jesu in Joh 6,1–71. Exegetische Beobachtungen zu ihrem
johanneischen Profil, in: ZKTh 123 (2001) 35–55; Ders., In ihm sein und bleiben (s. Anm. 24)
194–210.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 303



2.3. Jesus Christus und die Schöpfung – kosmische Mystik? 

Besonders die z. T. sehr frühen Glaubensformeln bzw. -bekenntnisse (vgl.
nur 1 Kor 8,6; 15,3–5; Röm 1,3–4) und Lieder des Urchristentums (vgl. bes.
Phil 2,6–11; Joh 1,1–18; Kol 1,12–20; Eph 1,3–10; 1 Tim 2,5–7; 3,16) legen
ein deutliches Zeugnis ab für die frühe liturgische Verehrung des auferstan-
denen und an die Seite Gottes erhöhten Kyrios Jesus Christus im Urchri-
stentum. Dort, wo das Urchristentum die Identität des mit Gott einzigartig
verbundenen Jesus Christus „von Gottes Gottheit her zu denken“66 beginnt,
begegnen uns Aussagen über die Präexistenz und die Schöpfungsmittler-
schaft Jesu Christi. In welcher Beziehung steht Jesus Christus genauerhin zu
seiner Schöpfung? Welche Konsequenzen hat dies für die Wahrnehmung der
geschöpflichen Wirklichkeit für die glaubenden Christen? Begegnen Chri-
sten in der Schöpfung Jesus Christus?

2.3.4. Joh 1,3–5
In dem großartigen, schier unauslotbaren Prolog des JohEv wird uns Jesus
Christus als Schöpfungs- und als Lebensmittler vor Augen gestellt:

Joh 1,3 a Alles ist durch ihn geworden,
b und ohne ihn wurde nicht eines, 
c was geworden ist.

1,4 a In ihm war (das) Leben,
b und das Leben war das Licht der Menschen.

1,5 a Und das Licht leuchtet in der Finsternis,
b und die Finsternis hat es nicht überwältigt.

Da vom griechischen Original her die genaue Satzzuordnung bzw. –abgren-
zung zwischen Vers 3 und 4 nicht eindeutig zu klären ist, ergeben sich zwei
deutlich unterschiedliche Interpretationsmöglichkeiten: Der Versteil 3c
„was geworden ist“ kann auf 1,3ab (siehe die oben genannte Übersetzung)
oder auf 1,4a bezogen werden. Im letzteren Fall lautet die Aussage: „Was
geworden war, in ihm war (das) Leben und das Leben war das Licht der
Menschen.“ Ist also der Satz 1,4a „in ihm war (das) Leben“ christologisch
(= in dem Logos Jesus Christus war das Leben) oder schöpfungstheologisch
(= in allem Geschaffenen war das Leben) zu lesen? Der schöpfungstheolo-
gischen Lesart zufolge sprechen 1,3–4 von dem der Schöpfung eingestifte-
ten Lebenslicht, das die Menschen erleuchtet, das sie im Umgang mit der
Schöpfung erfahren und aus dem sie Gottes Zuwendung erkennen können.
Unter Voraussetzung dieser Lesart ergäbe sich eine gewisse Öffnung für ei-
ne ‚Schöpfungsmystik‘: In der Schöpfung begegnet den Geschöpfen ein

Klaus Scholtissek 304

66 M. Karrer, Jesus Christus im Neuen Testament. Göttingen 1998, 157.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 304



Licht, das mit dem noch nicht inkarnierten Logos (dem logos asarkos) in
Verbindung gebracht oder auch gleichgesetzt werden kann.

Freilich sprechen gute Gründe für die christologische Lesart67: Dann
nimmt 1,3 („Alles ist durch ihn geworden, und ohne ihn wurde nicht eines,
was geworden ist“) die Aussage in Joh 5,26 vorweg und spricht von der Prä-
senz des Lebens im Logos Jesus Christus, das er als Licht für die Menschen
vermittelt. Zusammen mit 1,5 ist dann der Vers 1,4 auf die Sendung des in-
karnierten Jesus Christus zu beziehen und als eine (für den Erstleser jetzt
noch verschlüsselte) lichtmetaphorische Kurzfassung des ganzen Evange-
liums zu lesen (vgl. 1,9–10). 

Auch unter Annahme der christologischen Lesart ergeben sich weitrei-
chende schöpfungstheologische Konsequenzen: Jesus Christus kommt als
fleischgewordener Bote und Mittler des Lebens und des Lichtes „zu den Ei-
genen“ bzw. „in sein Eigentum“ (1,11). Als Schöpfungsmittler steht er mit
den Menschen, die er ins Leben gerufen hat, in einer ursprünglichen Ver-
wandtschaftsbeziehung (dafür steht die Bezeichnung „die Eigenen“ = „die
zu ihm Gehörigen“ = „die Verwandten“). In diesem Sinne kennt das JohEv
eine in der Geschöpflichkeit der Menschen gründende ursprüngliche Ver-
wandtschaft mit Gott, die inhaltlich als Gottebenbildlichkeit verstanden
werden darf. Nach joh Verständnis kommt Jesus Christus ausdrücklich nicht
in die Fremde, sondern in seine Familie, die zu ihm gehört. Die Tragik, die
das JohEv in immer neuen Anläufen erzählen wird, besteht darin, dass er
eben von den zu ihm Gehörigen „nicht (in die Familie) aufgenommen“ wird
(1,11; vgl. 1,26).68

2.4.2. Kol 1,15–20, bes. 1,17
Der Kolosserbriefhymnus Kol 1,12–15–20 bezeugt uns eine faszinierende,
auf den gesamten Kosmos ausgreifende Christologie69: 

Kol 1,15 Er ist das Bild des unsichtbaren Gottes, 
der Erstgeborene der ganzen Schöpfung;

1,16 a denn in ihm wurde alles (= das All) geschaffen, im Himmel und auf der Erde, 
das Sichtbare und das Unsichtbare, Throne, Herrschaften, Gewalten, Mächte;

b durch ihn und auf ihn hin ist alles (= das All) geschaffen.

Mystik im Neuen Testament? 305

67 Vgl. K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben. (s. Anm. 24) 184–189.
68 Vgl. hierzu ausführlicher: K. Scholtissek, „Er kam in sein Eigentum – und die Eigenen nah-
men ihn nicht auf“ (Joh 1,11). Jesus – Mittler und Ort rettender vita communis in Gott nach
dem Johannesevangelium, 
in: GuL 72 (1999) 436–451.
69 Vgl. zuletzt die Auslegung von O. Hofius, „Erstgeborener vor aller Schöpfung“ – „Erstge-
borener aus den Toten“. Erwägungen zu Struktur und Aussage des Christushymnus Kol 1,15–
20, in: Auferstehung – Resurrection. Hrsg. v. F. Avemarie/H. Lichtenberger. Tübingen 2001,
185–203. 

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 305



1,17 a Und er selbst ist vor allem,
b und alles (= das All) hat in ihm Bestand. 

1,18 a und er selbst ist das Haupt des Leibes, der Kirche.
b Er ist der Anfang, der Erstgeborene von den Toten,
c damit er in allem Erster werde,

1,19 a denn es gefiel (Gott),
b in ihm die ganze Fülle wohnen zu lassen,

1,20 a und durch ihn und auf ihn hin alles (= das All) zu versöhnen ... 

Jesus Christus wird als „Ikone (= Ebenbild) des unsichtbaren Gottes“ und
als „Erstgeborener der ganzen Schöpfung“ gepriesen (1,16), in dem die
ganze Fülle Gottes wohnt (1,19). Wirklich „alles“ (wörtlich: τ� π	ντα =
„das All“; vgl. die Aufzählung in 1,16) wurde „in ihm“ geschaffen. Ergän-
zend führt der Hymnus hinzu: „Das All ist durch ihn und auf ihn hin ge-
schaffen“, „das All hat in ihm Bestand“ (1,17f) und „das All ist durch ihn
und auf ihn hin versöhnt“ (vgl. 1,20). Das All, ausnahmslos die gesamte
Schöpfung, ist durch Jesus Christus ins Dasein gerufen (Schöpfungsmittler-
schaft), es wird von ihm im Leben erhalten und durch ihn und auf ihn hin
versöhnt. Die dicht gedrängten, auf Jesus Christus bezogenen Aussagen des
Hymnus haben vielerlei Analogien in frühjüdischen, hellenistischen und
insbesondere stoischen Vorstellungen, die hier nicht genannt zu werden
brauchen.70 Inhaltlich geht es in Kol 1 um die Betonung der Differenz zwi-
schen Schöpfer und Schöpfung, um die alles Leben ermöglichende Um-
schlossenheit der ganzen Schöpfung von ihrem Schöpfungsmittler Jesus
Christus und um die Ausrichtung und erwartete Vollendung bzw. Versöh-
nung aller geschöpflichen Wirklichkeit auf Jesus Christus hin. Biblisch-
theistische und stoisch-pantheistische Aussagen werden hier unter unmis-
sverständlicher, biblisch-schöpfungstheologischer Perspektive auf den er-
höhten Jesus Christus übertragen. „Das bedeutet, dass die Welt nicht im
stoischen Sinne als ständig vorhandene Gegenwart Gottes erfasst werden
kann, sondern nur als Hinweis auf sein Handeln, das von der Schöpfung bis
zur Vollendung reicht. ... Erfolgt dieses Handeln aber in Christus, dann ist
damit gesagt, dass es von ihm umschlossen als gnädiges, auf das Heil des
Menschen ausgerichtetes Handeln zu verstehen ist.“71

Klaus Scholtissek 306

70 Vgl. hierzu grundlegend die Auslegung von E. Schweizer, Der Brief an die Kolosser.
Neukirchen-Vluyn (1976) 21980, 50–74. Vgl. hierzu auch die interessanten Ausführungen
zum heutigen Dialog zwischen einem Theologen und einem Physiker über die in Kol 1.15–20
angesprochenen Aussagen, in: A. Benz / S. Vollenweider, Würfelt Gott? Ein außerirdisches
Gespräch zwischen Physik und Theologie. Düsseldorf 2001, 41–46. Hier wird z. B. auf das
Orphische Fragment 21a (= Pseudo-Aristoteles, de mundo 7: 401a28–401b7) verwiesen: „Ze-
us ist der Erste und Zeus ist der Letzte, ... Zeus ist Haupt, Zeus ist Mitte, aus Zeus ist alles ge-
schaffen.“
71 Ebd. 61.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 306



2.3.3. Hebr 1,1–3
In der sprachlich und inhaltlich höchst anspruchsvoll „komponierten Ein-
gangsperiode“72 des Hebräerbriefes – die Verse 1,1–4 bilden im griechi-
schen Original einen einzigen Satz – kommt die zentrale christologische
Botschaft des gesamten Hebr zum Tragen:

Hebr 1,1 Vielfach und vielgestaltig hat Gott einst zu den Vätern geredet hat durch 
die Propheten,

1,2 aam Ende dieser Tage sprach er zu uns durch den Sohn,
b den er eingesetzt hat als Erbe von allem,
c durch den er auch die Welten erschaffen hat,

1,3 a welcher ist Abglanz (seiner) Herrlichkeit und ein Abdruck seines Wesens,
b tragend auch alles (= das All) durch das Wort seiner Kraft;
c nachdem er die Reinigung von den Sünden erwirkte,
d setzte er sich zur Rechten der Majestät in den Höhen, ...

Die dicht gedrängten christologischen und soteriologischen Aussagen des
Exordiums beinhalten u. a. die Schöpfungsmittlerschaft des Sohnes, seine
Einsetzung zum Erben des Alls (1,2c) und das bleibende „Getragenwerden
des Alls durch das Wort seiner Kraft“ (1,3b). Die vorzeitliche Existenz des
Sohnes, seine Schöpfungsmittlerschaft, seine Erlösung der Menschen von
ihren Sünden und seine Erhebung zum All-Erben zeigen an, dass er den Ur-
sprung und das Ziel der ganzen Schöpfung und Neuschöpfung umfasst. In
seiner Auferweckung von den Toten und Erhöhung zur Rechten Gottes wird
er zum All-Herrscher (= Panto- bzw. Kosmokrator) inthronisiert. Zu den
Gottesprädikationen, mit denen der Sohn ausgezeichnet wird, tritt hier auch
die Aussage: „Er trägt das All durch sein machtvolles Wort“ (1,3c). Nach
frühjüdischer Auffassung ist es allein Gottes Aufgabe und Fähigkeit, „das
ganze All zu tragen“, d.h. das Universum in seinem Bestand zu erhalten, in
seinem Innersten zusammenzuhalten. In der freien aramäischen Überset-
zung von Dtn 33,26–27 im Targum Pseudo-Jonatan heißt es:

Er (Gott) sitzt auf seinem herrlichen Thron in seiner Majestät in den Himmelshöhen.
Die Wohnung Gottes ist von Urzeit an, 
und von unten der Arm seiner Kraft, der die Welt trägt.73

Die christologische Aussage in Hebr 1,3c trifft sich hier mit derjenigen von
Kol 1,17 (s.o.): Inhaltlich geht es um die in ihrem Leben erhaltende Bewah-
rung der Schöpfung, die von Gott, dem Schöpfer, durch seinen Sohn, den
Schöpfungsmittler, bewirkt wird. 

Mystik im Neuen Testament? 307

72 E. Gräßer, An die Hebräer. Neukirchen-Vluyn 1990, 47; vgl. ebd. 46–69 seine Auslegung
von Hebr 1,1–4.
73 Vgl. ebd. 63 und O. Hofius, Der Christushymnus Philipper 2,6–11. Untersuchungen zu Ge-
stalt und Aussage eines urchristlichen Psalms. Tübingen 21991, 83 mit Anm. 31.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 307



2.3.4. Auswertung: Jesus Christus als Pantokrator 
Die drei kurz vorgestellten zentralen Stellen aus dem Neuen Testament Joh
1,3–5; Kol 1,15–20 und Hebr 1,1–3 reden gemeinsam von der Schöpfungs-
mittlerschaft Jesu Christi. Kol 1,17 und Hebr 1,3 betonen zudem explizit die
auf Christus übertragene Gottesprädikation: „der das All trägt“. In den drei
Texten fallen die „alles“-Aussagen auf: Die bei Johannes begegnende Wen-
dung „Alles ist durch ihn geworden“ wird durch die verneinend formulierte
Wiederholung „und ohne ihn wurde nicht eines, was geworden ist“ verstärkt
(Joh 1,3). Kol 1,16–20 und Hebr 1,2–3 verwenden wiederholt die Formel:
τ� π	ντα (= alles; das All).74 Diese Formel (vgl. auch 1 Kor 8,6) hat ihre
nächsten Parallelen in stoischen Doxologien und ist in der frühjüdischen
Weisheitstheologie aufgegriffen worden. Bei Marc Aurel heißt es (MAnt IV
23):

� !�σις O Natur,
"κ σ#$ π	ντα aus dir – alles / das All
"κ σ#� π	ντα in dir – alles / das All
ε�ς σ%� π	ντα zu dir – alles / das All

Dieser stoische Lobpreis handelt von der Natur (physis), aus der heraus sich
alles entfaltet, die das materielle Substrat allen Lebens und aller Wirklich-
keit darstellt. 

Im frühjüdischen Buch der Weisheit findet sich in 7,22–8,1 eine ausführ-
liche Beschreibung des Wesens der Weisheit (sophia). 21 Eigenschaften der
Weisheit werden aufgezählt, die zum Teil wörtliche Parallelen in griechi-
schen philosophischen Quellen haben. Die wechselseitige Begegnung und
Vermittlung zwischen jüdischer Theologie und hellenistischer Philosophie
im Frühjudentum erreicht hier einen ihrer Höhepunkte.75 In Weish 7,27 wird
die „alles“ (= das All) erneuernde Kraft der Weisheit ausgesagt:

Weish 7,27 a Sie (die Weisheit) ist nur eine, 
b aber sie vermag alles.
c Obwohl sie in sich selbst bleibt, 
d erneuert sie doch alles (= das All). 

Während stoische Philosophie die Natur monistisch als das alles bestim-
mende Sein versteht, treten in Weish 7,27; Joh 1,1–5; Kol 1,17 und Hebr 1,3

Klaus Scholtissek 308

74 Vgl. hierzu den Exkurs bei E. Gräßer, Hebr (s. Anm. 72) 62–64; vgl. auch W. Thüsing, Gott
und Christus in der paulinischen Soteriologie I. Per Christus in Deum. Das Verhältnis der
Christozentrik zur Theozentrik . Münster 31986. 280–290. 
75 Vgl. die Auslegung von H. Hübner, Weisheit (s. Anm. 22) 101–113; vgl. H. Engel, Das
Buch der Weisheit . Stuttgart 1998; vgl. ebd. 132: „Indem er auf biblischen Texten wie Spr 8,
Sir 24 u.a. aufbaut, unternimmt es der Verfasser mittels des Wortes ‚Weisheit‘ in origineller
Weise, das Mit-Sein Gottes mit den Menschen zu reflektieren und in der philosophischen Bil-
dungssprache seiner Gegenwart auszudrücken.“

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 308



Schöpfung und Schöpfer bzw. Schöpfungsmittler (frühjüdisch: die Weis-
heit; christlich: Jesus Christus) definitiv auseinander (vgl. 1 Kor 8,6) und
werden doch eng aufeinander bezogen. Beide Größen werden nicht identifi-
ziert. Das gilt ausdrücklich auch dann, wenn das die Schöpfung erhaltende
und ihr Leben erneuernde Wirken der Weisheit bzw. Jesu Christi bekannt
wird.

In der Übernahme von biblischen Gottesprädikaten bekennen sich ur-
christliche Zeugnisse zu Jesus Christus als Panto-Krator, d.h. als denjeni-
gen, der das ganze All, den Kosmos, in jeder Hinsicht beherrscht, der es ins
Leben gerufen hat, im Leben erhält und auch vollenden wird. Diese kosmo-
logische Christologie setzt den christlichen Gottes- und Offenbarungsglau-
ben voraus und entfaltet ihn in einer bestimmten christologischen Hinsicht. 
Die Natur selbst weist nicht mit absolut-unausweislicher Notwendigkeit auf
ihren Schöpfer, so sehr der Weg einer natürlichen Gotteserkenntnis möglich
und offen ist (vgl. Weish 13–15). Das Glaubensbekenntnis zu Jesus Christus
als dem Pantokrator leitet sich nicht aus der Schöpfung selbst ab. Freilich
kann im Licht des christlichen Glaubensbekenntnisses, das die urchristli-
chen Hymnen und Credoformeln besingen, die Schöpfung transparent und
gleichnishaft werden für die Bezogenheit und Zuordnung aller geschöpfli-
chen Wirklichkeit auf die schöpferische und neuschöpferische Wirk- und
Heilsmacht Jesu Christi. Diese Glaubenserfahrung fügt sich nur dann unter
das Signet ‚kosmische Mystik‘, wenn jede Verselbständigung der Schöp-
fung von ihrem Schöpfer und jede monistisch bzw. pantheistisch interes-
sierte Interpretation definitiv ausgeschlossen wird.76 Der biblische Gottes-
glaube kann nur unter Aufgabe seiner selbst die Unterscheidung von ver-
gänglicher Schöpfung und unvergänglichem Schöpfer relativieren oder gar
ganz aufgeben. Im biblischen Horizont ist jede Gotteserfahrung strukturell
als er-greifende, beziehungsstiftende Gottes-Begegnung zu verstehen, nicht
aber als Verschmelzung mit einer wie immer gedachten All-Natur. Nur in-
sofern der Kosmos als Schöpfung wahrgenommen wird, die auf den von ihr
selbst unterschiedenen Schöpfer verweist, haben Schöpfungserfahrungen
Anteil an dieser biblisch bezeugten, glücklichen Gottesbegegnung. Inner-
halb dieser Glaubenserfahrung können Schöpfungserfahrungen auch als
Hinweise auf das die Schöpfung als ganze betreffende Heilsgeschehen in Je-
sus Christus wahrgenommen werden. 

Mystik im Neuen Testament? 309

76 Die Unterscheidung von Schöpfung und Schöpfungsmittlerschaft Jesu Christi bzw. der
Nähe des Hauptes der Schöpfung zu seiner Schöpfung wird in dem apokryphen Thomasevan-
gelium aufgegeben; vgl. EvTh 77: „Jesus sagte: Ich bin das Licht, das über allem ist. Ich bin
das All. Aus mir ist das All hervorgegangen, und das All ist zu mir gelangt. Spaltet ein Stück
Holz – ich bin da. Hebt den Stein auf, und ihr werdet mich dort finden.“

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 309



2.6. „Damit Gott alles in allem sei“ (1 Kor 15,28) – die Vollendung 
der universalen Gottesherrschaft 

In dem großen Auferstehungskapitel des 1. Korintherbriefes spricht Paulus
von der endzeitlichen Vollendung der Gottesherrschaft, die mit der Aufer-
weckung Jesu irreversibel angebrochen ist (1 Kor 15,20–28). Die universa-
le Reichweite der Gottesherrschaft wird schon durch die 10malige Verwen-
dung von „alles“ in den Versen 1 Kor 15,24–28 deutlich signalisiert77:

1 Kor 15,24 a Dann (wird) das Ende (sein), 
b wenn er die Herrschaft Gott (und) dem Vater übergibt,
c nachdem er alle Herrschaft und alle Macht und Gewalt zunichte gemacht hat.

15,25 a Denn er muss herrschen, 
b bis ‚er‘ alle ‚Feinde unter seine Füße legt‘.

15,26 Als letzter Feind wird der Tod zunichte gemacht.
15,27 a Denn ‚alles hat er unter seine Füße unterworfen‘.

b Wenn er aber spricht:
c Alles ist (ihm) unterworfen,
d (ist) offenbar:
e Ausgenommen ist der,
f der ihm alles (= das All) unterworfen hat.

15,28 a Wenn ihm aber alles (= das All) unterworfen ist, 
b dann wird sich auch der Sohn dem unterwerfen, 
c der ihm alles (= das All) unterworfen hat,
d damit Gott alles in allem sei.

Der letzte Teilvers dieses Abschnitts „damit Gott alles in allem sei“ (15,28d)
betont „Gottes unverkürzte Souveränität“78. Sinnziel der vollendeten
Schöpfung ist die Alleinherrschaft Gottes als Pantokrator, die in der ganzen,
geheilten Schöpfung restlos wirksam wird (vgl. Röm 11,36: „denn aus ihm
und durch ihn und auf ihn hin ist alles [= das All]“; 1 Kor 8,6). Eine pant-
heistische Vorstellung, die Schöpfer und Schöpfung ineinander auflöst, ist
hier genauso wenig intendiert wie eine Aussage über die Einwohnung Gott-
es.79 Dies gilt auch dann, wenn die Formel „alles in allem“ in stoischen oder
gnostisch-hermetischen Zeugnissen weitreichende Analogien hat.80 Die in-
haltliche Bedeutung der Wendung „alles in allem“ hängt eben nicht einfach
am Aufweis einer analogen Formulierung in einer zeitgenössischen Schrift,
sondern ergibt sich aus dem argumentativen Kontext, in dem Paulus diese
Formel verwendet. Die freie Übertragung von 1 Kor 15,28 in der Einheits-
übersetzung „damit Gott herrscht über alles und in allem“ ist zwar gegen-

Klaus Scholtissek 310

77 In 15,25b wird „alles“ zudem neu in das Zitat aus Ps 110,1 eingeführt. 
78 W. Schrage, Der erste Brief an die Korinther (1 Kor 15,1–16,24) . Neukirchen-Vluyn 2001,
187.
79 Vgl. ebd. 186–188.
80 Vgl. ebd. 187 Anm. 849.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 310



über dem griechischen Original nicht wortkonkordant (das Verb „herr-
schen“ ist aus den Versen 15,24–25 eingetragen), in der Sache aber trifft sie
die paulinische Intention.

3. Bilanz

Wenn die hier vorgestellten Auslegungen einschlägiger neutestamentlicher
Texte begründet und überzeugend durchgeführt sind, macht es Sinn, von
Mystik im Neuen Testament zu reden. Christliche Mystik ist dann in dem
oben wiederholt besprochenen Sinn entschieden von kosmotheistischen,
pantheistischen bzw. monistischen Gottesaussagen abzugrenzen. Inhaltlich
hat die neutestamentliche Mystik in der biblischen Gottesmystik, die hier
am Beispiel der Psalmen vorgestellt wurde, eine maßgebliche Bezugsgröße:
Mit E. Zenger ist festzuhalten: „Wenn biblische Menschen so sehr vom Mit-
Sein und Da-Sein Gottes erfasst und ergriffen sind, dass es ihr Denken und
Handeln fundamental bestimmt, sei es im Modus der erfahrenen Gottesge-
genwart, sei es im Modus der intensiven Gott-Suche oder sei es im Modus
des klagenden Gott-Vermissens, können solche Texte von Gottesmystik ent-
stehen, wie sie im biblischen Psalter überliefert sind.“81

Die schöpfungstheologischen Aussagen der alttestamentlichen, frühjüdi-
schen und neutestamentlichen Schriften betonen die Unterscheidung zwi-
schen dem Schöpfer bzw. dem Schöpfungsmittler und der Schöpfung, eine
Unterscheidung, die auch in der vollendeten, universalen Gottesherrschaft
nicht aufgehoben wird. Nicht in einer Ununterschiedenheit oder gar Identi-
fizierung liegt die Pointe der biblischen Schöpfungstheologie, sondern in
der Verwiesenheit aller kreatürlichen Wirklichkeit auf den sie ins Leben ru-
fenden, im Leben erhaltenden und aus Abhängigkeiten und Verlorenheiten
befreienden Gott des Lebens. Von Schöpfungsmystik kann dann gesprochen
werden, wenn die geschöpfliche Wirklichkeit zur verwandelnden Begeg-
nung mit ihrem Schöpfer bzw. Jesus Christus als Schöpfungsmittler und
Haupt der neuen Schöpfung führt. 

Nach dem neutestamentlichen Zeugnis aktualisiert sich die Gottesbezie-
hung der Christen in ihrer Christusbeziehung: Diese verstellt nicht den Weg
zur Gottunmittelbarkeit, sondern ermöglicht sie in großer Intensität. Paulus
und Johannes arbeiten diese im Osterglauben erfahrbare und in der Taufe er-
möglichte Christusbeziehung als wechselseitige Einwohnung aus: Umfan-
gen und eingeborgen in dem Heils- und Wirkraum des auferstandenen und
aus dem Geheimnis Gottes heraus gegenwärtigen Jesus Christus können

Mystik im Neuen Testament? 311

81 E. Zenger, „Mein Gott bist du allein“ (s. Anm. 31) 53.

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 311



Christen ihren Immanuel auch im tiefsten Grund ihrer selbst erfahren. Das
Weggeleit und die Nähe Jesu Christi, in denen sie Gottes Mit-Sein und Da-
Sein erfahren können, orientiert glaubende, hoffende und liebende Christen
innerlich wie äußerlich. Ohne jeden enthusiastischen Überschwang, der
zum Verlust der Lebenstüchtigkeit und Bodenhaftung führen würde, öffnet
christliche Mystik, wie sie uns in neutestamentlichen Zeugnissen entgegen-
tritt, gerade den Blick für die gegenwärtige Wirklichkeit, die ihrer Vollen-
dung noch erst entgegengeht und sie befähigt und verpflichtet zu einer poli-
tisch wirksamen Solidarität.

Die Gottesbegegnungen der Bibel mit all ihren dramatischen Suchpro-
zessen, die Christusbegegnungen im Neuen Testament mit all ihrer (bei Pau-
lus besonders herausgestellten) kreuzestheologisch gedeuteten Teilhabe am
Leiden und an der Herrlichkeit Jesu Christi ergreifen die Glaubenden, ent-
reißen sie immer neu ihren Ich-Zentrierungen, verändern und verwandeln
ihre inneren und äußeren Konstitutionen und befähigen sie so als neue
Schöpfung der neuen Schöpfung zu dienen. Bei aller geschöpflichen Gebro-
chenheit der Glaubenden und ihrer bleibenden Angewiesenheit auf Gottes je
neues, unverdientes Zuvorkommen sprechen biblische bzw. neutestamentli-
che Zeugnisse von einer Gottes- und Christusmystik, der als beglückende
Begegnungen eine herausrufende und lebensverwandelnde Kraft eignet. 

Klaus Scholtissek 312

75_2002_4_281-292.qxd  15.07.2007  15:22 Uhr  Seite 312



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.000 842.000]
>> setpagedevice


