
Spiritualität als apostolische Aufgabe
Brief des Generaloberen Peter-Hans Kolvenbach an die Schriftleitung*

Es ist mir eine große Freude, Sie und alle, die dieses traditionsreiche Werk
des Jesuitenordens in Deutschland durch ihre Arbeit mitgetragen haben,
zum 75jährigen Bestehen der Zeitschrift „Geist und Leben“ zu beglückwün-
schen und Ihnen im Namen der Gesellschaft Jesu für Ihr gemeinsames En-
gagement für die Vertiefung der christlichen Spiritualität zu danken. Das
„intellektuelle Apostolat“ gehört als „Dienst am Reich Gottes“ zu den wich-
tigsten Tätigkeiten unseres Ordens.1 Nicht umsonst heißt es: „In der Aufga-
be des Schriftstellers ist ein apostolisch sehr nützlicher und der Gesellschaft
Jesu äußerst angemessener Dienst zu sehen.“2 Schon zur Zeit des Ignatius
war die Abfassung von geistlichen Schriften und Büchern ein unverzichtba-
res Mittel, um den christlichen Glauben durch eine gesunde Lehre zu be-
wahren und zu verbreiten. Ohne Zweifel liegt die große Herausforderung im
Bereich der Spiritualität darin, eine lebendige Verbindung zwischen theolo-
gischer Reflexion und persönlicher spiritueller Praxis zu finden. 

Ignatianisches Charisma

Es sei hier nur an das schriftstellerische Wirken des hl. Petrus Canisius (†
1597) erinnert, des ersten deutschen Jesuiten, der durch seine Katechismen,
seine Vitae Sanctorum, sein Einbeziehen der Devotionalien sowie seine
großen Bücher über Theologie eine tiefgreifende Erneuerung der katholi-
schen Glaubenspraxis bei gebildeten Kleriker- und Laienkreisen, aber auch
zahlreichen einfachen Leuten bewirkt hat.3

Ein entscheidendes Moment für seinen apostolischen Erfolg liegt gewiss
in der Tatsache, dass sich in ihm kontemplatives Gebetsleben und profunde
Kenntnis der geistlichen Tradition vereinten. Bereits in Jugendjahren ist er
mit der Gebetsweise der „Devotio moderna“ in Berührung gekommen, spä-

* Gekürzte Fassung eines Artikels aus der Festschrift zum 75. Jahrgang der Zeitschrift „Geist
und Leben“, vgl. A. Schönfeld (Hrsg.), Spiritualität im Wandel. Leben aus Gottes Geist. Mit
einem Geleitwort von Kardinal Karl Lehmann. Würzburg 2002, 25–38.
1 Vgl. Ergänzende Normen, n. 293–297, in: Satzungen der Gesellschaft Jesu und Ergänzende
Normen. München 1997, 389–400; zit. als „Satzungen“.
2 Ergänzende Normen, n. 296 (Satzungen, 399).
3 Zu seiner Biographie vgl. J. Oswald, Petrus Canisius – ein Lebensbild, in: J. Oswald/P.
Rummel (Hrsg.), Petrus Canisius – Reformer der Kirche. Festschrift zum 400. Todestag des
zweiten Apostels Deutschlands. Augsburg 1996, 21–38; s. auch Ders., Petrus Canisius – ein
Mystiker?; in: GuL 70 (1997), 260–269.

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 323

Redaktion
Schreibmaschinentext
GuL 75/5 (2002) 323-334



ter mit dem Geist der „rheinischen Mystik“ vertraut geworden – sein erstes
Buch, das er 1543 herausgibt, sind ja die Predigten Johannes Taulers, seines
Lieblingsschriftstellers. Petrus Canisius‘ persönliche Überzeugungskraft
beruhte darauf, dass sein intellektuelles Apostolat von einer lebendigen Er-
fahrung der Wirklichkeit Christi inspiriert wurde, welche in Großen Exerzi-
tien, die er unter Peter Faber (1543) und Ignatius (1547) zweimal machen
durfte, ihre entscheidende missionarische Ausrichtung erhielt. 

Darüber hinaus war sich Canisius der Bedeutung eines gezielten Einsat-
zes technischer und künstlerischer Hilfsmittel bei der Verkündigung des
Evangeliums bewusst. Ein wesentlicher Grund seines apostolischen Erfolgs
liegt sicher auch in der Förderung des Buchdrucks in Verbindung mit ein-
prägsamen und anschaulichen Illustrationen (Katechismusbilder) – eine
missionarische Klugheit, die wir angesichts der heutigen Chancen des Inter-
nets auf unsere Weise neu verwirklichen müssen.4

Für eine Fachzeitschrift allerdings, deren Auftrag die Weitergabe und
Vertiefung christlicher Spiritualität ist, kann der jeweilige Einsatz neuer
apostolischer Strategien nur eine untergeordnete Rolle spielen. Vielmehr
hat das Jubiläumsjahr zunächst keine andere Aufgabe, als sich dankbar auf
unser ignatianisches Charisma zu besinnen und in diesem Licht die Ge-
schichte von „Geist und Leben“ im Hinblick auf die zukünftigen Aufgaben
zu betrachten. Unser Orden wurde ja besonders dazu gegründet, um dem
„Fortschritt der Seelen in christlicher Lebensführung und Lehre“ und der
„Verteidigung und Verbreitung des Glaubens“ zu dienen.5 Kraft eigener
Umkehr und Nachfolge sollen wir uns mit Gottes Gnade für die „Rettung
und Vervollkommnung der Seelen der Nächsten“ einsetzen.6 Die 32. Gene-
ralkongregation (1975) hat dies im Dekret 2 Die ursprüngliche Inspiration
unseres Ordens in moderner Sprache so ausgedrückt: „die völlige Befreiung
des Menschen, die zu einer Teilnahme am Leben Gottes führt.“7

Neben der kulturellen und sozialen Entwicklung geht es uns in besonde-
rer Weise um die spirituelle Bildung und Entfaltung der ganzen Person.
Hierbei kommt gerade der Praxis der Geistlichen Übungen und Weitergabe
ihrer Spiritualität eine hervorragende Bedeutung zu. So heißt es: „Die Exer-
zitien helfen, Christen zu formen, denen eine persönliche Erfahrung des er-
lösenden Gottes geschenkt wird, und die zugleich fähig werden, sich von

Peter-Hans Kolvenbach 324

4 Vgl. J. Oswald/P. Rummel (Hrsg.), a.a.O., 152 u. 199; 34. GK, D. 15 Medien: eine neue Kul-
tur (Dekrete, 517–520). Zu den Chancen und der Problematik des Internet s. auch die neueste
Botschaft von Johannes Paul II. zum 36. Welttag der sozialen Kommunikationsmittel: Inter-
net: Ein neues Forum zur Verkündigung des Evangeliums (12. 5. 2002).
5 Vgl. Formula Instituti, n. 1 (Satzungen, 25).
6 Examen generale, n. 3 (Satzungen, 44).
7 32. GK, D. 2,11/n. 21, in: Dekrete der 31. bis 34. Generalkongregation der Gesellschaft Je-
su. München 1997, 218; zit. als „Dekrete“.

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 324



den Irrtümern der Ideologien und Systeme zu distanzieren und doch, wo im-
mer es nötig ist, mitzuwirken an der Erneuerung der sozialen und kulturel-
len Strukturen.“8

Existentieller Ernst, praxisbezogene Lehre, Gespür für die Kirche, Sorge
um einen persönlichen Glauben, missionarische Exerzitienarbeit und Ein-
satz für soziale Gerechtigkeit gehören somit zu den Grundelementen unse-
res Charismas. Die Arbeit einer Zeitschrift für Spiritualität stellt in dieser
Hinsicht eine besondere Aufgabe dar, denn sie kann niemals nur eine rein
theologische „Fachzeitschrift“ sein, vielmehr muss sie stets sowohl das spi-
rituelle Erbe der Vergangenheit als auch das heutige Wirken des Geistes un-
ter praktischen Gesichtspunkten im Blick haben, um eine lebendige Fröm-
migkeit vermitteln und Antwort auf die „geistliche Not der Zeit“ geben zu
können.9

Kultur des Lebens

Im Hinblick auf die zukünftigen Aufgaben von „Geist und Leben“ lohnt es
sich, insbesondere die Dokumente der 34. Generalkongregation (1995) zu
studieren und auf die gegenwärtige Lage in Deutschland bzw. Europa hin
auszuwerten. Ihre Analyse der gegenwärtigen Weltlage im Lichte des Evan-
geliums enthält wichtige Punkte, die man zu einer Art „Programm“ für die
zukünftige Arbeit zusammenstellen könnte. Natürlich kann es nicht darum
gehen, die grundsätzliche Ausrichtung der Zeitschrift in Frage zu stellen.
Vielmehr käme es darauf an, das bisherige Engagement unter besonderer
Berücksichtigung der heutigen Gesellschaftsbedingungen akzentuiert fort-
zusetzen. Angesichts der wachsenden Konfrontation mit einer nihilistischen
„Kultur des Todes“, die Ausbeutung, Flüchtlingselend, Krieg, Terrorismus,
Abtreibung, Euthanasie, Genmanipulation, Wertrelativismus, Konsumideo-
logie und Umweltzerstörung leichtfertig in Kauf nimmt, gehört es zu den
vordringlichsten Aufgaben, die spirituellen Grundlagen des menschlichen
Zusammenlebens aufzuzeigen und an möglichst weite Kreise weiterzuver-
mitteln.10

Oder anders gesagt: Es kommt darauf an, mit allen Kräften eine „Kultur
des Lebens“ zu fördern und die positiven Chancen der Zeit bewusst aufzu-
greifen.11 Ein großes Geschenk des Geistes ist heute die Offenheit vieler

Spiritualität als apostolische Aufgabe 325

8 32. GK, D. 4,58/n. 107 (Dekrete, 240).
9 Die 33. Generalkongregation zählt eine ganze Reihe von Notsituationen auf. An erster Stel-
le wird die Suche von jungen Menschen „nach dem Sinn des Lebens und nach Werten“ ge-
nannt; vgl. D. 1,45 (Dekrete, 360).
10 Vgl. 34. GK, D. 3,8/n. 57 (Dekrete, 412).
11 Vgl. ebd.: „die Schaffung von Möglichkeiten, ein sinnvolles, verbindliches und verant-
wortliches Leben zu führen anstelle von Gesetzlosigkeit und Hoffnungslosigkeit.“ (S. 412).

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 325



Christen, ein spirituelles Leben zu führen und zwar mitten in der Welt. Wie
können wir diese neue Bewegung stützen? Eine besondere Beachtung ver-
dient dabei die Tatsache, dass sich in zunehmenden Maße Laien an einer pas-
toralen Zusammenarbeit – als Freiwillige oder assoziierte Mitglieder – mit
den traditionellen Ordensgemeinschaften interessiert zeigen.12 Hier stellt
sich auch die Frage nach neuen Formen der christlichen Gemeinschaft und
meditativ geprägten Gottesdiensten, die der geistlichen Wegsuche des heu-
tigen Menschen gerecht werden. Ferner wären die Konsequenzen dieser
Entwicklung im Hinblick auf das Ordensleben, die Pfarrgemeinden und vor
allem auch der Priesterausbildung zu bedenken. 

Weiter müsste deutlicher werden, dass die christliche Kontemplation
nicht von einem alternativen Lebensstil getrennt werden kann und der Ein-
satz für die Gerechtigkeit ein integrales Moment unseres Glaubens ist. Da-
rauf macht auch die 33. Generalkongregation aufmerksam, indem sie sagt:
„Doch weder ein Spiritualismus, der die Menschwerdung nicht ernst nimmt,
noch ein rein diesseitiger Aktivismus dienen wirklich der unverkürzten Ver-
kündigung des Evangeliums in der heutigen Welt.“13

Außerdem verbindet die Generalkongregation diese ihre Aussage mit der
Enzyklika Papst Pauls VI. „Evangelii nuntiandi“, die zwei voneinander un-
lösbare Wesensmomente der Evangelisierung hervorhebt: „dass in Jesus
Christus, dem menschgewordenen, gestorbenen und auferstandenen Sohne
Gottes, das Heil einem jedem Menschen angeboten ist als ein Geschenk der
Gnade und des Erbarmens Gottes“.14 Die lebendige, geistige Mitte der Bot-
schaft ist immer Christus, dessen eschatologisches Heil „alle Grenzen über-
steigt“ und nicht auf Bedingungen der zeitlichen Existenz reduziert werden
kann.15 Zugleich gehört es zur Eigenart der Verkündigung, dass sie in die-
sem Christusglauben die konkrete Erlösung des Menschen als Einzelperson
und als Mitglied einer Gemeinschaft anstrebt: 

Peter-Hans Kolvenbach 326

12 Vgl. Johannes Paul II., Nachsynodales Schreiben. Vita Consecrata. Über das geweihte Le-
ben und seine Sendung in Kirche und Welt (25.3.1996), n. 54–68 (= VAS; Hf. 125, 63–68); im
Hinblick auf den Jesuitenorden s. 34. GK, D. 13 Zusammenarbeit mit Laien in der Sendung
(Dekrete, 501–510).
13 33. GK, D. 1,33 (Dekrete, 354). Der lateinische Grundtext spricht von einem „spiritualis-
mus non incarnatus“, was in der deutschen Übersetzung mit „ein Spiritualismus, der nicht
konkrete Gestalt annimmt“ wiedergegeben wird – eine bedauerliche Abschwächung!
14 Apostolisches Schreiben „Evangelii nuntiandi“ über die Evangelisierung in der Welt von
heute (8.12.1975), n. 26–38 (= Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls; zit. als „VAS“; Hf.
2, 20ff.); hier n. 27 (S. 21); vgl. auch Eph 2,8–10 u. Röm 1,15–16. 
15 Vgl. a.a.O., n. 28: „Die Evangelisierung muss folglich die prophetische Dimension eines
Jenseits enthalten, das eine tiefe, endgültige Berufung des Menschen ist, die zugleich eine
Fortsetzung und ein völliges Übersteigen des jetzigen Zustandes darstellt.“ (S. 21).

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 326



„Wie könnte man in der Tat das neue Gebot (der Liebe) verkünden, ohne
in der Gerechtigkeit und im wahren Frieden das echte Wachstum des Men-
schen zu fördern.“16

Wenn wir heute von „Spiritualität“ sprechen, sollte dies im Bewusstsein
geschehen, dass es dabei um religiöse Haltungen geht, die überhaupt erst die
Grundlage schaffen, eine Perspektive der Hoffnung zu entwickeln. Denn nur
ein gottverbundener Mensch gewinnt die Fähigkeit, um seines Nächsten
willen auf persönlichen Reichtum und eigenwillige Machtausübung zu ver-
zichten. Wie sollte es sonst überhaupt gelingen, nicht jede technische Mög-
lichkeit beliebig in die Tat umzusetzen oder die konsumorientierte Umwelt-
zerstörung aufzuhalten, die mit ihren verheerenden Folgen die ganze
Menschheit bedroht. Die Spiritualität, die wir lehren, muss also eine Kultur
der Herzensbildung und Einfachheit, ja sogar „Armut“ sein, damit sie für al-
le fruchtbar werden kann. Denn ohne diese Kultur der Liebe, die einen soli-
darischen Lebensstil verwirklicht, wird das tägliche Brot nicht jedem darge-
boten und bleibt der Hunger in der Welt ein Skandal, der nicht sein sollte.17

Gegen jede Art von Fatalismus ist zu betonen, dass die Probleme dieser Welt
im wesentlichen spirituelle Probleme sind. Die modernen Gesellschaften
mit ihren großartigen Fortschritten in Wissenschaft und Technik könnten
viele Probleme lösen, aber sie wollen es aus Egoismus nicht.18

Angesichts der Weltlage ist eine spirituelle Freundschaft über alle kultu-
rellen Unterschiede und Religionsgrenzen hinweg zu einer Überlebensfrage
der Menschheit geworden, denn die Probleme sind nur gemeinsam zu lösen.
Infolgedessen darf sich auch der interreligiöse Dialog nicht im Austausch
theologischer Lehren oder geistlicher Erfahrungen erschöpfen, sondern
muss zu einem „Dialog des Handelns“ führen, „in dem Christen und Nicht-
christen für eine umfassende Entwicklung und Befreiung des Menschen zu-
sammenarbeiten.“19

Spiritualität als apostolische Aufgabe 327

16 Vgl. a.a.O., n. 31 (S. 23); zum „Gebot der Liebe“ s. auch Mk 12,28–34; Joh 13,31–35 u. 1
Joh 2,7–11. 
17 Päpstlicher Rat „Cor Unum“, Der Hunger in der Welt. Eine Herausforderung für alle: soli-
darische Entwicklung (4.10.1996), n. 22: „Die Ursache des Hungers ist sittlicher Natur; sie
liegt jenseits aller physischen, strukturellen und kulturellen Gründe.“ (= VAS; Hf. 128, 29).
18 Vgl. 32. GK, D. 4,20/n. 69: „Trotz unserer technischen Möglichkeiten wird es immer deut-
licher, dass der Mensch nicht bereit ist, den Preis für eine gerechte, menschlichere Gesell-
schaft zu zahlen.“ (Dekrete, 229). Zur strukturellen Dimension der Ungerechtigkeit s. auch 34
GK, D. 2,10/n.35 (Dekrete, 403) u. Johannes Paul II., Enzyklika „Sollicitudo rei socialis“
(30.12.1987), n. 36–38 (= VAS; Hf. 82, 43–47).
19 Vgl. 34 GK, D. 5,4/n. 131 (Dekrete, 433); zu den vier Ebenen des Dialogs – des Lebens, des
Handelns, der religiösen Erfahrung und der theologischen Lehre – s. Päpstlicher Rat für den
Interreligiösen Dialog/Kongregation für die Evangelisierung der Völker, Dialog und Verkün-
digung. Überlegungen und Orientierungen zum Interreligiösen Dialog und zur Verkündigung
des Evangeliums Jesu Christi (19.5.1991), n. 42–46 (= VAS; Hf. 102; 22–24).

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 327



Weiter stellt sich die brennende Frage, wie wir die „spirituellen Schätze“
der Kirche nicht nur einem kleinen Kreis von Spezialisten, sondern auch
einfachen Menschen, insbesondere den Notleidenden unserer Gesellschaft
zugänglich machen können.20 Diese Aufgabe drängt sich vor allem deshalb
verstärkt auf, weil unsere traditionellen Formen der Volksmissionen und
Glaubensunterweisung nahezu ganz verschwunden sind. Solch eine Aus-
richtung des spirituellen Engagements beugt insbesondere auch der Gefahr
vor, die Erforschung der Mystik nur um ihrer selbst willen zu betreiben oder
einer elitären Esoterik Vorschub zu leisten, der das Gespür für die kirchliche
Dimension ihres Tuns fehlt. 

Christliche Mystik

Natürlich kann das alles nicht bedeuten – etwa im Sinne einer kalkulierten
Strategie –, die Werte der christlichen Mystik für eine Verbesserung der
Überlebenschancen der Menschheit oder die Evangelisierung der Kultur zu
funktionalisieren. Vielmehr wird es noch mehr als in der Vergangenheit
darauf ankommen, ein uneigennütziges Zeugnis unseres persönlichen Glau-
bens an Jesus Christus und seiner Bedeutung für die Menschheitsgeschich-
te abzulegen. Das Dekret 4 Unsere Sendung und Kultur drückt das folgen-
dermaßen aus:

„Die Quelle liegt in der mystischen Erfahrung des Ignatius, die unsere
Aufmerksamkeit gleichzeitig auf das innere Geheimnis Gottes und sein
Wirken in der Schöpfung richtet. Weder in unserem persönlichen Leben
noch im Apostolat stehen wir je vor der Wahl: Gott oder die Welt; es geht
vielmehr immer um Gott in der Welt, der sich müht, sie zur Vollendung zu
führen, bis sie zuletzt ganz in ihm ist.“21

Für eine Spiritualitäts-Zeitschrift würde das bedeuten, dass sie ihr Apos-
tolat vor allem als einen geistlichen „Dienst des Trostes“ versteht, indem sie
das „Gespür für das Geheimnis Gottes“ schärft und hilft, den Glauben von
„kulturbedingten Belastungen“ zu befreien.22 Denn eine Bewältigung der
von vielen Menschen erfahrenen „Gottesferne“ scheint nur noch durch eine
Integration der mystischen Dimension in das Bewusstsein möglichst vieler
Christen möglich zu sein. Wir selbst müssen damit den Anfang machen:

„Erst wenn wir über unsere eigene Erfahrung und unser Gottesverhältnis
Klarheit gewonnen haben, können wir Dinge sagen, die auch dem heutigen
Agnostizismus sinnvoll erscheinen. Bei diesem Apostolat dürfen wir nicht

Peter-Hans Kolvenbach 328

20 Vgl. 34. GK, D. 4,8/n. 87 (Dekrete, 421).
21 34. GK, D. 4,7/n. 86 (Dekrete, 420); vgl. Exerzitienbuch, n. 235–237 (Betrachtung, um Lie-
be zu erlangen).
22 Vgl. 34 GK, D. 4,9/n. 88; 4,22/n.106 (Dekrete, 421; 426–427).

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 328



die christliche Mystik übersehen, die immer wieder die wort- und bildlose,
alle menschliche Begrifflichkeit übersteigende Gotteserfahrung erwähnt. Es
gibt in der postmodernen Kultur ein Auseinanderbrechen christlichen Glau-
bens, indem menschliche Spiritualität sich loslöst von einem ausdrückli-
chen religiösen Bezug. Die Menschen haben nicht aufgehört, irgendwie
geistlich zu leben, doch dieses Leben findet außerhalb der Kirche statt.“23

Ein Verständnis der menschlichen Existenz von der Mystik her ist heute
in gewisser Hinsicht leichter als früher, weil faktisch alle großen Ideologien
gescheitert sind, und der Mensch immer mehr mit den durch ihn selbst ver-
ursachten Aporien konfrontiert ist. Dabei ist eine Deutung der „Gottesfer-
ne“, also das Zerbrechen der herkömmlichen Gottesbilder, im Licht der
geistlichen Lehre vom „Untrost“ (Dunkle Nacht) sicher eine große Hilfe, um
dem heutigen Menschen den Glauben neu zu ermöglichen.24

Allerdings dürfen wir nicht der oben genannten Gefahr erliegen, Mystik
und Spiritualität von der kirchlichen Gemeinschaft losgelöst zu sehen. Um
dieser Tendenz vorzubeugen, scheint es mir besonders ratsam, möglichst
viele Menschen, die in der Kirche Verantwortung tragen, für eine kontem-
plative Spiritualität zu gewinnen, die die Menschwerdung Gottes in Jesus
Christus und folglich die Kirche als „Braut Christi” ernstnimmt, und sie da-
rin geistig zu bestärken.25 Denn nicht wenige Christen verlassen unsere
Pfarrgemeinden oder sogar die Kirche, weil sie dort keinen Trost oder geist-
liche Unterweisung finden.

Ein spirituelles Merkmal unserer Zeit ist gewiss die Tatsache, dass wir
verstärkt den Geist Gottes auch bei Andersgläubigen als gegenwärtig erfah-
ren. In Dekret 5 Unsere Sendung und der interreligiöse Dialog heißt es da-
zu: „Unser Dienst am Glauben findet heute in einer Welt statt, die sich zu-
nehmend der Vielzahl der geistlichen Erfahrungen in den verschiedenen Re-
ligionen bewusst wird.“26

Dieses Bewusstsein eröffnet uns die Chance für einen gemeinsamen Ein-
satz für Frieden und Gerechtigkeit, birgt aber auch die Gefahr eines schlei-
chenden Identitätsverlustes. Nicht wenige kommen mit dieser Erfahrung
nicht zurecht und gleiten in Fundamentalismus oder synkretistische Fröm-

Spiritualität als apostolische Aufgabe 329

23 34. GK, D. 4,21–22/n.104–105 (Dekrete, 426).
24 Vgl. Exerzitienbuch, n. 322 (Drei Hauptgründe, warum wir uns trostlos finden); s. auch Jo-
hannes Paul II., Apostolisches Schreiben „Novo Millennio Ineunte“ zum Abschluss des
Großen Jubiläums des Jahres 2000 (6. Januar 2001), n. 27 über die Gotteserfahrung der Ka-
tharina von Siena und Therese von Lisieux (= VAS; Hf. 150, 25); s. auch den Hinweis auf Jo-
hannes vom Kreuz und Theresa von Avila (a.a.O., n. 33; S. 32).
25 Vgl. a.a.O., n. 365: „... indem wir glauben, dass zwischen Christus, unserem Herrn, dem
Bräutigam, und der Kirche, seiner Braut, der gleiche Geist ist, der uns leitet und lenkt zum
Heil unserer Seelen.“ (ed. P. Knauer. Graz 31988, 152).
26 Vgl. 34. GK, D. 5,6/n.134 (Dekrete, 434).

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 329



migkeitsformen ab. Papst Johannes Paul II. hat den Jesuitenorden mehrfach
aufgefordert, dem interreligiösen Dialog eine apostolische Priorität für das
dritte Jahrtausend zu geben.27 Die große Herausforderung wird es sein, die
heute notwendige Wertschätzung für die spirituellen Erfahrungen anderer
Religionen mit einer soliden Verwurzelung in der eigenen Tradition zu ver-
binden. Für „Geist und Leben“ würde dies unter anderem bedeuten, ein neu-
es christliches Selbstbewusststein zu vermitteln, das in der Lage ist, den
interreligiösen Dialog und die Verkündigung des Evangeliums nicht als
unvereinbare Gegensätze zu betrachten.28

In diesem Zusammenhang wäre es wichtig, die Eigenart der „personalen
Mystik“ verstärkt im Hinblick auf die Praxis herauszuarbeiten und Wege für
eine Erneuerung der christlichen Meditation aufzuzeigen, die nicht nur auf
kleine Gruppen beschränkt bleibt. Denn ein „Dialog der religiösen Erfah-
rung“ ist nur dann fruchtbar, wenn eine große Zahl von Christen nicht nur
intellektuell, sondern auch praktisch in der eigenen Tradition verwurzelt ist.
Das heißt, es käme darauf an, die Christuswirklichkeit nicht nur theo-
logisch, sondern mehr noch spirituell-praktisch zu den verschiedenen reli-
giösen Traditionen in Beziehung zu setzen. Dies ist aber nur möglich, wenn
zugleich der eigene Glaube durch eine vertiefte Betrachtung der „Mysteria
Jesu Christi“ gestärkt wird.29

Eine vordringliche Aufgabe wäre, noch genauer zu klären, auf welche
Weise tatsächlich einzelne östliche Übungsweisen in die christliche Spiritu-
alität integrierbar sind. Allgemeine Leitlinien zur Orientierung in der Praxis
finden sich z.B. in dem, was die Glaubenskongregation über die christliche
Meditation veröffentlicht hat.30 Hierbei wäre es hilfreich, die bisher ge-
machten Erfahrungen mit Integrationsversuchen zu sammeln und auszu-
werten, um besser zu sehen, inwieweit eine persönliche Vertiefung des Ge-

Peter-Hans Kolvenbach 330

27 Vgl. 34. GK, D. 5,3/n.130 (Dekrete, 432).
28 Vgl. 34. GK, D. 5,7/n.135 (Dekrete, 435); „Novo Millennio Ineunte“, n. 56: „Der Dialog
kann jedoch nicht auf religiösen Indifferentismus gegründet sein. So haben wir Christen die
Pflicht, ihn so zu entwickeln, dass wir das volle Zeugnis der Hoffnung, die uns erfüllt (vgl. 1
Petr. 3,15), vortragen. Wir brauchen uns nicht zu fürchten, dass das eine Beleidigung für die
Identität des anderen sein könnte, was frohe Verkündigung eines Geschenkes ist: eines Ge-
schenkes, das für alle bestimmt ist und allen mit größter Achtung der Freiheit eines jeden an-
geboten werden soll.“ (= a.a.O., 51).
29 Vgl. 34. GK, D. 5,9ff./n.138ff. (Dekrete, 437–438); Exerzitienbuch, n. 261–312 (Die Ge-
heimnisse des Leben Christi, unseres Herrn).
30 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre, Über einige Aspekte der christlichen Meditation
(15.10.1989); etwa n. 3: „In der Kirche muss das berechtigte Erforschen neuer Methoden der
Meditation sich immer vor Augen halten, dass ein echt christliches Gebet wesentlich die Be-
gegnung zweier Freiheiten ist, der unendlichen Freiheit Gottes mit der begrenzten des Men-
schen.“ (= VAS; Hf. 95, 6); s. dazu auch Exerzitienbuch, n. 5; 23; 98; 183; 234; 231; 237 u.
258.

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 330



betslebens und auch eine Bereicherung der kirchlichen Gemeinschaft statt-
gefunden hat (Communio-Aspekt). 

Ferner scheint es mir wichtig, neue Formen von Geistlichen Übungen zu
entwickeln, die einerseits für Menschen geeignet sind, die überhaupt noch
nicht oder kaum mit der christlichen Botschaft in Berührung gekommen
sind, und andererseits Wege zu suchen, die kontemplative Tradition stärker
in die Dynamik der Einzelexerzitien zu integrieren. 

Angesichts unserer geringen Kräfte im Vergleich zu den genannten Her-
ausforderungen kommt es letztlich einzig und allein auf ein unerschütterli-
ches Gottvertrauen an, nämlich dass wir unseren Dienst im wesentlichen als
zeichenhaften und selbstlosen Einsatz für „Glaube und Gerechtigkeit“ um
Christi und der Menschen willen verstehen, damit wir nicht selbst der
falschen Utopie der Machbarkeit verfallen.

Den radikalen Bruch, der sich zwischen abendländischer Kultur und dem
Evangelium gegenwärtig ereignet – Papst Paul VI. sprach vom „Drama un-
serer Zeitepoche“ – , können wir nicht aus eigner Kraft rückgängig machen
oder heilen.31 Dieser Prozess scheint sogar eine geschichtliche Notwendig-
keit zu beinhalten, um den Menschen neu für Gottes Kommen zu bereiten.
Wir sollten ihn ohne falschen Illusionen, aber auch ohne jede Resignation
als eine Läuterung im Glauben annehmen. 

Spiritualität der Gemeinschaft

Haben wir also den Mut, machen wir auch anderen Mut, den heutigen Her-
ausforderungen klar ins Auge zu schauen. Johannes Paul II. hat in seinem
Schreiben zum Abschluss des Jubiläumsjahres 2000 die entscheidende Ge-
wissensfrage gestellt: „Wie können wir uns abseits halten angesichts eines
voraussichtlichen ökologischen Zusammenbruchs, der weite Gebiete des
Planeten unwirtlich und menschenfeindlich macht?“32 Diese reale Gefahr ist
gewiss mehr als nur das Ergebnis kollektiver Unvernunft, sie ist vielmehr ei-
ne Folge der strukturellen Ungerechtigkeit und ein eindringliches Symbol
für die Sündhaftigkeit des Menschen, mit anderen Worten: Zeichen für die
radikale Erlösungsbedürftigkeit unserer menschlichen Existenz. 

Trotz aller Ungerechtigkeiten und Probleme gibt es aber ein großes Hoff-
nungszeichen, das alle Völker umfasst: „In der ganzen Welt wächst der Sinn

Spiritualität als apostolische Aufgabe 331

31 Apostolisches Schreiben „Evangelii nuntiandi“ über die Evangelisierung in der Welt von
heute (8.12.1975), n. 20 (= VAS; Hf. 2, 16); s. auch 34. GK, D. 4,2/n.76 (Dekrete, 417).
32 „Novo Millennio Ineunte“, n. 51 (= a.a.O., 47); s. auch Die deutschen Bischöfe, Handeln
für die Zukunft der Schöpfung (22.10.1998), n. 151–189 über die spirituellen Grundlagen des
Umweltengagements (= Erklärungen der Kommissionen; Hf. 19, 75–92).

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 331



für die solidarische Verbundenheit der Menschheitsfamilie.“33 Eine positive
Entwicklung, die auf besondere Weise auch in der Kirche selbst ihre Ent-
sprechung findet. So stellt der Papst in seinem Schreiben ein geistliches Pro-
gramm auf, dessen pastorale Weisungen eine „Spiritualität der Gemein-
schaft“ begründen. Das Fundament ist Christus: „Nein, keine Formel wird
uns retten, sondern eine Person, und die Gewissheit, die sie uns ins Herz
spricht: Ich bin bei euch!“.34 Diese Wirklichkeit entfaltet sich heute als eine
personale Dynamik, in der sich der Glaube des Einzelnen und das Leben der
Kirche verstärkt gegenseitig bedingen und vertiefen. 

Damit die Kirche als „Gemeinschaft“ (koinonía, communio), welche der
Liebe des dreifaltigen Gottes entspringt, und als „Sakrament“, d.h. als „Zei-
chen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit
der ganzen Menschheit“ offenbar wird, ist sie immer mehr auf das Glau-
benszeugnis eines jeden Christen angewiesen.35 Und umgekehrt bedarf jeder
Glaubende, um seine Berufung zur Vollkommenheit entfalten zu können –
„angesichts der zahlreichen Prüfungen, vor die die heutige Welt den Glau-
ben stellt“ – , immer mehr einer lebendigen Gemeinschaft, die ihn geistlich
formt und auf seinem Weg begleitet.36 Um die Kirche zu einer „Schule der
Gemeinschaft“ zu machen, die den Einzelnen im Glauben bestärkt und zur
universellen Liebe befähigt, ist es zuerst notwendig, das innere Gespür für
eine solche Spiritualität zu wecken.37 Ihre geistliche Grunderfahrung be-
schreibt der Papst folgendermaßen: 

„Spiritualität der Gemeinschaft bedeutet vor allem, den Blick des Her-
zens auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit zu lenken, das in uns wohnt und
dessen Licht auch auf dem Angesichts der Brüder und Schwestern im Glau-
ben in der tiefen Einheit des mystischen Leibes zu erkennen, d.h. es geht um
,einen, der zur mir gehört‘, damit ich seine Freuden und seine Leiden teilen,

Peter-Hans Kolvenbach 332

33 33. GK, D. 1,36 (Dekrete, 355); vgl. auch „Novo Millennio Ineunte“, n. 40/50, wo das
„Bemühen um die Evangelisierung“ und die „Tradition der Nächstenliebe“ in den globalen
Zusammenhang gestellt wird (a.a.O., 36/46–47).
34 „Novo Millennio Ineunte“, n. 29 (S. 27); vgl. auch Mt. 28,20.
35 Vgl. a.a.O., n. 42 (S. 39); II. Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution über die Kir-
che „Lumen gentium“, n. 1. Das Konzil beschreibt das Mysterium der Kirche als „commu-
nio“, nämlich als Beziehungseinheit, welche die Zusammengehörigkeit der Gemeinschaft mit
Gott und die der Menschen untereinander betont; s. auch 34. GK, D. 11,6–8/n.303–305 (De-
krete, 491–492).
36 Vgl. „Novo Millennio Ineunte“, n. 34 (S. 32); s. auch n. 30; 43 (S. 29; 39) u. 32 GK, D.
11,18/n. 216 über die Bedeutung der Gemeinschaft für die Förderung der Spiritualität des
Einzelnen (Dekrete, 271). Eine Konsequenz aus der Communio-Theologie ist die erneuerte
Einsicht, dass alle Gläubigen zur Heiligkeit berufen sind; vgl. „Lumen gentium“, n. 40: „Al-
le Christgläubigen jeglichen Standes oder Ranges sind zur Fülle des christlichen Lebens zur
vollkommenen Liebe berufen.“; s. auch Mt 5,48; Joh 13,34 o. Eph 5,3.
37 Vgl. „Novo Millennio Ineunte“, n. 43 (S. 39).

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 332



seine Wünsche erahnen und mich seiner Bedürfnisse annehmen und ihm
schließlich echte, tiefe Freundschaft anbieten kann.“38

Einige pastorale Weisungen, die sich daraus ergeben, berühren unmittel-
bar den Aufgabenbereich von „Geist und Leben“. So gilt es, das verbreitete
„Bedürfnis nach Spiritualität“ bzw. neue „Gebetsbedürfnis“ aufzugreifen
und eine „Kunst des Gebets“ zu vermitteln, welche die „mystische Traditi-
on“ der Kirche möglichst vielen Christen erschließt.39 Konkret sieht der
Papst eine wichtige Aufgabe darin, dass unsere christlichen Gemeinden
„echte Schulen des Gebets“ werden, die eine Kultur der Liebe verwirkli-
chen: „Deshalb muss die Gebetserziehung auf irgendeine Weise zu einem
bedeutsamen Punkt jeder Pastoralplanung werden.“40

Die weiteren Anliegen des Papstes, die damit zusammenhängen, bewir-
ken – im Unterschied zu dem oft individualistischen Interesse an religiöser
Erfahrung – eine fruchtbare Integration dieses Bedürfnisses in das Leben
der Kirche. Eine zukünftige Gebetspädagogik müsste sich intensiver mit der
Feier der Liturgie, dem Lesen der Heiligen Schrift, einer radikal vertieften
Verkündigung, einem missionarischen Engagement, Bemühen um öku-
menische Gemeinschaft und einer konkreten Liebe zu jedem Menschen
verbinden, besonders zu den Armen. Dadurch würde das Geheimnis der
kirchlichen Gemeinschaft (mystischer Leib Christi) und die „christliche
Einfühlungskraft“ (universelle Nächstenliebe) das Glaubensbewusstsein
neu beleben und eine überzeugende Strahlkraft gewinnen.

So sind wir dazu herausgefordert, uns dem Geist nach, aber auch im Le-
ben zum „Nächsten des Leidenden“41 zu machen. Dass wir dem anderen bei-
stehen, indem wir materielle und geistige Güter teilen. Und dass wir teilen,
weil wir – das „Antlitz des Auferstandenen“ betrachtend – solidarisch im
Leiden an Gottes Unbegreiflichkeit sind.42 Gelingt es uns, dort, wo wir ar-
beiten, ein neues Gottvertrauen zu wecken, dann ist schon viel geschehen.
Es gibt heute keinen menschlicheren Dienst als die göttliche Gegenwart
selbstlos zu bezeugen: „Das Licht leuchtet in der Finsternis“ (Joh 1,5).43

Spiritualität als apostolische Aufgabe 333

38 A.a.O., n. 43 (S. 40); vgl. auch 32. GK, D. 11,14/n.212: „... unser Gemeinschaftsleben soll
darauf ausgerichtet sein, dass wir nicht nur in der gemeinsamen apostolischen Arbeit zusam-
menarbeiten, sondern echte Brüder und Freunde in Christus sind.“ (Dekrete, 269) u. 34. GK,
D. 2,9/n. 34: „„Freunde des Herrn“ zu sein bedeutet also „Freunde der Armen“zu sein“ (S.
403); s. dazu Mt 18,20 u. 25,35ff. 
39 Vgl. a.a.O., n. 32–34 (S. 30–33).
40 A.a.O., n. 34 (S. 32).
41 A.a.O., n. 50 (S. 46–47).
42 Vgl. a.a.O., n. 28 (S. 26).
43 Vgl. Johannes Paul II, Enzyklika „Redemptoris Missio“. Über die fortdauernde Gültigkeit
des missionarischen Auftrages (7.12.1990), n. 42: „Der Mensch unserer Zeit glaubt mehr den
Zeugen als den Lehrern, mehr der Erfahrung als der Lehre, mehr dem Leben und den Taten als
den Theorien. Das Zeugnis des christlichen Lebens ist die erste und unersetzliche Form der 

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 333



In diesem Sinne wünsche ich Ihnen, liebe Mitbrüder, und allen Autorin-
nen und Autoren bei der Bewältigung der zukünftigen Aufgaben apostoli-
schen Eifer, die Gabe geistlicher Unterscheidung und vor allem Gottes rei-
chen Segen. Dass es Ihnen mit seiner Hilfe immer mehr gelingen möge, den
heutigen Menschen in den eigentlichen Kern der christlichen Spiritualität
einzuführen, in dem aller Trost und Lebenssinn beschlossen liegt – die
Hingabe an Christus, unseren Freund und Herrn.44 Diese hat uns Ignatius im
Exerzitienbuch auf unnachahmliche Weise im „Suscipe“ nahegebracht: 

„Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedächtnis,
meinen Verstand und meinen ganzen Willen, all mein Haben und mein Be-
sitzen. Ihr habt es mir gegeben; euch, Herr, gebe ich es zurück. Alles ist
euer, verfügt nach eurem ganzen Willen. Gebt mir eure Liebe und Gnade,
denn diese genügt mir.“45

Rom, am 27. April 2002 Fest des Hl. Petrus Canisius 

Peter-Hans Kolvenbach 334

Mission. [...] Die erste Form des Zeugnisses ist das Leben des Missionars, der christlichen Fa-
milie und der kirchlichen Gemeinschaft.“ (= VAS; Hf. 100, 45). Zur Wechselbeziehung zwi-
schen individueller und gemeinschaftlicher Spiritualität vgl. auch 32. GK, D. 11 Weisungen
für das geistliche Leben und das Gemeinschaftsleben, besonders n. 213 über die „Gemein-
schaft“ als Zeugnis für die „Gegenwart Gottes unter den Menschen“ (Dekrete, 269).
44 Vgl. Geistliche Übungen, n. 224: „Das Amt zu trösten anschauen, das Christus, unser Herr,
bringt, und dabei vergleichen, wie Freunde einander zu trösten pflegen.“ (ed. P. Knauer. Graz
31988, 96). Diese Formulierung ist vielleicht die am meisten bezeichnende für das den Exer-
zitien zugrunde liegende Menschenbild. 
45 A.a.O., n. 234 (S. 100).

323-334  30.07.2002 19:05 Uhr  Seite 334




