Spiritualitit als apostolische Aufgabe

Brief des Generaloberen Peter-Hans Kolvenbach an die Schriftleitung*

Es ist mir eine grofle Freude, Sie und alle, die dieses traditionsreiche Werk
des Jesuitenordens in Deutschland durch ihre Arbeit mitgetragen haben,
zum 75jdhrigen Bestehen der Zeitschrift ,,Geist und Leben* zu begliickwiin-
schen und Thnen im Namen der Gesellschaft Jesu fiir Ihr gemeinsames En-
gagement fiir die Vertiefung der christlichen Spiritualitit zu danken. Das
»intellektuelle Apostolat® gehort als ,,Dienst am Reich Gottes* zu den wich-
tigsten Tatigkeiten unseres Ordens.! Nicht umsonst heift es: ,,In der Aufga-
be des Schriftstellers ist ein apostolisch sehr niitzlicher und der Gesellschaft
Jesu duBerst angemessener Dienst zu sehen.“? Schon zur Zeit des Ignatius
war die Abfassung von geistlichen Schriften und Biichern ein unverzichtba-
res Mittel, um den christlichen Glauben durch eine gesunde Lehre zu be-
wahren und zu verbreiten. Ohne Zweifel liegt die grole Herausforderung im
Bereich der Spiritualitit darin, eine lebendige Verbindung zwischen theolo-
gischer Reflexion und personlicher spiritueller Praxis zu finden.

Ignatianisches Charisma

Es sei hier nur an das schriftstellerische Wirken des hl. Petrus Canisius (f
1597) erinnert, des ersten deutschen Jesuiten, der durch seine Katechismen,
seine Vitae Sanctorum, sein Einbeziehen der Devotionalien sowie seine
grof3en Biicher iiber Theologie eine tiefgreifende Erneuerung der katholi-
schen Glaubenspraxis bei gebildeten Kleriker- und Laienkreisen, aber auch
zahlreichen einfachen Leuten bewirkt hat.?

Ein entscheidendes Moment fiir seinen apostolischen Erfolg liegt gewiss
in der Tatsache, dass sich in ihm kontemplatives Gebetsleben und profunde
Kenntnis der geistlichen Tradition vereinten. Bereits in Jugendjahren ist er
mit der Gebetsweise der ,,Devotio moderna“ in Beriihrung gekommen, spi-

* Gekiirzte Fassung eines Artikels aus der Festschrift zum 75. Jahrgang der Zeitschrift ,,Geist
und Leben®, vgl. A. Schonfeld (Hrsg.), Spiritualitdt im Wandel. Leben aus Gottes Geist. Mit
einem Geleitwort von Kardinal Karl Lehmann. Wiirzburg 2002, 25-38.

"'Vgl. Ergdnzende Normen, n. 293-297, in: Satzungen der Gesellschaft Jesu und Ergdnzende
Normen. Miinchen 1997, 389-400; zit. als ,,Satzungen*.

2 Ergdnzende Normen, n. 296 (Satzungen, 399).

? Zu seiner Biographie vgl. J. Oswald, Petrus Canisius — ein Lebensbild, in: J. Oswald/P.
Rummel (Hrsg.), Petrus Canisius — Reformer der Kirche. Festschrift zum 400. Todestag des
zweiten Apostels Deutschlands. Augsburg 1996, 21-38; s. auch Ders., Petrus Canisius — ein
Mystiker?; in: GuL 70 (1997), 260-269.

GuL 75/5 (2002) 323-334


Redaktion
Schreibmaschinentext
GuL 75/5 (2002) 323-334


Peter-Hans Kolvenbach 324

ter mit dem Geist der ,,rheinischen Mystik* vertraut geworden — sein erstes
Buch, das er 1543 herausgibt, sind ja die Predigten Johannes Taulers, seines
Lieblingsschriftstellers. Petrus Canisius‘ personliche Uberzeugungskraft
beruhte darauf, dass sein intellektuelles Apostolat von einer lebendigen Er-
fahrung der Wirklichkeit Christi inspiriert wurde, welche in Grofien Exerzi-
tien, die er unter Peter Faber (1543) und Ignatius (1547) zweimal machen
durfte, ihre entscheidende missionarische Ausrichtung erhielt.

Dariiber hinaus war sich Canisius der Bedeutung eines gezielten Einsat-
zes technischer und kiinstlerischer Hilfsmittel bei der Verkiindigung des
Evangeliums bewusst. Ein wesentlicher Grund seines apostolischen Erfolgs
liegt sicher auch in der Forderung des Buchdrucks in Verbindung mit ein-
prigsamen und anschaulichen Illustrationen (Katechismusbilder) — eine
missionarische Klugheit, die wir angesichts der heutigen Chancen des Inter-
nets auf unsere Weise neu verwirklichen miissen.*

Fiir eine Fachzeitschrift allerdings, deren Auftrag die Weitergabe und
Vertiefung christlicher Spiritualitét ist, kann der jeweilige Einsatz neuer
apostolischer Strategien nur eine untergeordnete Rolle spielen. Vielmehr
hat das Jubildumsjahr zunéchst keine andere Aufgabe, als sich dankbar auf
unser ignatianisches Charisma zu besinnen und in diesem Licht die Ge-
schichte von ,,Geist und Leben* im Hinblick auf die zukiinftigen Aufgaben
zu betrachten. Unser Orden wurde ja besonders dazu gegriindet, um dem
,Fortschritt der Seelen in christlicher Lebensfiihrung und Lehre* und der
,»Verteidigung und Verbreitung des Glaubens® zu dienen.’ Kraft eigener
Umkehr und Nachfolge sollen wir uns mit Gottes Gnade fiir die ,,Rettung
und Vervollkommnung der Seelen der Nichsten einsetzen.® Die 32. Gene-
ralkongregation (1975) hat dies im Dekret 2 Die urspriingliche Inspiration
unseres Ordens in moderner Sprache so ausgedriickt: ,,die vollige Befreiung
des Menschen, die zu einer Teilnahme am Leben Gottes fiihrt.*”

Neben der kulturellen und sozialen Entwicklung geht es uns in besonde-
rer Weise um die spirituelle Bildung und Entfaltung der ganzen Person.
Hierbei kommt gerade der Praxis der Geistlichen Ubungen und Weitergabe
ihrer Spiritualitit eine hervorragende Bedeutung zu. So heif3t es: ,,Die Exer-
zitien helfen, Christen zu formen, denen eine personliche Erfahrung des er-
I6senden Gottes geschenkt wird, und die zugleich fihig werden, sich von

4Vgl. J. Oswald/P. Rummel (Hrsg.), a.a.0., 152 u. 199; 34. GK, D. 15 Medien: eine neue Kul-
tur (Dekrete, 517-520). Zu den Chancen und der Problematik des Internet s. auch die neueste
Botschaft von Johannes Paul II. zum 36. Welttag der sozialen Kommunikationsmittel: Inter-
net: Ein neues Forum zur Verkiindigung des Evangeliums (12. 5. 2002).

5Vgl. Formula Instituti, n. 1 (Satzungen, 25).

® Examen generale, n. 3 (Satzungen, 44).

732.GK, D. 2,11/n. 21, in: Dekrete der 31. bis 34. Generalkongregation der Gesellschaft Je-
su. Miinchen 1997, 218; zit. als ,,Dekrete*.



Spiritualitét als apostolische Aufgabe 325

den Irrtiimern der Ideologien und Systeme zu distanzieren und doch, wo im-
mer es notig ist, mitzuwirken an der Erneuerung der sozialen und kulturel-
len Strukturen.*®

Existentieller Ernst, praxisbezogene Lehre, Gespiir fiir die Kirche, Sorge
um einen personlichen Glauben, missionarische Exerzitienarbeit und Ein-
satz fiir soziale Gerechtigkeit gehoren somit zu den Grundelementen unse-
res Charismas. Die Arbeit einer Zeitschrift fiir Spiritualitit stellt in dieser
Hinsicht eine besondere Aufgabe dar, denn sie kann niemals nur eine rein
theologische ,,Fachzeitschrift* sein, vielmehr muss sie stets sowohl das spi-
rituelle Erbe der Vergangenheit als auch das heutige Wirken des Geistes un-
ter praktischen Gesichtspunkten im Blick haben, um eine lebendige From-
migkeit vermitteln und Antwort auf die ,,geistliche Not der Zeit* geben zu
konnen.’

Kultur des Lebens

Im Hinblick auf die zukiinftigen Aufgaben von ,,Geist und Leben* lohnt es
sich, insbesondere die Dokumente der 34. Generalkongregation (1995) zu
studieren und auf die gegenwirtige Lage in Deutschland bzw. Europa hin
auszuwerten. [hre Analyse der gegenwirtigen Weltlage im Lichte des Evan-
geliums enthilt wichtige Punkte, die man zu einer Art ,,Programm® fiir die
zukiinftige Arbeit zusammenstellen konnte. Natiirlich kann es nicht darum
gehen, die grundsitzliche Ausrichtung der Zeitschrift in Frage zu stellen.
Vielmehr kidme es darauf an, das bisherige Engagement unter besonderer
Beriicksichtigung der heutigen Gesellschaftsbedingungen akzentuiert fort-
zusetzen. Angesichts der wachsenden Konfrontation mit einer nihilistischen
,»Kultur des Todes*, die Ausbeutung, Fliichtlingselend, Krieg, Terrorismus,
Abtreibung, Euthanasie, Genmanipulation, Wertrelativismus, Konsumideo-
logie und Umweltzerstorung leichtfertig in Kauf nimmt, gehort es zu den
vordringlichsten Aufgaben, die spirituellen Grundlagen des menschlichen
Zusammenlebens aufzuzeigen und an moglichst weite Kreise weiterzuver-
mitteln.!”

Oder anders gesagt: Es kommt darauf an, mit allen Kriften eine ,,Kultur
des Lebens* zu fordern und die positiven Chancen der Zeit bewusst aufzu-
greifen.!! Ein grofles Geschenk des Geistes ist heute die Offenheit vieler

832. GK, D. 4,58/n. 107 (Dekrete, 240).

Y Die 33. Generalkongregation zéhlt eine ganze Reihe von Notsituationen auf. An erster Stel-
le wird die Suche von jungen Menschen ,,nach dem Sinn des Lebens und nach Werten* ge-
nannt; vgl. D. 1,45 (Dekrete, 360).

"Vgl. 34. GK, D. 3,8/n. 57 (Dekrete, 412).

' Vgl. ebd.: ,,die Schaffung von Méglichkeiten, ein sinnvolles, verbindliches und verant-
wortliches Leben zu fiihren anstelle von Gesetzlosigkeit und Hoffnungslosigkeit.” (S. 412).



Peter-Hans Kolvenbach 326

Christen, ein spirituelles Leben zu fiihren und zwar mitten in der Welt. Wie
konnen wir diese neue Bewegung stiitzen? Eine besondere Beachtung ver-
dient dabei die Tatsache, dass sich in zunehmenden Mafle Laien an einer pas-
toralen Zusammenarbeit — als Freiwillige oder assoziierte Mitglieder — mit
den traditionellen Ordensgemeinschaften interessiert zeigen.'? Hier stellt
sich auch die Frage nach neuen Formen der christlichen Gemeinschaft und
meditativ geprigten Gottesdiensten, die der geistlichen Wegsuche des heu-
tigen Menschen gerecht werden. Ferner wiren die Konsequenzen dieser
Entwicklung im Hinblick auf das Ordensleben, die Pfarrgemeinden und vor
allem auch der Priesterausbildung zu bedenken.

Weiter miisste deutlicher werden, dass die christliche Kontemplation
nicht von einem alternativen Lebensstil getrennt werden kann und der Ein-
satz fiir die Gerechtigkeit ein integrales Moment unseres Glaubens ist. Da-
rauf macht auch die 33. Generalkongregation aufmerksam, indem sie sagt:
,Doch weder ein Spiritualismus, der die Menschwerdung nicht ernst nimmt,
noch ein rein diesseitiger Aktivismus dienen wirklich der unverkiirzten Ver-
kiindigung des Evangeliums in der heutigen Welt.*!?

AuBerdem verbindet die Generalkongregation diese ihre Aussage mit der
Enzyklika Papst Pauls VI. ,,Evangelii nuntiandi*, die zwei voneinander un-
I6sbare Wesensmomente der Evangelisierung hervorhebt: ,,dass in Jesus
Christus, dem menschgewordenen, gestorbenen und auferstandenen Sohne
Gottes, das Heil einem jedem Menschen angeboten ist als ein Geschenk der
Gnade und des Erbarmens Gottes“.'* Die lebendige, geistige Mitte der Bot-
schaft ist immer Christus, dessen eschatologisches Heil ,,alle Grenzen iiber-
steigt” und nicht auf Bedingungen der zeitlichen Existenz reduziert werden
kann.”® Zugleich gehort es zur Eigenart der Verkiindigung, dass sie in die-
sem Christusglauben die konkrete Erlosung des Menschen als Einzelperson
und als Mitglied einer Gemeinschaft anstrebt:

12 Vgl. Johannes Paul II., Nachsynodales Schreiben. Vita Consecrata. Uber das geweihte Le-
ben und seine Sendung in Kirche und Welt (25.3.1996),n. 54—68 (= VAS; Hf. 125, 63-68); im
Hinblick auf den Jesuitenorden s. 34. GK, D. 13 Zusammenarbeit mit Laien in der Sendung
(Dekrete, 501-510).

1333. GK, D. 1,33 (Dekrete, 354). Der lateinische Grundtext spricht von einem ,,spiritualis-
mus non incarnatus®, was in der deutschen Ubersetzung mit ,,ein Spiritualismus, der nicht
konkrete Gestalt annimmt* wiedergegeben wird — eine bedauerliche Abschwéchung!

4 Apostolisches Schreiben ,,Evangelii nuntiandi* iiber die Evangelisierung in der Welt von
heute (8.12.1975),n. 26-38 (= Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls; zit. als ,,VAS*; Hf.
2, 20ff.); hier n. 27 (S. 21); vgl. auch Eph 2,8—10 u. Rom 1,15-16.

5 Vgl. a.a.0., n. 28: ,,Die Evangelisierung muss folglich die prophetische Dimension eines
Jenseits enthalten, das eine tiefe, endgiiltige Berufung des Menschen ist, die zugleich eine
Fortsetzung und ein volliges Ubersteigen des jetzigen Zustandes darstellt. (S. 21).



Spiritualitét als apostolische Aufgabe 327

,,Wie konnte man in der Tat das neue Gebot (der Liebe) verkiinden, ohne
in der Gerechtigkeit und im wahren Frieden das echte Wachstum des Men-
schen zu férdern. '

Wenn wir heute von ,,Spiritualitit® sprechen, sollte dies im Bewusstsein
geschehen, dass es dabei um religiose Haltungen geht, die iiberhaupt erst die
Grundlage schaffen, eine Perspektive der Hoffnung zu entwickeln. Denn nur
ein gottverbundener Mensch gewinnt die Fihigkeit, um seines Nichsten
willen auf personlichen Reichtum und eigenwillige Machtausiibung zu ver-
zichten. Wie sollte es sonst iiberhaupt gelingen, nicht jede technische Mog-
lichkeit beliebig in die Tat umzusetzen oder die konsumorientierte Umwelt-
zerstorung aufzuhalten, die mit ihren verheerenden Folgen die ganze
Menschheit bedroht. Die Spiritualitit, die wir lehren, muss also eine Kultur
der Herzensbildung und Einfachheit, ja sogar ,,Armut® sein, damit sie fiir al-
le fruchtbar werden kann. Denn ohne diese Kultur der Liebe, die einen soli-
darischen Lebensstil verwirklicht, wird das tdgliche Brot nicht jedem darge-
boten und bleibt der Hunger in der Welt ein Skandal, der nicht sein sollte.!”
Gegen jede Art von Fatalismus ist zu betonen, dass die Probleme dieser Welt
im wesentlichen spirituelle Probleme sind. Die modernen Gesellschaften
mit ihren groBartigen Fortschritten in Wissenschaft und Technik konnten
viele Probleme 16sen, aber sie wollen es aus Egoismus nicht.'®

Angesichts der Weltlage ist eine spirituelle Freundschaft iiber alle kultu-
rellen Unterschiede und Religionsgrenzen hinweg zu einer Uberlebensfrage
der Menschheit geworden, denn die Probleme sind nur gemeinsam zu losen.
Infolgedessen darf sich auch der interreligiose Dialog nicht im Austausch
theologischer Lehren oder geistlicher Erfahrungen erschopfen, sondern
muss zu einem ,,Dialog des Handelns* fiihren, ,,in dem Christen und Nicht-
christen fiir eine umfassende Entwicklung und Befreiung des Menschen zu-
sammenarbeiten.“!”

10 Vgl. a.a.0., n. 31 (S. 23); zum ,,Gebot der Liebe* s. auch Mk 12,28-34; Joh 13,31-35 u. 1
Joh 2,7-11.

17 Papstlicher Rat ,,Cor Unum®, Der Hunger in der Welt. Eine Herausforderung fiir alle: soli-
darische Entwicklung (4.10.1996), n. 22: ,,.Die Ursache des Hungers ist sittlicher Natur; sie
liegt jenseits aller physischen, strukturellen und kulturellen Griinde.“ (= VAS; Hf. 128, 29).
8 Vgl. 32. GK, D. 4,20/n. 69: ,,Trotz unserer technischen Moglichkeiten wird es immer deut-
licher, dass der Mensch nicht bereit ist, den Preis fiir eine gerechte, menschlichere Gesell-
schaft zu zahlen.” (Dekrete, 229). Zur strukturellen Dimension der Ungerechtigkeit s. auch 34
GK, D. 2,10/n.35 (Dekrete, 403) u. Johannes Paul 11., Enzyklika ,, Sollicitudo rei socialis*
(30.12.1987),n. 36-38 (= VAS; Hf. 82, 43-47).

¥Vel. 34 GK, D. 5,4/n. 131 (Dekrete, 433); zu den vier Ebenen des Dialogs — des Lebens, des
Handelns, der religiosen Erfahrung und der theologischen Lehre — s. Pipstlicher Rat fiir den
Interreligiosen Dialog/Kongregation fiir die Evangelisierung der Volker, Dialog und Verkiin-
digung. Uberlegungen und Orientierungen zum Interreligiésen Dialog und zur Verkiindigung
des Evangeliums Jesu Christi (19.5.1991), n. 42-46 (= VAS; Hf. 102; 22-24).



Peter-Hans Kolvenbach 328

Weiter stellt sich die brennende Frage, wie wir die ,,spirituellen Schitze*
der Kirche nicht nur einem kleinen Kreis von Spezialisten, sondern auch
einfachen Menschen, insbesondere den Notleidenden unserer Gesellschaft
zuginglich machen konnen.? Diese Aufgabe driangt sich vor allem deshalb
verstarkt auf, weil unsere traditionellen Formen der Volksmissionen und
Glaubensunterweisung nahezu ganz verschwunden sind. Solch eine Aus-
richtung des spirituellen Engagements beugt insbesondere auch der Gefahr
vor, die Erforschung der Mystik nur um ihrer selbst willen zu betreiben oder
einer elitidren Esoterik Vorschub zu leisten, der das Gespiir fiir die kirchliche
Dimension ihres Tuns fehlt.

Christliche Mystik

Natiirlich kann das alles nicht bedeuten — etwa im Sinne einer kalkulierten
Strategie —, die Werte der christlichen Mystik fiir eine Verbesserung der
Uberlebenschancen der Menschheit oder die Evangelisierung der Kultur zu
funktionalisieren. Vielmehr wird es noch mehr als in der Vergangenheit
darauf ankommen, ein uneigenniitziges Zeugnis unseres personlichen Glau-
bens an Jesus Christus und seiner Bedeutung fiir die Menschheitsgeschich-
te abzulegen. Das Dekret 4 Unsere Sendung und Kultur driickt das folgen-
dermalien aus:

,Die Quelle liegt in der mystischen Erfahrung des Ignatius, die unsere
Aufmerksamkeit gleichzeitig auf das innere Geheimnis Gottes und sein
Wirken in der Schopfung richtet. Weder in unserem personlichen Leben
noch im Apostolat stehen wir je vor der Wahl: Gott oder die Welt; es geht
vielmehr immer um Gott in der Welt, der sich miiht, sie zur Vollendung zu
fiihren, bis sie zuletzt ganz in ihm ist.*?!

Fiir eine Spiritualitits-Zeitschrift wiirde das bedeuten, dass sie ihr Apos-
tolat vor allem als einen geistlichen ,,Dienst des Trostes‘ versteht, indem sie
das ,,Gespiir fiir das Geheimnis Gottes* schirft und hilft, den Glauben von
»kulturbedingten Belastungen® zu befreien.”? Denn eine Bewiltigung der
von vielen Menschen erfahrenen ,,Gottesferne* scheint nur noch durch eine
Integration der mystischen Dimension in das Bewusstsein moglichst vieler
Christen moglich zu sein. Wir selbst miissen damit den Anfang machen:

,Erst wenn wir iiber unsere eigene Erfahrung und unser Gottesverhiltnis
Klarheit gewonnen haben, konnen wir Dinge sagen, die auch dem heutigen
Agnostizismus sinnvoll erscheinen. Bei diesem Apostolat diirfen wir nicht

2 Vel. 34. GK, D. 4,8/n. 87 (Dekrete, 421).

2134. GK, D. 4,7/n. 86 (Dekrete, 420); vgl. Exerzitienbuch, n. 235-237 (Betrachtung, um Lie-
be zu erlangen).

2Vel. 34 GK, D. 4,9/n. 88; 4,22/n.106 (Dekrete, 421; 426-427).



Spiritualitét als apostolische Aufgabe 329

die christliche Mystik iibersehen, die immer wieder die wort- und bildlose,
alle menschliche Begrifflichkeit tibersteigende Gotteserfahrung erwéhnt. Es
gibt in der postmodernen Kultur ein Auseinanderbrechen christlichen Glau-
bens, indem menschliche Spiritualitét sich loslost von einem ausdriickli-
chen religiéosen Bezug. Die Menschen haben nicht aufgehort, irgendwie
geistlich zu leben, doch dieses Leben findet aulerhalb der Kirche statt. >

Ein Verstindnis der menschlichen Existenz von der Mystik her ist heute
in gewisser Hinsicht leichter als friiher, weil faktisch alle gro3en Ideologien
gescheitert sind, und der Mensch immer mehr mit den durch ihn selbst ver-
ursachten Aporien konfrontiert ist. Dabei ist eine Deutung der ,,Gottesfer-
ne®, also das Zerbrechen der herkommlichen Gottesbilder, im Licht der
geistlichen Lehre vom ,,Untrost* (Dunkle Nacht) sicher eine grof3e Hilfe, um
dem heutigen Menschen den Glauben neu zu ermdglichen.?

Allerdings diirfen wir nicht der oben genannten Gefahr erliegen, Mystik
und Spiritualitit von der kirchlichen Gemeinschaft losgeldst zu sehen. Um
dieser Tendenz vorzubeugen, scheint es mir besonders ratsam, moglichst
viele Menschen, die in der Kirche Verantwortung tragen, fiir eine kontem-
plative Spiritualitdt zu gewinnen, die die Menschwerdung Gottes in Jesus
Christus und folglich die Kirche als ,,Braut Christi” ernstnimmt, und sie da-
rin geistig zu bestdrken.”® Denn nicht wenige Christen verlassen unsere
Pfarrgemeinden oder sogar die Kirche, weil sie dort keinen Trost oder geist-
liche Unterweisung finden.

Ein spirituelles Merkmal unserer Zeit ist gewiss die Tatsache, dass wir
verstidrkt den Geist Gottes auch bei Andersglidubigen als gegenwiirtig erfah-
ren. In Dekret 5 Unsere Sendung und der interreligiose Dialog heilit es da-
zu: ,,Unser Dienst am Glauben findet heute in einer Welt statt, die sich zu-
nehmend der Vielzahl der geistlichen Erfahrungen in den verschiedenen Re-
ligionen bewusst wird. 2

Dieses Bewusstsein eroffnet uns die Chance fiir einen gemeinsamen Ein-
satz fiir Frieden und Gerechtigkeit, birgt aber auch die Gefahr eines schlei-
chenden Identititsverlustes. Nicht wenige kommen mit dieser Erfahrung
nicht zurecht und gleiten in Fundamentalismus oder synkretistische From-

334, GK, D. 4,21-22/n.104-105 (Dekrete, 426).

2% Vgl. Exerzitienbuch, n. 322 (Drei Hauptgriinde, warum wir uns trostlos finden); s. auch Jo-
hannes Paul II., Apostolisches Schreiben ,,Novo Millennio Ineunte® zum Abschluss des
Grofien Jubildums des Jahres 2000 (6. Januar 2001), n. 27 iiber die Gotteserfahrung der Ka-
tharina von Siena und Therese von Lisieux (= VAS; Hf. 150, 25); s. auch den Hinweis auf Jo-
hannes vom Kreuz und Theresa von Avila (a.a.O., n. 33; S. 32).

» Vgl. a.a.0., n. 365: ,,... indem wir glauben, dass zwischen Christus, unserem Herrn, dem
Bréautigam, und der Kirche, seiner Braut, der gleiche Geist ist, der uns leitet und lenkt zum
Heil unserer Seelen.” (ed. P. Knauer. Graz 31988, 152).

*Vel. 34. GK, D. 5,6/n.134 (Dekrete, 434).



Peter-Hans Kolvenbach 330

migkeitsformen ab. Papst Johannes Paul II. hat den Jesuitenorden mehrfach
aufgefordert, dem interreligiosen Dialog eine apostolische Prioritét fiir das
dritte Jahrtausend zu geben.” Die grofle Herausforderung wird es sein, die
heute notwendige Wertschitzung fiir die spirituellen Erfahrungen anderer
Religionen mit einer soliden Verwurzelung in der eigenen Tradition zu ver-
binden. Fiir ,,Geist und Leben‘ wiirde dies unter anderem bedeuten, ein neu-
es christliches Selbstbewusststein zu vermitteln, das in der Lage ist, den
interreligiosen Dialog und die Verkiindigung des Evangeliums nicht als
unvereinbare Gegensitze zu betrachten.?

In diesem Zusammenhang wire es wichtig, die Eigenart der ,,personalen
Mystik* verstédrkt im Hinblick auf die Praxis herauszuarbeiten und Wege fiir
eine Erneuerung der christlichen Meditation aufzuzeigen, die nicht nur auf
kleine Gruppen beschrinkt bleibt. Denn ein ,,Dialog der religiosen Erfah-
rung® ist nur dann fruchtbar, wenn eine grofle Zahl von Christen nicht nur
intellektuell, sondern auch praktisch in der eigenen Tradition verwurzelt ist.
Das heil3t, es kidme darauf an, die Christuswirklichkeit nicht nur theo-
logisch, sondern mehr noch spirituell-praktisch zu den verschiedenen reli-
giosen Traditionen in Beziehung zu setzen. Dies ist aber nur moglich, wenn
zugleich der eigene Glaube durch eine vertiefte Betrachtung der ,,Mysteria
Jesu Christi gestirkt wird.”

Eine vordringliche Aufgabe wire, noch genauer zu klédren, auf welche
Weise tatsichlich einzelne stliche Ubungsweisen in die christliche Spiritu-
alitét integrierbar sind. Allgemeine Leitlinien zur Orientierung in der Praxis
finden sich z.B. in dem, was die Glaubenskongregation iiber die christliche
Meditation veroffentlicht hat.’® Hierbei wire es hilfreich, die bisher ge-
machten Erfahrungen mit Integrationsversuchen zu sammeln und auszu-
werten, um besser zu sehen, inwieweit eine personliche Vertiefung des Ge-

Vel. 34. GK, D. 5,3/n.130 (Dekrete, 432).

2 Vgl. 34. GK, D. 5,7/n.135 (Dekrete, 435); ,,Novo Millennio Ineunte“, n. 56: ,Der Dialog
kann jedoch nicht auf religiosen Indifferentismus gegriindet sein. So haben wir Christen die
Pflicht, ihn so zu entwickeln, dass wir das volle Zeugnis der Hoffnung, die uns erfiillt (vgl. 1
Petr. 3,15), vortragen. Wir brauchen uns nicht zu fiirchten, dass das eine Beleidigung fiir die
Identitdt des anderen sein konnte, was frohe Verkiindigung eines Geschenkes ist: eines Ge-
schenkes, das fiir alle bestimmt ist und allen mit grofter Achtung der Freiheit eines jeden an-
geboten werden soll.“ (= a.a.0., 51).

» Vgl. 34. GK, D. 5,9ff./n.138ff. (Dekrete, 437-438); Exerzitienbuch, n. 261-312 (Die Ge-
heimnisse des Leben Christi, unseres Herrn).

30 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Uber einige Aspekte der christlichen Meditation
(15.10.1989); etwa n. 3: ,,In der Kirche muss das berechtigte Erforschen neuer Methoden der
Meditation sich immer vor Augen halten, dass ein echt christliches Gebet wesentlich die Be-
gegnung zweier Freiheiten ist, der unendlichen Freiheit Gottes mit der begrenzten des Men-
schen.” (= VAS; Hf. 95, 6); s. dazu auch Exerzitienbuch, n. 5; 23; 98; 183; 234; 231; 237 u.
258.



Spiritualitét als apostolische Aufgabe 331

betslebens und auch eine Bereicherung der kirchlichen Gemeinschaft statt-
gefunden hat (Communio-Aspekt).

Ferner scheint es mir wichtig, neue Formen von Geistlichen Ubungen zu
entwickeln, die einerseits fiir Menschen geeignet sind, die iiberhaupt noch
nicht oder kaum mit der christlichen Botschaft in Beriihrung gekommen
sind, und andererseits Wege zu suchen, die kontemplative Tradition stdrker
in die Dynamik der Einzelexerzitien zu integrieren.

Angesichts unserer geringen Krifte im Vergleich zu den genannten Her-
ausforderungen kommt es letztlich einzig und allein auf ein unerschiitterli-
ches Gottvertrauen an, namlich dass wir unseren Dienst im wesentlichen als
zeichenhaften und selbstlosen Einsatz fiir ,,Glaube und Gerechtigkeit* um
Christi und der Menschen willen verstehen, damit wir nicht selbst der
falschen Utopie der Machbarkeit verfallen.

Den radikalen Bruch, der sich zwischen abendlindischer Kultur und dem
Evangelium gegenwirtig ereignet — Papst Paul VI. sprach vom ,,.Drama un-
serer Zeitepoche* — , konnen wir nicht aus eigner Kraft riickgidngig machen
oder heilen.’! Dieser Prozess scheint sogar eine geschichtliche Notwendig-
keit zu beinhalten, um den Menschen neu fiir Gottes Kommen zu bereiten.
Wir sollten ihn ohne falschen Illusionen, aber auch ohne jede Resignation
als eine Liuterung im Glauben annehmen.

Spiritualitit der Gemeinschaft

Haben wir also den Mut, machen wir auch anderen Mut, den heutigen Her-
ausforderungen klar ins Auge zu schauen. Johannes Paul II. hat in seinem
Schreiben zum Abschluss des Jubildumsjahres 2000 die entscheidende Ge-
wissensfrage gestellt: ,,Wie kdnnen wir uns abseits halten angesichts eines
voraussichtlichen 6kologischen Zusammenbruchs, der weite Gebiete des
Planeten unwirtlich und menschenfeindlich macht?*32 Diese reale Gefahr ist
gewiss mehr als nur das Ergebnis kollektiver Unvernunft, sie ist vielmehr ei-
ne Folge der strukturellen Ungerechtigkeit und ein eindringliches Symbol
fiir die Siindhaftigkeit des Menschen, mit anderen Worten: Zeichen fiir die
radikale Erlosungsbediirftigkeit unserer menschlichen Existenz.

Trotz aller Ungerechtigkeiten und Probleme gibt es aber ein groBes Hoff-
nungszeichen, das alle Volker umfasst: ,,In der ganzen Welt wichst der Sinn

31 Apostolisches Schreiben ,,Evangelii nuntiandi“ iiber die Evangelisierung in der Welt von
heute (8.12.1975), n. 20 (= VAS; Hf. 2, 16); s. auch 34. GK, D. 4,2/n.76 (Dekrete, 417).

32 Novo Millennio Ineunte*, n. 51 (= a.a.0., 47); s. auch Die deutschen Bischofe, Handeln
fiir die Zukunft der Schopfung (22.10.1998), n. 151-189 iiber die spirituellen Grundlagen des
Umweltengagements (= Erkldrungen der Kommissionen; Hf. 19, 75-92).



Peter-Hans Kolvenbach 332

fiir die solidarische Verbundenheit der Menschheitsfamilie.*3? Eine positive
Entwicklung, die auf besondere Weise auch in der Kirche selbst ihre Ent-
sprechung findet. So stellt der Papst in seinem Schreiben ein geistliches Pro-
gramm auf, dessen pastorale Weisungen eine ,,Spiritualitidt der Gemein-
schaft” begriinden. Das Fundament ist Christus: ,,Nein, keine Formel wird
uns retten, sondern eine Person, und die Gewissheit, die sie uns ins Herz
spricht: Ich bin bei euch!* ** Diese Wirklichkeit entfaltet sich heute als eine
personale Dynamik, in der sich der Glaube des Einzelnen und das Leben der
Kirche verstirkt gegenseitig bedingen und vertiefen.

Damit die Kirche als ,,Gemeinschaft® (koinonia, communio), welche der
Liebe des dreifaltigen Gottes entspringt, und als ,,Sakrament®, d.h. als ,,Zei-
chen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit
der ganzen Menschheit® offenbar wird, ist sie immer mehr auf das Glau-
benszeugnis eines jeden Christen angewiesen.*® Und umgekehrt bedarf jeder
Glaubende, um seine Berufung zur Vollkommenheit entfalten zu kénnen —
»angesichts der zahlreichen Priifungen, vor die die heutige Welt den Glau-
ben stellt“ —, immer mehr einer lebendigen Gemeinschaft, die ihn geistlich
formt und auf seinem Weg begleitet.’* Um die Kirche zu einer ,,Schule der
Gemeinschaft® zu machen, die den Einzelnen im Glauben bestiarkt und zur
universellen Liebe beféhigt, ist es zuerst notwendig, das innere Gespiir fiir
eine solche Spiritualitdt zu wecken.”” Thre geistliche Grunderfahrung be-
schreibt der Papst folgendermalien:

wSpiritualitidt der Gemeinschaft bedeutet vor allem, den Blick des Her-
zens auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit zu lenken, das in uns wohnt und
dessen Licht auch auf dem Angesichts der Briider und Schwestern im Glau-
ben in der tiefen Einheit des mystischen Leibes zu erkennen, d.h. es geht um
,einen, der zur mir gehort, damit ich seine Freuden und seine Leiden teilen,

333, GK, D. 1,36 (Dekrete, 355); vgl. auch ,,Novo Millennio Ineunte*, n. 40/50, wo das
,Bemiihen um die Evangelisierung® und die ,,Tradition der Nichstenliebe* in den globalen
Zusammenhang gestellt wird (a.a.O., 36/46-47).

#  Novo Millennio Ineunte“, n. 29 (S. 27); vgl. auch Mt. 28,20.

$Vgl. a.a.0.,n.42 (S. 39); II. Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution iiber die Kir-
che ,,Lumen gentium*“, n. 1. Das Konzil beschreibt das Mysterium der Kirche als ,,commu-
nio*, namlich als Beziehungseinheit, welche die Zusammengehorigkeit der Gemeinschaft mit
Gott und die der Menschen untereinander betont; s. auch 34. GK, D. 11,6-8/n.303-305 (De-
krete, 491-492).

% Vgl. ,,Novo Millennio Ineunte*, n. 34 (S. 32); s. auch n. 30; 43 (S. 29; 39) u. 32 GK, D.
11,18/n. 216 iiber die Bedeutung der Gemeinschaft fiir die Forderung der Spiritualitit des
Einzelnen (Dekrete, 271). Eine Konsequenz aus der Communio-Theologie ist die erneuerte
Einsicht, dass alle Gldubigen zur Heiligkeit berufen sind; vgl. ,,Lumen gentium*, n. 40: ,,Al-
le Christgldubigen jeglichen Standes oder Ranges sind zur Fiille des christlichen Lebens zur
vollkommenen Liebe berufen.*; s. auch Mt 5,48; Joh 13,34 o. Eph 5,3.

Vel. ,Novo Millennio Ineunte, n. 43 (S. 39).



Spiritualitét als apostolische Aufgabe 333

seine Wiinsche erahnen und mich seiner Bediirfnisse annehmen und ihm
schlieBlich echte, tiefe Freundschaft anbieten kann.*3

Einige pastorale Weisungen, die sich daraus ergeben, beriihren unmittel-
bar den Aufgabenbereich von ,,Geist und Leben*. So gilt es, das verbreitete
»Bediirfnis nach Spiritualitidt bzw. neue ,,Gebetsbediirfnis* aufzugreifen
und eine ,,Kunst des Gebets* zu vermitteln, welche die ,,mystische Traditi-
on“ der Kirche moglichst vielen Christen erschlieft.* Konkret sieht der
Papst eine wichtige Aufgabe darin, dass unsere christlichen Gemeinden
,echte Schulen des Gebets” werden, die eine Kultur der Liebe verwirkli-
chen: ,,Deshalb muss die Gebetserziehung auf irgendeine Weise zu einem
bedeutsamen Punkt jeder Pastoralplanung werden.

Die weiteren Anliegen des Papstes, die damit zusammenhéngen, bewir-
ken — im Unterschied zu dem oft individualistischen Interesse an religioser
Erfahrung — eine fruchtbare Integration dieses Bediirfnisses in das Leben
der Kirche. Eine zukiinftige Gebetspiddagogik miisste sich intensiver mit der
Feier der Liturgie, dem Lesen der Heiligen Schrift, einer radikal vertieften
Verkiindigung, einem missionarischen Engagement, Bemiihen um oku-
menische Gemeinschaft und einer konkreten Liebe zu jedem Menschen
verbinden, besonders zu den Armen. Dadurch wiirde das Geheimnis der
kirchlichen Gemeinschaft (mystischer Leib Christi) und die ,,christliche
Einfiihlungskraft™ (universelle Ndchstenliebe) das Glaubensbewusstsein
neu beleben und eine liberzeugende Strahlkraft gewinnen.

So sind wir dazu herausgefordert, uns dem Geist nach, aber auch im Le-
ben zum ,,Nichsten des Leidenden*! zu machen. Dass wir dem anderen bei-
stehen, indem wir materielle und geistige Giiter teilen. Und dass wir teilen,
weil wir — das ,,Antlitz des Auferstandenen‘ betrachtend — solidarisch im
Leiden an Gottes Unbegreiflichkeit sind.** Gelingt es uns, dort, wo wir ar-
beiten, ein neues Gottvertrauen zu wecken, dann ist schon viel geschehen.
Es gibt heute keinen menschlicheren Dienst als die gottliche Gegenwart
selbstlos zu bezeugen: ,,Das Licht leuchtet in der Finsternis“ (Joh 1,5).*

¥ A.a.0.,n. 43 (S. 40); vgl. auch 32. GK, D. 11,14/n.212: ,,... unser Gemeinschaftsleben soll
darauf ausgerichtet sein, dass wir nicht nur in der gemeinsamen apostolischen Arbeit zusam-
menarbeiten, sondern echte Briider und Freunde in Christus sind.* (Dekrete, 269) u. 34. GK,
D. 2,9/n. 34: ,,,,Freunde des Herrn* zu sein bedeutet also ,,Freunde der Armen‘“zu sein“ (S.
403); s. dazu Mt 18,20 u. 25,35ff.

¥ Vel. a.a.0., n. 32-34 (S. 30-33).

40°A.a.0.,n.34(S.32).

4'A.a.0.,n. 50 (S. 46-47).

“Vgl. a.a.0.,n. 28 (S. 26).

4 Vgl. Johannes Paul II, Enzyklika ,,Redemptoris Missio*. Uber die fortdauernde Giiltigkeit
des missionarischen Auftrages (7.12.1990), n. 42: ,,Der Mensch unserer Zeit glaubt mehr den
Zeugen als den Lehrern, mehr der Erfahrung als der Lehre, mehr dem Leben und den Taten als
den Theorien. Das Zeugnis des christlichen Lebens ist die erste und unersetzliche Form der



Peter-Hans Kolvenbach 334

In diesem Sinne wiinsche ich Thnen, liebe Mitbriider, und allen Autorin-
nen und Autoren bei der Bewiltigung der zukiinftigen Aufgaben apostoli-
schen Eifer, die Gabe geistlicher Unterscheidung und vor allem Gottes rei-
chen Segen. Dass es IThnen mit seiner Hilfe immer mehr gelingen moge, den
heutigen Menschen in den eigentlichen Kern der christlichen Spiritualitét
einzufiihren, in dem aller Trost und Lebenssinn beschlossen liegt — die
Hingabe an Christus, unseren Freund und Herrn.* Diese hat uns Ignatius im
Exerzitienbuch auf unnachahmliche Weise im ,,Suscipe* nahegebracht:

,»Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedichtnis,
meinen Verstand und meinen ganzen Willen, all mein Haben und mein Be-
sitzen. Thr habt es mir gegeben; euch, Herr, gebe ich es zuriick. Alles ist
euer, verfiigt nach eurem ganzen Willen. Gebt mir eure Liebe und Gnade,
denn diese geniigt mir.“%

Rom, am 27. April 2002 Fest des HI. Petrus Canisius

Dt Koo ikt

/

Mission. [...] Die erste Form des Zeugnisses ist das Leben des Missionars, der christlichen Fa-
milie und der kirchlichen Gemeinschaft.” (= VAS; Hf. 100, 45). Zur Wechselbeziehung zwi-
schen individueller und gemeinschaftlicher Spiritualitit vgl. auch 32. GK, D. 11 Weisungen
fiir das geistliche Leben und das Gemeinschaftsleben, besonders n. 213 iiber die ,,Gemein-
schaft* als Zeugnis fiir die ,,Gegenwart Gottes unter den Menschen* (Dekrete, 269).

“Vgl. Geistliche Ubungen, n. 224: , Das Amt zu trosten anschauen, das Christus, unser Herr,
bringt, und dabei vergleichen, wie Freunde einander zu trosten pflegen.” (ed. P. Knauer. Graz
31988, 96). Diese Formulierung ist vielleicht die am meisten bezeichnende fiir das den Exer-
zitien zugrunde liegende Menschenbild.

+ A.a.0., n. 234 (S. 100).





