
Missionarisch Kirche sein 
Angesichts der gegenwärtigen kulturellen und kirchlichen Entwicklung

Medard Kehl, Frankfurt

I. Neuere Anstöße des kirchlichen Lehramtes zu diesem Thema

Den Titel meines Beitrages habe ich einem Rundschreiben der deutschen
Bischöfe vom 26. November 2000 entnommen, das von der Pastoralkom-
mission der Bischofskonferenz erarbeitet worden ist: „Zeit zur Aussaat“ –
Missionarisch Kirche sein. Ein sehr empfehlenswerter Text! Genau 25 Jah-
re nach dem inzwischen schon klassischen Basistext zum Thema Mission
und Evangelisierung, nämlich der Enzyklika Pauls VI. „Evangelii nuntian-
di“, und in ausdrücklichem Rückbezug auf ihre Grundaussagen und ihren
Aufbau greift das Bischofswort das Thema der missionarischen Sendung
der Kirche unter den gegenwärtigen Bedingungen unserer mitteleuropäi-
schen Kultur sehr offensiv und kreativ auf. So schreibt Kardinal Karl Leh-
mann am Anfang seines Geleitwortes: „Ein Grundwort kirchlichen Lebens
kehrt zurück: Mission. Lange Zeit verdrängt, vielleicht sogar verdächtigt,
oftmals verschwiegen, gewinnt es neu an Bedeutung.“1 Mission – ein
Grundwort kirchlichen Lebens, weil es eben Grundvollzug von Kirche über-
haupt ist, sowohl der Universalkirche wie auch der Einzelkirchen vor Ort,
gleich unter welchen kulturellen und gesellschaftlichen Bedingungen auch
immer. „Communio und Missio, Gemeinschaft und Sendung sind immer die
zwei Seiten ein und derselben Medaille“;2 sie bedingen und befruchten sich
gegenseitig. Missionarisch-Kirche-Sein bezieht sich in diesem Rundschrei-
ben (und auch in meinem Beitrag) also v.a. auf die Sendung unserer Orts-
kirchen im und für den deutschsprachigen Kulturraum.

Die deutschen Bischöfe greifen in ihrem Hirtenwort das gleiche Anliegen
auf, das die französischen Bischöfe bereits 1996 in ihrem berühmten „Brief
an die Katholiken Frankreichs“ unter dem Titel formulierten: „Den Glauben
anbieten in der heutigen Gesellschaft“.3 „Proposer la foi“ – den Glauben
selbstbewusst und demütig zugleich der gesellschaftlichen Öffentlichkeit
anbieten oder vorschlagen als einen Weg, auf dem die persönliche und ge-

1 Die Deutschen Bischöfe, Nr. 68: „Zeit zur Aussaat“ – Missionarisch Kirche sein
(26. 11. 2000), Bonn 2000, 5.
2 A.a.O. 6.
3 Stimmen der Weltkirche, Nr. 37: Den Glauben anbieten in der heutigen Gesellschaft. Brief
an die Katholiken Frankreichs, 1996 (11. 06. 2000), Bonn 2000.

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 335



sellschaftliche Suche nach einem menschlich erfüllten Leben zum Ziel
kommen kann. Unter dieser Leitperspektive wird nicht nur die Situation der
Kirche in Frankreich kurz umrissen, sondern auch der Kerngehalt des christ-
lichen Glaubens (ähnlich wie in der Konzilskonstitution „Die Kirche in der
Welt von heute“) in einer sehr ansprechenden und einladenden Sprache ent-
faltet. Der Brief bietet also bereits ein Modell dafür, wie sich die Bischöfe
das „Den-Glauben-Vorschlagen“ denken. Das deutsche Schreiben ist nicht
so ausführlich; ihm geht es mehr darum, die Christen und ihre Gemeinden
überhaupt zu missionarischem Bewußtsein neu zu ermutigen und mögliche
Ansätze heutiger missionarischer Verkündigung hierzulande aufzuzeigen. 

Ich möchte jetzt nicht die beiden Rundschreiben im einzelnen vorstellen
oder kommentieren. Am Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen sollen
vielmehr eine Feststellung und eine Vision stehen, die Bischof Joachim
Wanke aus Erfurt in seinem dem deutschen Rundschreiben beigefügten
Brief über den Missionsauftrag der Kirche für Deutschland formuliert hat.
Zunächst seine Feststellung: „Unserer katholischen Kirche in Deutschland
fehlt etwas. Es ist nicht das Geld. Es sind auch nicht die Gläubigen. Unserer
katholischen Kirche in Deutschland fehlt die Überzeugung, neue Christen
gewinnen zu können. Das ist derzeit ihr schwerster Mangel. In unseren Ge-
meinden, bis in deren Kernbereich hinein, besteht die Ansicht, daß Mission
etwas für Afrika oder Asien sei, nicht aber für Hamburg, München, Leipzig
oder Berlin. Im Normalfall vertrauen wir als Mittel der ›Christenvermeh-
rung‹ auf die Taufe der Kleinstkinder,“ die aber meist nicht „nachhaltig“
Christen werden.4 Soweit die Feststellung von Bischof Wanke.

Ich bin nicht sicher, ob sie generell so zutrifft. Zweifellos lässt sich in un-
serer Kirche keine Aufbruchstimmung oder gar eine Expansionsbewegung
feststellen. Das ist auch verständlich; denn wir brauchen im Augenblick in
unserer pastoralen Verkündigung sehr viel Kraft dafür, um die Folgen der
vehement voranschreitenden Auflösung des sogenannten „Milieukatholizis-
mus“ zu verarbeiten; also jener Sozialform von Kirche, die seit der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts bis vor etwa 35 Jahren noch wie eine feste Trutz-
burg mitten in der Moderne erschien, die weder durch eine Zeitströmung
wie den Nationalsozialismus noch durch den Weltkrieg und die gesell-
schaftliche Neuordnung nach dem Krieg ernstlich in Gefahr geraten konnte,
sondern eher noch gestärkt daraus hervorging. Diese feste Burg wird aber
nun im Zuge des sog. Modernisierungsschubs unserer Gesellschaft und Kul-
tur seit Ende der 60er Jahre erbarmungslos geschleift. Angesichts dieses
viele Christen sehr verunsichernden Wandels der Kirchenerfahrung mit der
Aussicht, in absehbarer Zeit zu einer kulturell marginalen Minderheit zu

Medard Kehl 336

4 A.a.O. 35.

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 336



werden, dünken mir die missionarischen Bemühungen unserer Kirche um
neue Christen (ob jung oder alt, ob als Kleinstkinder getauft oder nicht, was
ja sehr häufig für den gelebten Glauben keinen Unterschied mehr bedeutet),
gar nicht so unterentwickelt zu sein. Ich denke etwa an die Versuche, das
steinige Terrain der Firmkatechese oder des Religionsunterrichtes mit Ge-
duld und Phantasie immer wieder neu zu beackern; Ähnliches gilt auch für
die kirchliche Jugendarbeit, die Erwachsenenbildung, die neuen Initiativen
der sog. „City-Pastoral“ oder der Medienarbeit. Das alles sind ja eindeutig
Missionsfelder, in denen sehr viele Christen aktiv tätig sind, um getaufte
oder ungetaufte Zeitgenossen zu nachhaltigem Christsein zu bewegen, oft
leider mit geringem Erfolg.

Nun, das alles wird Bischof Wanke sicher nicht leugnen. Ich denke, er
möchte mit seiner provozierenden Behauptung das Nachdenken darüber an-
stoßen, wie weit die tiefgreifende Veränderung gerade hinsichtlich der
„Weitergabe des Glaubens“ an kommende Generationen oder generell an
Nichtchristen schon ins allgemeine Bewusstsein der Gläubigen gedrungen
ist oder ob wir nicht noch viel zu sehr am Alten hängen. Die französischen
Bischöfe bringen diese Veränderung so auf den Punkt: „Vom Erbe zum An-
gebot“ (S. 29). Kinder, Jugendliche und Erwachsene wachsen eben nicht
mehr in ein von Eltern, Großeltern und dem ganzen Milieu selbstverständ-
lich übernommenes christliches Erbe hinein. Der Glaube wird heute gene-
rell für alle Alters- und Bildungsstufen als eine Sache der persönlichen Ent-
scheidung und freien Aneignung verstanden.

Darum ringen die Kirchen Westeuropas auch seit langem – oft sicher rat-
los, aber keineswegs heillos – mit der Frage: Wie sollen wir mit dieser ver-
änderten, in etwa der vorkonstantinischen Ära des christlichen Glaubens
vergleichbaren Situation der Verkündigung angemessen umgehen? Hier for-
muliert Bischof Wanke sein Vision: „Ich habe die Vision einer Kirche, die
sich darauf einstellt, wieder neue Christen willkommen zu heißen.“5 Er spielt
in seinen Ausführungen auf die wachsende Bedeutung und Zahl der Er-
wachsenentaufe und des Erwachsenenkatechumenates an, wo Menschen
nach dem „Eingang“ fragen, der in die Kirche und in den Glauben hinein-
führt: „Es ist entscheidend, wen sie in diesem Eingangsbereich treffen. Es
wird wichtiger werden als bisher, wie sie dort empfangen werden“ (ebd.).
Hier setzt für ihn „Mission“ ein, nämlich das „Weitersagen, was für mich
selbst geistlicher Lebensreichtum geworden ist“ und dies – im Sinn von
„Evangelisierung“ – „auf die Quelle zurückführen, die diesen Reichtum im-
mer neu speist; auf das Evangelium, letztlich auf Jesus Christus selbst und
meine Lebensgemeinschaft mit ihm.“6

Missionarisch Kirche sein 337

5 A.a.O. 36.
6 A.a.O. 37.

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 337



Die Wege, die nach Bischof Wanke für das Erstarken eines solchen mis-
sionarischen Glaubens- und Kirchenbewußtseins hier bei uns zu gehen sind,
fasst er in drei Vorschlägen zusammen: 
1. „Neu entdecken, dass der Glaubensweg in der Nachfolge Jesu freisetzt,

das Leben reich macht“ (was v.a. im offenen Mitteilen persönlicher Le-
bens- und Glaubenserfahrungen geschehen kann).

2. „Häufiger, selbstverständlicher und mit ,demütigem Selbstbewußtsein‘
von Gott zu anderen sprechen“ (also den Mut aufbringen, die heute kul-
turell verordnete Intimisierung und Tabuisierung der persönlichen reli-
giösen Erfahrung zu durchbrechen).

3. „Die Vision des ,Festes‘, zu dem Gott uns alle einladen will. Wir brau-
chen die Vision Jesu vom Gottesreich, das schon hier und jetzt mitten un-
ter uns da ist“ (d.h. in unserer Pastoral durchgehend eine Kultur des
freundlichen Einladens, Willkommenheißens und der Zuwendung ent-
wickeln).

Ich finde diese Vorschläge von Bischof Joachim Wanke und seine zugrunde
liegende Vision außerordentlich bedenkenswert und kann ihnen voll und
ganz zustimmen. An sie anknüpfend möchte ich hier noch einige weitere
Gesichtspunkte zum Thema „Missionarisch Kirche sein“ zur Sprache brin-
gen.

II. Eine These zur theologischen und pastoralen Strategie 
eines missionarischen Umgangs mit der gegenwärtigen Glaubens-
situation

Die Grundlage meiner These bietet ein zentraler Kirchenbegriff des II. Vati-
kanischen Konzils, in dem Kirche als das „universale Sakrament des Heils“
bezeichnet wird. Darin hat das Konzil sein Verständnis von missionari-
schem Kirchesein in eine ekklesiologische Kurzformel gebracht. Auf der
Basis dieses Kirchenbegriffs möchte ich folgende These vertreten: 

Realistisch und auch zukunftsträchtig scheint mir jene Praxis einer Ver-
kündigung des Glaubens zu sein, die in einem konstruktiven und zugleich
kritischen Zusammenspiel von zwei pastoralen Grundimpulsen besteht, die
heute in einer wachsenden Spannung zueinander stehen, die sich aber den-
noch gegenseitig brauchen, und zwar um sowohl die Universalität des Heils-
willens Gottes wie auch die Partikularität des von Gott gewählten Heilsmit-
tels Kirche glaubwürdig darzustellen. Darin liegt die systematische Essenz
des genannten konziliaren Kirchenbegriffs: Die unbegrenzte Weite des uni-
versalen Heilswillens Gottes und die greifbare Gestalt des Heilsmittels Kir-
che gleichermaßen theologisch zu gewichten und aneinander zu binden.

Medard Kehl 338

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 338



Darin hat auch missionarische Glaubensverkündigung ihren Grund: allen
den Heilswillen Gottes zu vermitteln und dabei zugleich die Kirche, das In-
strument des Heilswillens Gottes, aufzubauen. 

Die französischen Bischöfe bezeichnen in ihrem Brief diese beiden
Grundimpulse nach einer Formulierung von Madeleine Delbrêl als „Missi-
on mit Breitenwirkung“ und „Mission der Dichte“.7 Unter den hier bei uns
gegebenen kulturellen und gesellschaftlichen Bedingungen des Glaubens
könnte man diese beiden Grundweisen kirchlicher Verkündigung vielleicht
so beschreiben:

1. „Mission mit Breitenwirkung“ 

Die eine Stoßrichtung zielt darauf, dass der christliche Glaube und das dar-
in wurzelnde christliche Ethos in vielfältiger und sehr gestufter Weise in un-
serer Kultur präsent bleibt; sicher längst nicht mehr so prägend wie in den
vergangenen Epochen, in denen Verkündigung unter ganz anderen kulturel-
len Voraussetzungen geschah: wie etwa im Mittelalter, das unter der Signa-
tur des Kultur und Kirche vereinenden „populus christianus“ stand; oder wie
in der Zeit zwischen Augsburger Religionsfrieden und Westfälischem Frie-
den, die dem Motto folgte „Cuius regio, eius religio“; oder wie in der Epo-
che nach dem Dreißigjährigen Krieg bis zur Säkularisierung, in der das Prin-
zip der unabänderlich festgeschriebenen, also auch durch einen Konfessi-
onswechsel des Herrschers nicht mehr zu verändernden Religions- und
Konfessionsgrenzen galt; oder schließlich wie in der Zeit vom 19. bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts, in der das Christentum sich weithin in der Ge-
stalt von relativ homogenen konfessionellen, subkulturell gut etablierten so-
zialen Milieus darstellte. In der gegenwärtigen Kultur, die seit Ende der 60er
Jahre des 20. Jahrhunderts Glauben und Religion ganz in die freie Entschei-
dungsmacht der Einzelnen rückt und damit die rechtlich schon lang gelten-
de Religionsfreiheit auch für die Individuen erst wirklich erfahrbar und rea-
lisierbar werden lässt, in einer solchen Kultur kann es einer „Mission mit
Breitenwirkung“ zunächst v.a. nur darum gehen, dass die Stimme des christ-
lichen Glaubens um des Wohles und der Würde der konkreten Menschen
willen, gerade der Schwächeren und der Opfer bestimmter gesellschaftli-
cher Entwicklungen, in ihrer humanisierenden Kraft so wirksam wie mög-
lich wahrgenommen wird. Dass also die christlichen Kirchen und ihre Bot-
schaft nicht völlig zu kulturellen Fremdkörpern werden und dann sehr
schnell im pluralistischen Selbstverständnis der modernen Kultur einfach in
die Sparte exotisch-esoterischer, aber gesellschaftlich harmloser, weil belie-

Missionarisch Kirche sein 339

7 Den Glauben anbieten, a.a.O. 83.

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 339



biger, religiöser und weltanschaulicher Bewegungen eingeordnet werden.
Dieser erste Grundimpuls unserer Verkündigung zielt vielmehr darauf, dass
die Kirchen als ernstzunehmende Gesprächspartner im öffentlichen Leben
der Gesellschaft und im Leben der einzelnen Glieder geachtet bleiben. Die
humanisierende Bedeutung einer solchen wechselseitigen Achtung zwi-
schen Kirche und Kultur erleben wir im Augenblick sehr deutlich in vielen
zentralen Fragen der Ethik, sei es in der Friedensfrage, in der Frage der wirt-
schaftlichen Globalisierung oder in der Frage der medizinischen Nutzung
der Gentechnologie usw. Bei dieser Präsenz des christlichen Ethos in unse-
rer Kultur kommt es nicht nur, vielleicht sogar nicht einmal vor allem auf die
große Zahl von Menschen an, die voll und ganz dahinterstehen, sondern viel
mehr noch auf den von uns gepflegten Stil einer kommunikativen Auseinan-
dersetzung, auf die Qualität der Argumente und auf die Glaubwürdigkeit der
Kirche, die sie vertritt, ob sie also dieses Ethos in ihrem eigenen institutio-
nellen Rahmen realisiert. Als Beispiel sei nur die relativ kleine katholische
Kirche in Schweden genannt, die dennoch durch ihre kompetente Mitspra-
che in sehr vielen kulturell bedeutsamen Fragen ein hohes Ansehen genießt. 

Dieser bei uns in Deutschland zweifellos stark ausgeprägte pastorale
Grundimpuls einer „Mission mit Breitenwirkung“ hat in den letzten Jahr-
zehnten deutlicher zu einer Sozialform von Kirche geführt, die religionsso-
ziologisch unter dem Begriff „Kirche als religiöse Dienstleistungsgesell-
schaft“ gefaßt wird.8 Dieser uns nicht sehr genehm klingende Begriff um-
schreibt sehr präzise das kulturell heute dominante, auch von den etwa 15%
aktiven und den etwa 85% inaktiven katholischen Christen geteilte Kirchen-
verständnis. D.h. die Kirche gewinnt ihren gesellschaftlich akzeptierten
Sinn durch ihre „kulturelle Diakonie“, durch ihren Dienst an den Menschen
dieser Kultur in den Bereichen religiöser, ethischer, diakonischer und
pädagogischer Bedürfnisse. 

Diese kulturell akzeptierte Sozialform von Kirche und ihre Weise missio-
narischer Verkündigung steht jedoch innerkirchlich unter einem wachsen-
den Legitimationsdruck, nicht nur im Bereich der Sakramentenpastoral, wo
ihre Ambivalenz wohl am härtesten spürbar wird. Denn das Unbehagen an
einem Christentum, das sein ureigenes Profil verliert, das sich mehr und
mehr den allgemeinen Erwartungen an Religion anpasst, das sich kulturell
vereinnahmen lässt und so allmählich mit allen möglichen religiösen und
weltanschaulichen Vorstellungen einer „civil religion“ „verwechselbar“
wird, dieses Unbehagen wird stärker. Gerade die häufige kirchenamtliche
Thematisierung des missionarischen Auftrages der Kirche und einer not-

Medard Kehl 340

8 Vl. dazu M. Kehl, Kirche als „Dienstleistungsorganisation“?, in: St.d.Z. 126/2000,
389–400.

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 340



wendigen „Neuevangelisierung“ Europas hat durchaus auch ihren Grund in
diesem verbreiteten Unbehagen. Ein solches Christentum scheint eben doch
viel zu wenig missionarisch zu sein. Auch der Erfolg der (von Karl Barth
und seinem Gegensatz zwischen Glaube und Religion inspirierten) Streit-
schrift des Theologen Thomas Ruster „Der verwechselbare Gott“9 ist z.T. si-
cher von daher zu erklären. Dieses Unbehagen ist durchaus verständlich;
denn die Ambivalenz dieses kulturell dominierenden Bildes von Kirche und
kirchlicher Glaubensverkündigung ist schlechterdings nicht zu leugnen. Sie
besteht wohl v.a. darin, dass diese Form von Christ- und Kirchesein heute
nicht nur als der Normalfall angesehen wird, sondern auch mehr oder weni-
ger ausdrücklich von den meisten Christen mit einem normativen Anspruch
versehen wird. Das heißt: So und nicht anders soll Kirche sein! Die Folgen
dieser Umkehrung der Normierungsinstanz für Christ- und Kirchesein sind
auf Dauer existenzgefährdend für die Kirche. Denn erstens gerät sie in ihrer
ganzen Pastoral und Verkündigung tatsächlich immer mehr unter einen
sogartigen Anpassungsdruck an das normale Verständnisniveau ihres kirchli-
chen Umfeldes: Das, was allgemein plausibel ist, droht zum obersten Maßstab
dessen zu werden, was als christlicher Glaube und kirchliche Praxis akzeptiert
wird, selbst schon in Kreisen derer, die aktiv in der Glaubensverkündigung
tätig sind. So aber verliert diese zusehends an christlichem Profil.

Zweitens verhindert eine solche normativ behauptete Sicht der Kirche als
„religiöse Dienstleistungsgesellschaft“ mehr und mehr, dass sich das tra-
gende Subjekt kirchlichen Handelns angemessen regenerieren kann. Mit der
Anpassung der inhaltlichen Glaubensverkündigung geht auch eine wach-
sende personelle Ausdünnung an solchen Christen einher, die den Glauben
der Kirche integral teilen und aktiv ihr Leben, ihre Sendung mittragen.

Wie ist kirchlicherseits auf diese Ambivalenz zu reagieren? Meines Er-
achtens ist ihr auf Dauer wirksam nicht zu begegnen durch eine rein negati-
ve Beurteilung dieser Kirchenrealität und damit durch eine radikale theolo-
gische und praktische Absage an dieses Kirchenbild. Denn der Preis der so
gesuchten Eindeutigkeit ist in der Regel eine schlichte Vereinfachung, die
weder der komplexen geschichtlichen Situation des Glaubens in unserer
westeuropäischen Kultur gerecht wird noch der Tradition der christlichen
Glaubensverkündigung selbst; denn diese hat vom 2. Jahrhundert an, also
längst vor Konstantin, die verstehbare Vermittlung von Vernunft und Glau-
be, von Natur und Gnade, von Philosophie und Theologie, von Schöpfung
und Erlösung gesucht. Diese unaufhebbare Spannung ist der eigentliche
theologische Kern der heutigen Diskussion um den zukünftigen Weg der

Missionarisch Kirche sein 341

9 QD 181, Freiburg 2000; vgl. dazu die Besprechung von M. Bongardt, Unverwechselbares
Christsein?, in: HerKor 55/2001, 316–319.

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 341



kirchlichen Verkündigung. Das II. Vatikanische Konzil und viele nach-
konziliaren Dokumente und theologischen Werke haben darum das Pro-
gramm einer sachgerechten „Inkulturation“ des Glaubens immer wieder
ausdrücklich bestätigt, eben weil es genuin christlich ist. Darum scheint ei-
ne zu pauschale und vereinfachende Kritik dieser Form von Kirche und
Glaubensverkündigung auf Dauer nicht sehr hilfreich zu sein. 

2. „Mission der Dichte“

Stattdessen möchte ich jetzt den zweiten Grundimpuls kirchlich-missionari-
scher Verkündigung ins Spiel bringen, den die französischen Bischöfe als
„Mission der Dichte“ (bzw. der Intensität) bezeichnen. Meine These läuft
darauf hinaus, den eben skizzierten ersten Grundimpuls viel stärker und be-
wusster als bisher an diesen zweiten Grundimpuls rückzubinden. In unsere
Glaubenssituation übersetzt könnte das heißen: Die Kirche und die kirchli-
che Verkündigung in all ihren Spielarten bedarf um ihrer gefährdeten Iden-
tität, um ihrer klarer erkennbaren Besonderheit willen deutlich mehr, als uns
in den letzten 30 Jahren noch bewusst war, jener Form von Glaubensver-
kündigung und Glaubensleben, wie sie in dem seit einigen Jahren wachsen-
den „Netzwerk“ oder Gefüge verschiedenster von mir so bezeichneter
„Glaubensmilieus“ gepflegt wird. Die deutschen Bischöfe sprechen in
ihrem Rundschreiben auch von „Biotopen des Glaubens“ (25). Gemeint
sind solche Gruppen, Gemeinden, Gemeinschaften, geistliche Bewegungen,
Initiativen (wie z.B. „Exerzitien im Alltag“ oder Wallfahrten), Gesprächs-
kreise, geistliche Zentren u.ä., die innerhalb oder neben unseren normalen
Pfarreien und Verbänden versuchen, den Glauben ausdrücklich zum Thema
zu machen (nicht nur intellektuell, sondern primär existentiell), ihn also mit
der eigenen Lebensgeschichte zu vermitteln, sich ihn persönlich und ge-
meinsam in seiner integralen Gestalt anzueignen, in ihm miteinander und
aneinander zu wachsen, sich darüber auszutauschen, ihn auch ausdrücklich
an andere weiterzuvermitteln – durch das Zeugnis des Glaubens und des
Wortes. Diese „Glaubensmilieus“ bilden allmählich eine auch öffentlich er-
kennbare Sozialform von Kirche, die zur dominierenden Sozialform der Kir-
che als „religiöser Dienstleistungsgesellschaft“ keine prinzipielle Alternati-
ve, wohl aber ein wirksames Gegengewicht entwickeln kann und muss, um
so deren Ambivalenzen in etwa aufzufangen und abzumildern. Hier wächst
etwas heran, was ich als kirchliche „Eigenkultur“ bezeichnen möchte, die
sich nicht als „Gegenkultur“ zur Moderne verstehen darf, sondern aus der
Mitte des christlichen Glaubens und seiner Tradition heraus in eine kon-
struktiv-kritische Kommunikation mit der Moderne und auch dem moder-
nen Kirchenbild treten muss. 

Medard Kehl 342

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 342



Aber weil auf dieser Erde außer unserem Herrn und seiner Mutter nichts
von dem Verhängnis der Erbsünde verschont bleibt, ist auch diese hoff-
nungsvolle Form von Kirche-Sein, in der der missionarische Charakter des
Glaubens viel ausdrücklicher in Erscheinung tritt und die darum heute auch
kirchenamtlich sehr gefördert wird, nicht von gefährdenden Ambivalenzen
frei. Als Stichworte seien nur kurz genannt: elitäres Gruppenbewusstsein,
theologische Engführungen, integralistische oder gar fundamentalistische
Tendenzen, Kulturpessimismus, Nischenkultur u.a. Darum meine These:
Beide Grundimpulse einer missionarischen Verkündigung, die den christli-
chen Glauben sowohl in die Tiefe als auch in die Weite vermitteln wollen,
brauchen einander. Gerade im kritisch-konstruktiven Zusammenwirken bei-
der Stoßrichtungen steckt ein beachtliches Potential an missionarischem
Bewusstsein, eben an dem Willen, in unserer Kultur das Evangelium glaub-
würdig und verstehbar als Weg zu einem erfüllten Leben zu Gehör zu brin-
gen. Die Kunst heutiger Glaubensverkündigung besteht zum großen Teil
wohl im Suchen und Ausprobieren von Wegen, diese beiden Impulse mis-
sionarischer Glaubensvermittlung stärker aufeinander zuzubewegen und sie
nicht als Konkurrenten, sondern als Korrektive zu verstehen. 

Dazu möchte ich im dritten Teil noch einige konkrete Anregungen geben.

III. Anregungen zur Vermittlung der zwei genannten Grundimpulse
unserer Verkündigung

1. Die Aufwertung des zweiten Grundimpulses in der Pastoral und in der
geistlichen Praxis der Verkündiger selbst

Ich sehe die Möglichkeit einer solchen Aufwertung in zwei Richtungen:
zunächst einmal darin, daß in unserem pastoralen Alltag die eminent struk-
turelle Bedeutung solcher „Glaubensmilieus“ überhaupt wahrgenommen
wird und darum in ihrem Entstehen und Wachsen von den hauptamtlichen
und ehrenamtlichen Verkündigern tatkräftig unterstützt werden. Sie sind
eben keine bloß zusätzliche pastorale Aktivität oder ein frommes Grüpp-
chen neben anderen, sondern auf längere Sicht ein unverzichtbares Struktur-
element von Glauben und Kirche in der Moderne, das unsere spirituelle und
diakonische Identität sichern hilft. Ohne diese spirituelle und strukturelle
Rückbindung droht unsere „kulturelle Diakonie“ zu einem geist-losen Pa-
storalbetrieb zu verkommen. 

Genauso wichtig scheint mir aber auch ein zweiter Akzent zu sein, näm-
lich dass alle, die in unseren Gemeinden und Gemeinschaften in irgendeiner
Weise an der Weitergabe des Glaubens beteiligt sind, in ihrer Verkündigung

Missionarisch Kirche sein 343

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 343



aus einer eigenen, regelmäßigen Erfahrung der Teilnahme an solchen Grup-
pen und Initiativen schöpfen können. Das Beheimatetsein in einer Gruppe
oder Gemeinschaft, in der man ohne Scheu über sich selbst und seinen Glau-
ben sprechen kann, ist (zusammen mit dem betrachtenden Gebet) eine gute
Schule, um unsere Verkündigung davor zu bewahren, auf Dauer im Formel-
haften steckenzubleiben. Unsere Verkündigung mag sprachlich noch so ge-
scheit, kunstvoll und differenziert sein; aber wenn wir es nicht gelernt haben
und immer wieder neu einüben, uns selbst und unseren eigenen Glauben in
seinen befreienden, aber auch seinen dunklen Seiten ins Gebet vor Gott und
ins Wort zum Nächsten zu bringen (unaufdringlich und diskret), dann lässt
unser Wort das Herz der Zuhörer kalt. Die „Zustimmung des Herzens“ zum
Glauben, die nach „Evangeli nuntiandi“ und nach dem Bischofswort „Zeit
zur Aussaat“ entscheidend für die missionarische Verkündigung ist
(S. 23ff.), müssen die Menschen erst einmal bei uns spüren können, ehe sie
selbst dafür geöffnet werden.

2. Zugleich die Chance der „kulturellen Diakonie“ ernstnehmen

Trotz der vielen herben Enttäuschungen, die wir mit einer „kulturchristli-
chen“ Einstellung gegenüber Kirche und Glauben machen, erstaunt und er-
freut es mich immer wieder, welch großes Vertrauen viele Menschen in ver-
schiedenste Kompetenzen der Kirche setzen, die für ihr Leben einen be-
nennbaren Wert besitzen. Ich denke da z.B. an die Kompetenz der Kirche in
dem sehr weit gespannten pädagogischen Bereich, der also u.a. Krabbel-
gruppen, Kindergärten, Schulen, pfarrliche oder verbandliche oder offene
Kinder- und Jugendarbeit umfaßt. Pädagogik gilt als eine ausgesprochene
Stärke der Kirche, weil sie hier einen gut begleiteten, sinn- und wertorien-
tierten und doch offenen Raum für die persönliche Entfaltung junger Men-
schen und für ihr Hineinwachsen in eine Gemeinschaft anbietet. Ebenso ge-
nießt auch der Religionsunterricht (im Unterschied zu früheren Jahren) bei
vielen Schülerinnen und Schülern (zumal in höheren Klassen) ein relativ ho-
hes Ansehen, weil er eben den Horizont über fachspezifische Themen hin-
aus auf zentrale Fragen des Humanen öffnet. Auch die mystagogische und
hermeneutische Begleitung der Menschen an den sogenannten „Lebenswen-
den“ bietet bei aller Problematik der damit verbundenen Sakramentenspen-
dung doch die Chance, angesichts der nicht völlig zu verdrängenden End-
lichkeit und Gefährdetheit des Daseins den Raum der Transzendenz, des
„heiligen Geheimnisses“ als einer dem Menschen wohlgesonnenen, sie
schützenden und segnenden Macht offenzuhalten. Zumal in dem weit ver-
zweigten Bereich der Diakonie gilt die Kirche heute für viele als besonderer
Garant für Menschlichkeit, und zwar in dem Sinn, dass hier noch etwas

Medard Kehl 344

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 344



mehr als sonst Uneigennützigkeit, Verläßlichkeit, Interesse am anderen um
seiner selbst willen u.ä. erwartet werden darf. Schließlich das immer häufi-
ger gesuchte seelsorgliche Gespräch, die Hilfe in persönlichen Krisensitua-
tionen wird als eine besondere Kompetenz der Kirche geschätzt usw. 

Das alles sind Chancen und Brücken, über die sicher nicht mehr die große
Menge, aber doch einige den Weg zum Glauben finden können. Vorausset-
zung dafür ist aber, dass wir in diesen uns zugetrauten Kompetenzen auf
„konsequente Qualitätssicherung“ achten (so der Sekretär der Deutschen
Bischofskonferenz H. Langendörfer SJ). Denn nach ihm sind „schlampige
Seelsorge, flacher Religionsunterricht, mittelmäßige Caritasarbeit und in-
tellektuelle Anspruchslosigkeit in der geistigen Auseinandersetzung für die
Kirche sehr abträglich“10. Wir müssen hier ganz entschieden der Versuchung
zum „Hudeln“ widerstehen, auch wenn nach unserem Eindruck bei dieser
Arbeit oft sehr wenig unmittelbar für das aktive Gemeindeleben heraus-
springt. Einen Qualitätsverlust in diesem weiten Feld kulturell gesuchter
kirchlicher Kompetenzen merken die Menschen, gerade auch die „treuen
Kirchenfernen“, sehr schnell, und er verletzt sie, weil sie sich dann mit
Recht nicht ernstgenommen fühlen. Für den einzelnen Seelsorger und ein
Seelsorgeteam bedeutet dies, lieber weniger pastorale Aufgaben anzu-
packen und diese wirklich gut zu erfüllen, als sich zu viel zuzumuten und
dafür den Preis eines spürbaren Qualitätsverlustes zu zahlen. Das macht ei-
nen auf Dauer selbst und die anderen unzufrieden. 

3. Mission und Absichtslosigkeit

Für die Gratwanderung zwischen „Mission mit Breitenwirkung“ und „Mis-
sion der Dichte“ dürfte eine Tugend wohl inzwischen zur wichtigsten pasto-
ralen Grundeinstellung werden, nämlich die „Absichtslosigkeit“ oder Ge-
lassenheit, die etwas von dem „liebenden Umsonst“ (der „gratuité“) der Zu-
wendung Gottes zu den Menschen widerspiegelt. Es ist nur ein anderes Wort
für die Vision von Bischof Wanke, Menschen bei uns „willkommen“ zu
heißen. Auf nichts reagieren die Menschen im Kontakt mit der Kirche (und
auch anderen Institutionen) so allergisch wie auf den Eindruck, wir wollten
sie für uns „gewinnen“, sie kirchlich „erfassen“ oder vereinnahmen. 

Diese Empfindlichkeit kann uns schon in ein echtes Dilemma bringen.
Denn bei aller Diakonie an den Menschen um ihrer selbst willen, um ihnen
bei ihrer Suche nach gelingendem Leben zu helfen, sind wir doch als Glau-
bende zugleich davon erfüllt, sie vom Wert des Glaubens für ein solches ge-
lingendes humanes Leben zu überzeugen. Wir wollen den Funken des Glau-

Missionarisch Kirche sein 345

10 Zit. im Leitartikel von U. Ruh, in: HerKorr 55/2001, 165.

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 345



bens in ihnen entzünden und sie dazu bringen, tiefer in die Gemeinschaft der
Glaubenden hineinzuwachsen. Aber genau diesen Schritt wollen die meis-
ten, die unsere Dienste gern in Anspruch nehmen, nicht mehr mitgehen. Sie
sind eher froh, wenn wir ihnen mit der Frage nach der eigenen Glaubens-
überzeugung nicht zu nahe kommen. Das müssen wir respektieren.

Wie gehen wir mit dieser uns sicher oft sehr enttäuschenden Erfahrung
gut um? Ich habe für mich da eine Unterscheidung gewonnen, die mir hilft,
in solchen Fällen die Absichtslosigkeit zu bewahren, nämlich die Unter-
scheidung zwischen direkter Intention (intentio directa) und umgreifender
Hoffnung unserer Verkündigung. Diese Unterscheidung klingt ein wenig
scholastisch, erweist sich aber in der Praxis als recht brauchbar. Die direkte
Intention unserer Pastoral gegenüber denen, die eindeutig auch weiterhin
„Kirchenferne“ bleiben wollen, kann es ja nicht sein, sie mit allen Mitteln zu
einer aktiven Kirchengliedschaft zu gewinnen; sie zielt eher darauf, ihnen
im Maß ihrer Offenheit und Bereitschaft durch unser ganzes Verhalten et-
was von der unbedingten Sympathie Gottes für sie zu vermitteln. Diese un-
mittelbare Handlungsintention lebt aber zugleich im Bewusstseinshorizont
der Hoffnung, dass die Menschen durch unser Zeugnis auch einen Zugang
zum ausdrücklichen Glauben und zur Teilnahme am kirchlichen Leben fin-
den können; aber diese Hoffnung schiebt sich nicht so in den Vordergrund,
dass sie sich an die Stelle der direkten Intention setzt.

Es gibt auch ein gutes Kriterium, ob diese Unterscheidung real oder nur
fiktiv ist: Ob wir nämlich bereit sind, unser Interesse und unsere Zuwendung
den anderen auch dann weiter zu schenken (falls sie es suchen), wenn sie
den Weg zum ausdrücklichen Glauben und zur Kirche überhaupt nicht oder
nach einer gewissen Zeit nicht mehr mitgehen wollen. Das zu akzeptieren ist
nicht so einfach, gerade wenn wir auf jemanden große Hoffnung gesetzt ha-
ben, die dann enttäuscht wird. Aber wenn das Herzstück unseres Glaubens
und unserer Verkündigung die Botschaft von dem „liebenden Umsonst“ der
Zuwendung Gottes zu uns ist, dann müssen wir selbst uns immer wieder zu
dieser „liebenden Absichtslosigkeit“ bekehren lassen und unsere Botschaft
durch ein entsprechendes Verhalten glaubwürdig machen. 

Ich möchte mit einem kleinen Text von Albert Schweitzer, diesem
berühmten evangelischen Theologen und Arzt von Lambarene, schließen,
den ich neulich (leider ohne Quellenangabe) irgendwo gefunden habe, und
den ich seitdem in mein Stundenbuch gelegt habe:

Medard Kehl 346

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 346



„Niemand wird alt, weil er eine Anzahl Jahre hinter sich gebracht hat.
Man wird nur alt, wenn man seinen Idealen Lebewohl sagt.
Mit den Jahren runzelt die Haut,
mit dem Verzicht auf Begeisterung aber
runzelt die Seele.
Sorgen, Zweifel, Mangel an Selbstvertrauen, 
Angst und Hoffnungslosigkeit,
das sind die langen, langen Jahre,
die das Haupt zur Erde ziehen
und den aufrechten Geist in den Staub beugen.

Du bist so jung wie deine Zuversicht,
so alt wie deine Zweifel,
so jung wie deine Hoffnung,
so alt wie deine Verzagtheit.
Solange die Botschaft der Schönheit,
Freude, Kühnheit, Größe, Macht
von der Erde, den Menschen und dem Unendlichen 
dein Herz erreichen,
solange bist du jung.
Erst wenn die Flügel nach unten hängen
und das Innere deines Herzens
vom Schnee des Pessimismus
und vom Eis des Zynismus
bedeckt sind, dann erst bist du wahrhaft alt geworden.“

Missionarisch Kirche sein 347

335-347  30.07.2002 19:09 Uhr  Seite 347


