Missionarisch Kirche sein

Angesichts der gegenwirtigen kulturellen und kirchlichen Entwicklung

Medard Kehl, Frankfurt

I. Neuere Anstof3e des kirchlichen Lehramtes zu diesem Thema

Den Titel meines Beitrages habe ich einem Rundschreiben der deutschen
Bischofe vom 26. November 2000 entnommen, das von der Pastoralkom-
mission der Bischofskonferenz erarbeitet worden ist: ,,Zeit zur Aussaat® —
Missionarisch Kirche sein. Ein sehr empfehlenswerter Text! Genau 25 Jah-
re nach dem inzwischen schon klassischen Basistext zum Thema Mission
und Evangelisierung, nimlich der Enzyklika Pauls VI. ,,Evangelii nuntian-
di*, und in ausdriicklichem Riickbezug auf ihre Grundaussagen und ihren
Aufbau greift das Bischofswort das Thema der missionarischen Sendung
der Kirche unter den gegenwirtigen Bedingungen unserer mitteleuropéi-
schen Kultur sehr offensiv und kreativ auf. So schreibt Kardinal Karl Leh-
mann am Anfang seines Geleitwortes: ,,Ein Grundwort kirchlichen Lebens
kehrt zuriick: Mission. Lange Zeit verdridngt, vielleicht sogar verdichtigt,
oftmals verschwiegen, gewinnt es neu an Bedeutung.“! Mission — ein
Grundwort kirchlichen Lebens, weil es eben Grundvol/zug von Kirche iiber-
haupt ist, sowohl der Universalkirche wie auch der Einzelkirchen vor Ort,
gleich unter welchen kulturellen und gesellschaftlichen Bedingungen auch
immer. ,,Communio und Missio, Gemeinschaft und Sendung sind immer die
zwei Seiten ein und derselben Medaille*;? sie bedingen und befruchten sich
gegenseitig. Missionarisch-Kirche-Sein bezieht sich in diesem Rundschrei-
ben (und auch in meinem Beitrag) also v.a. auf die Sendung unserer Orts-
kirchen im und fiir den deutschsprachigen Kulturraum.

Die deutschen Bischofe greifen in ihrem Hirtenwort das gleiche Anliegen
auf, das die franzosischen Bischofe bereits 1996 in ihrem beriihmten ,,Brief
an die Katholiken Frankreichs unter dem Titel formulierten: ,,Den Glauben
anbieten in der heutigen Gesellschaft“.’ ,,Proposer la foi“ — den Glauben
selbstbewusst und demiitig zugleich der gesellschaftlichen Offentlichkeit
anbieten oder vorschlagen als einen Weg, auf dem die personliche und ge-

! Die Deutschen Bischofe, Nr. 68: , Zeit zur Aussaat” — Missionarisch Kirche sein
(26. 11.2000), Bonn 2000, 5.

2 Aao.6.

3 Stimmen der Weltkirche, Nr. 37: Den Glauben anbieten in der heutigen Gesellschaft. Brief
an die Katholiken Frankreichs, 1996 (11. 06. 2000), Bonn 2000.



Medard Kehl 336

sellschaftliche Suche nach einem menschlich erfiillten Leben zum Ziel
kommen kann. Unter dieser Leitperspektive wird nicht nur die Situation der
Kirche in Frankreich kurz umrissen, sondern auch der Kerngehalt des christ-
lichen Glaubens (dhnlich wie in der Konzilskonstitution ,,Die Kirche in der
Welt von heute®) in einer sehr ansprechenden und einladenden Sprache ent-
faltet. Der Brief bietet also bereits ein Modell dafiir, wie sich die Bischofe
das ,,Den-Glauben-Vorschlagen denken. Das deutsche Schreiben ist nicht
so ausfiihrlich; ihm geht es mehr darum, die Christen und ihre Gemeinden
tiberhaupt zu missionarischem Bewuftsein neu zu ermutigen und mogliche
Ansitze heutiger missionarischer Verkiindigung hierzulande aufzuzeigen.

Ich mochte jetzt nicht die beiden Rundschreiben im einzelnen vorstellen
oder kommentieren. Am Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen sollen
vielmehr eine Feststellung und eine Vision stehen, die Bischof Joachim
Wanke aus Erfurt in seinem dem deutschen Rundschreiben beigefiigten
Brief iiber den Missionsauftrag der Kirche fiir Deutschland formuliert hat.
Zunichst seine Feststellung: ,,Unserer katholischen Kirche in Deutschland
fehlt etwas. Es ist nicht das Geld. Es sind auch nicht die Gldubigen. Unserer
katholischen Kirche in Deutschland fehlt die Uberzeugung, neue Christen
gewinnen zu konnen. Das ist derzeit ihr schwerster Mangel. In unseren Ge-
meinden, bis in deren Kernbereich hinein, besteht die Ansicht, dal Mission
etwas fiir Afrika oder Asien sei, nicht aber fiir Hamburg, Miinchen, Leipzig
oder Berlin. Im Normalfall vertrauen wir als Mittel der >Christenvermeh-
rung« auf die Taufe der Kleinstkinder,” die aber meist nicht ,,nachhaltig*
Christen werden.* Soweit die Feststellung von Bischof Wanke.

Ich bin nicht sicher, ob sie generell so zutrifft. Zweifellos ldsst sich in un-
serer Kirche keine Aufbruchstimmung oder gar eine Expansionsbewegung
feststellen. Das ist auch verstdndlich; denn wir brauchen im Augenblick in
unserer pastoralen Verkiindigung sehr viel Kraft dafiir, um die Folgen der
vehement voranschreitenden Auflésung des sogenannten ,,Milieukatholizis-
mus‘‘ zu verarbeiten; also jener Sozialform von Kirche, die seit der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts bis vor etwa 35 Jahren noch wie eine feste Trutz-
burg mitten in der Moderne erschien, die weder durch eine Zeitstromung
wie den Nationalsozialismus noch durch den Weltkrieg und die gesell-
schaftliche Neuordnung nach dem Krieg ernstlich in Gefahr geraten konnte,
sondern eher noch gestirkt daraus hervorging. Diese feste Burg wird aber
nun im Zuge des sog. Modernisierungsschubs unserer Gesellschaft und Kul-
tur seit Ende der 60er Jahre erbarmungslos geschleift. Angesichts dieses
viele Christen sehr verunsichernden Wandels der Kirchenerfahrung mit der
Aussicht, in absehbarer Zeit zu einer kulturell marginalen Minderheit zu

+ A.a.0.35.



Missionarisch Kirche sein 337

werden, diinken mir die missionarischen Bemiihungen unserer Kirche um
neue Christen (ob jung oder alt, ob als Kleinstkinder getauft oder nicht, was
ja sehr héufig fiir den gelebten Glauben keinen Unterschied mehr bedeutet),
gar nicht so unterentwickelt zu sein. Ich denke etwa an die Versuche, das
steinige Terrain der Firmkatechese oder des Religionsunterrichtes mit Ge-
duld und Phantasie immer wieder neu zu beackern; Ahnliches gilt auch fiir
die kirchliche Jugendarbeit, die Erwachsenenbildung, die neuen Initiativen
der sog. ,,City-Pastoral“ oder der Medienarbeit. Das alles sind ja eindeutig
Missionsfelder, in denen sehr viele Christen aktiv tétig sind, um getaufte
oder ungetaufte Zeitgenossen zu nachhaltigem Christsein zu bewegen, oft
leider mit geringem Erfolg.

Nun, das alles wird Bischof Wanke sicher nicht leugnen. Ich denke, er
mochte mit seiner provozierenden Behauptung das Nachdenken dariiber an-
stolen, wie weit die tiefgreifende Verdnderung gerade hinsichtlich der
»Weitergabe des Glaubens* an kommende Generationen oder generell an
Nichtchristen schon ins allgemeine Bewusstsein der Glaubigen gedrungen
ist oder ob wir nicht noch viel zu sehr am Alten hdngen. Die franzosischen
Bischofe bringen diese Verdnderung so auf den Punkt: ,,Vom Erbe zum An-
gebot” (S. 29). Kinder, Jugendliche und Erwachsene wachsen eben nicht
mehr in ein von Eltern, GroBeltern und dem ganzen Milieu selbstverstiand-
lich iibernommenes christliches Erbe hinein. Der Glaube wird heute gene-
rell fiir alle Alters- und Bildungsstufen als eine Sache der personlichen Ent-
scheidung und freien Aneignung verstanden.

Darum ringen die Kirchen Westeuropas auch seit langem — oft sicher rat-
los, aber keineswegs heillos — mit der Frage: Wie sollen wir mit dieser ver-
dnderten, in etwa der vorkonstantinischen Ara des christlichen Glaubens
vergleichbaren Situation der Verkiindigung angemessen umgehen? Hier for-
muliert Bischof Wanke sein Vision: ,,Ich habe die Vision einer Kirche, die
sich darauf einstellt, wieder neue Christen willkommen zu heifien.*> Er spielt
in seinen Ausfiihrungen auf die wachsende Bedeutung und Zahl der Er-
wachsenentaufe und des Erwachsenenkatechumenates an, wo Menschen
nach dem ,,Eingang® fragen, der in die Kirche und in den Glauben hinein-
fiihrt: ,,Es ist entscheidend, wen sie in diesem Eingangsbereich treffen. Es
wird wichtiger werden als bisher, wie sie dort empfangen werden* (ebd.).
Hier setzt fiir ihn ,,Mission‘ ein, nimlich das ,,Weitersagen, was fiir mich
selbst geistlicher Lebensreichtum geworden ist und dies — im Sinn von
,~Evangelisierung* — ,,auf die Quelle zuriickfiihren, die diesen Reichtum im-
mer neu speist; auf das Evangelium, letztlich auf Jesus Christus selbst und
meine Lebensgemeinschaft mit ihm.*

5 A.a.0. 36.
¢ A.a.0.37.



Medard Kehl 338

Die Wege, die nach Bischof Wanke fiir das Erstarken eines solchen mis-
sionarischen Glaubens- und Kirchenbewuf3tseins hier bei uns zu gehen sind,
fasst er in drei Vorschldgen zusammen:

1. ,,Neu entdecken, dass der Glaubensweg in der Nachfolge Jesu freisetzt,
das Leben reich macht* (was v.a. im offenen Mitteilen personlicher Le-
bens- und Glaubenserfahrungen geschehen kann).

2. ,Hiufiger, selbstverstindlicher und mit ,demiitigem SelbstbewuBtsein®
von Gott zu anderen sprechen (also den Mut aufbringen, die heute kul-
turell verordnete Intimisierung und Tabuisierung der personlichen reli-
giosen Erfahrung zu durchbrechen).

3. ,,Die Vision des ,Festes‘, zu dem Gott uns alle einladen will. Wir brau-
chen die Vision Jesu vom Gottesreich, das schon hier und jetzt mitten un-
ter uns da ist (d.h. in unserer Pastoral durchgehend eine Kultur des
freundlichen Einladens, Willkommenheillens und der Zuwendung ent-
wickeln).

Ich finde diese Vorschldge von Bischof Joachim Wanke und seine zugrunde

liegende Vision auBlerordentlich bedenkenswert und kann ihnen voll und

ganz zustimmen. An sie ankniipfend mochte ich hier noch einige weitere

Gesichtspunkte zum Thema ,,Missionarisch Kirche sein* zur Sprache brin-

gen.

II. Eine These zur theologischen und pastoralen Strategie
eines missionarischen Umgangs mit der gegenwirtigen Glaubens-
situation

Die Grundlage meiner These bietet ein zentraler Kirchenbegriff des II. Vati-
kanischen Konzils, in dem Kirche als das ,,universale Sakrament des Heils*
bezeichnet wird. Darin hat das Konzil sein Verstdndnis von missionari-
schem Kirchesein in eine ekklesiologische Kurzformel gebracht. Auf der
Basis dieses Kirchenbegriffs mochte ich folgende These vertreten:
Realistisch und auch zukunftstrichtig scheint mir jene Praxis einer Ver-
kiindigung des Glaubens zu sein, die in einem konstruktiven und zugleich
kritischen Zusammenspiel von zwei pastoralen Grundimpulsen besteht, die
heute in einer wachsenden Spannung zueinander stehen, die sich aber den-
noch gegenseitig brauchen, und zwar um sowohl die Universalitit des Heils-
willens Gottes wie auch die Partikularitét des von Gott gewihlten Heilsmit-
tels Kirche glaubwiirdig darzustellen. Darin liegt die systematische Essenz
des genannten konziliaren Kirchenbegriffs: Die unbegrenzte Weite des uni-
versalen Heilswillens Gottes und die greifbare Gestalt des Heilsmittels Kir-
che gleichermallen theologisch zu gewichten und aneinander zu binden.



Missionarisch Kirche sein 339

Darin hat auch missionarische Glaubensverkiindigung ihren Grund: allen
den Heilswillen Gottes zu vermitteln und dabei zugleich die Kirche, das In-
strument des Heilswillens Gottes, aufzubauen.

Die franzosischen Bischofe bezeichnen in ihrem Brief diese beiden
Grundimpulse nach einer Formulierung von Madeleine Delbrél als ,,Missi-
on mit Breitenwirkung® und ,,Mission der Dichte*.” Unter den hier bei uns
gegebenen kulturellen und gesellschaftlichen Bedingungen des Glaubens
konnte man diese beiden Grundweisen kirchlicher Verkiindigung vielleicht
so beschreiben:

1. ,,Mission mit Breitenwirkung *

Die eine StoBrichtung zielt darauf, dass der christliche Glaube und das dar-
in wurzelnde christliche Ethos in vielféltiger und sehr gestufter Weise in un-
serer Kultur prdsent bleibt; sicher lingst nicht mehr so prigend wie in den
vergangenen Epochen, in denen Verkiindigung unter ganz anderen kulturel-
len Voraussetzungen geschah: wie etwa im Mittelalter, das unter der Signa-
tur des Kultur und Kirche vereinenden ,,populus christianus‘ stand; oder wie
in der Zeit zwischen Augsburger Religionsfrieden und Westfilischem Frie-
den, die dem Motto folgte ,,Cuius regio, eius religio*; oder wie in der Epo-
che nach dem Dreifligjahrigen Krieg bis zur Sidkularisierung, in der das Prin-
zip der unabinderlich festgeschriebenen, also auch durch einen Konfessi-
onswechsel des Herrschers nicht mehr zu verdndernden Religions- und
Konfessionsgrenzen galt; oder schlieBlich wie in der Zeit vom 19. bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts, in der das Christentum sich weithin in der Ge-
stalt von relativ homogenen konfessionellen, subkulturell gut etablierten so-
zialen Milieus darstellte. In der gegenwirtigen Kultur, die seit Ende der 60er
Jahre des 20. Jahrhunderts Glauben und Religion ganz in die freie Entschei-
dungsmacht der Einzelnen riickt und damit die rechtlich schon lang gelten-
de Religionsfreiheit auch fiir die Individuen erst wirklich erfahrbar und rea-
lisierbar werden lisst, in einer solchen Kultur kann es einer ,,Mission mit
Breitenwirkung® zunéchst v.a. nur darum gehen, dass die Stimme des christ-
lichen Glaubens um des Wohles und der Wiirde der konkreten Menschen
willen, gerade der Schwicheren und der Opfer bestimmter gesellschaftli-
cher Entwicklungen, in ihrer humanisierenden Kraft so wirksam wie mog-
lich wahrgenommen wird. Dass also die christlichen Kirchen und ihre Bot-
schaft nicht vollig zu kulturellen Fremdkorpern werden und dann sehr
schnell im pluralistischen Selbstverstidndnis der modernen Kultur einfach in
die Sparte exotisch-esoterischer, aber gesellschaftlich harmloser, weil belie-

7 Den Glauben anbieten, a.a.0. 83.



Medard Kehl 340

biger, religioser und weltanschaulicher Bewegungen eingeordnet werden.
Dieser erste Grundimpuls unserer Verkiindigung zielt vielmehr darauf, dass
die Kirchen als ernstzunehmende Gesprichspartner im offentlichen Leben
der Gesellschaft und im Leben der einzelnen Glieder geachtet bleiben. Die
humanisierende Bedeutung einer solchen wechselseitigen Achtung zwi-
schen Kirche und Kultur erleben wir im Augenblick sehr deutlich in vielen
zentralen Fragen der Ethik, sei es in der Friedensfrage, in der Frage der wirt-
schaftlichen Globalisierung oder in der Frage der medizinischen Nutzung
der Gentechnologie usw. Bei dieser Prisenz des christlichen Ethos in unse-
rer Kultur kommt es nicht nur, vielleicht sogar nicht einmal vor allem auf die
grof3e Zahl von Menschen an, die voll und ganz dahinterstehen, sondern viel
mehr noch auf den von uns gepflegten Stil einer kommunikativen Auseinan-
dersetzung, auf die Qualitit der Argumente und auf die Glaubwiirdigkeit der
Kirche, die sie vertritt, ob sie also dieses Ethos in ihrem eigenen institutio-
nellen Rahmen realisiert. Als Beispiel sei nur die relativ kleine katholische
Kirche in Schweden genannt, die dennoch durch ihre kompetente Mitspra-
che in sehr vielen kulturell bedeutsamen Fragen ein hohes Ansehen genieft.

Dieser bei uns in Deutschland zweifellos stark ausgeprigte pastorale
Grundimpuls einer ,,Mission mit Breitenwirkung® hat in den letzten Jahr-
zehnten deutlicher zu einer Sozialform von Kirche gefiihrt, die religionsso-
ziologisch unter dem Begriff ,,Kirche als religiose Dienstleistungsgesell-
schaft® gefa3t wird.® Dieser uns nicht sehr genehm klingende Begriff um-
schreibt sehr prizise das kulturell heute dominante, auch von den etwa 15%
aktiven und den etwa 85% inaktiven katholischen Christen geteilte Kirchen-
verstdndnis. D.h. die Kirche gewinnt ihren gesellschaftlich akzeptierten
Sinn durch ihre ,,kulturelle Diakonie®, durch ihren Dienst an den Menschen
dieser Kultur in den Bereichen religitser, ethischer, diakonischer und
padagogischer Bediirfnisse.

Diese kulturell akzeptierte Sozialform von Kirche und ihre Weise missio-
narischer Verkiindigung steht jedoch innerkirchlich unter einem wachsen-
den Legitimationsdruck, nicht nur im Bereich der Sakramentenpastoral, wo
ihre Ambivalenz wohl am hirtesten spiirbar wird. Denn das Unbehagen an
einem Christentum, das sein ureigenes Profil verliert, das sich mehr und
mehr den allgemeinen Erwartungen an Religion anpasst, das sich kulturell
vereinnahmen lédsst und so allméhlich mit allen moglichen religiosen und
weltanschaulichen Vorstellungen einer ,,civil religion® ,,verwechselbar*
wird, dieses Unbehagen wird stidrker. Gerade die hdufige kirchenamtliche
Thematisierung des missionarischen Auftrages der Kirche und einer not-

8 V1. dazu M. Kehl, Kirche als , Dienstleistungsorganisation?, in: St.d.Z. 126/2000,
389-400.



Missionarisch Kirche sein 341

wendigen ,,Neuevangelisierung* Europas hat durchaus auch ihren Grund in
diesem verbreiteten Unbehagen. Ein solches Christentum scheint eben doch
viel zu wenig missionarisch zu sein. Auch der Erfolg der (von Karl Barth
und seinem Gegensatz zwischen Glaube und Religion inspirierten) Streit-
schrift des Theologen Thomas Ruster ,,Der verwechselbare Gott*“ ist z.T. si-
cher von daher zu erkldren. Dieses Unbehagen ist durchaus verstindlich;
denn die Ambivalenz dieses kulturell dominierenden Bildes von Kirche und
kirchlicher Glaubensverkiindigung ist schlechterdings nicht zu leugnen. Sie
besteht wohl v.a. darin, dass diese Form von Christ- und Kirchesein heute
nicht nur als der Normalfall angesehen wird, sondern auch mehr oder weni-
ger ausdriicklich von den meisten Christen mit einem normativen Anspruch
versehen wird. Das heilit: So und nicht anders soll Kirche sein! Die Folgen
dieser Umkehrung der Normierungsinstanz fiir Christ- und Kirchesein sind
auf Dauer existenzgefidhrdend fiir die Kirche. Denn erstens gerit sie in ihrer
ganzen Pastoral und Verkiindigung tatsdchlich immer mehr unter einen
sogartigen Anpassungsdruck an das normale Verstdndnisniveau ihres kirchli-
chen Umfeldes: Das, was allgemein plausibel ist, droht zum obersten Malistab
dessen zu werden, was als christlicher Glaube und kirchliche Praxis akzeptiert
wird, selbst schon in Kreisen derer, die aktiv in der Glaubensverkiindigung
titig sind. So aber verliert diese zusehends an christlichem Profil.

Zweitens verhindert eine solche normativ behauptete Sicht der Kirche als
»religiose Dienstleistungsgesellschaft mehr und mehr, dass sich das tra-
gende Subjekt kirchlichen Handelns angemessen regenerieren kann. Mit der
Anpassung der inhaltlichen Glaubensverkiindigung geht auch eine wach-
sende personelle Ausdiinnung an solchen Christen einher, die den Glauben
der Kirche integral teilen und aktiv ihr Leben, ihre Sendung mittragen.

Wie ist kirchlicherseits auf diese Ambivalenz zu reagieren? Meines Er-
achtens ist ihr auf Dauer wirksam nicht zu begegnen durch eine rein negati-
ve Beurteilung dieser Kirchenrealitit und damit durch eine radikale theolo-
gische und praktische Absage an dieses Kirchenbild. Denn der Preis der so
gesuchten Eindeutigkeit ist in der Regel eine schlichte Vereinfachung, die
weder der komplexen geschichtlichen Situation des Glaubens in unserer
westeuropdischen Kultur gerecht wird noch der Tradition der christlichen
Glaubensverkiindigung selbst; denn diese hat vom 2. Jahrhundert an, also
ldngst vor Konstantin, die verstehbare Vermittlung von Vernunft und Glau-
be, von Natur und Gnade, von Philosophie und Theologie, von Schopfung
und Erlosung gesucht. Diese unauthebbare Spannung ist der eigentliche
theologische Kern der heutigen Diskussion um den zukiinftigen Weg der

° QD 181, Freiburg 2000; vgl. dazu die Besprechung von M. Bongardt, Unverwechselbares
Christsein?, in: HerKor 55/2001, 316-319.



Medard Kehl 342

kirchlichen Verkiindigung. Das II. Vatikanische Konzil und viele nach-
konziliaren Dokumente und theologischen Werke haben darum das Pro-
gramm einer sachgerechten ,Inkulturation* des Glaubens immer wieder
ausdriicklich bestitigt, eben weil es genuin christlich ist. Darum scheint ei-
ne zu pauschale und vereinfachende Kritik dieser Form von Kirche und
Glaubensverkiindigung auf Dauer nicht sehr hilfreich zu sein.

2. ,,Mission der Dichte“

Stattdessen mochte ich jetzt den zweiten Grundimpuls kirchlich-missionari-
scher Verkiindigung ins Spiel bringen, den die franzdsischen Bischofe als
,.Mission der Dichte* (bzw. der Intensitit) bezeichnen. Meine These lduft
darauf hinaus, den eben skizzierten ersten Grundimpuls viel stirker und be-
wusster als bisher an diesen zweiten Grundimpuls riickzubinden. In unsere
Glaubenssituation iibersetzt konnte das heillen: Die Kirche und die kirchli-
che Verkiindigung in all ihren Spielarten bedarf um ihrer gefahrdeten Iden-
titat, um ihrer klarer erkennbaren Besonderheit willen deutlich mehr, als uns
in den letzten 30 Jahren noch bewusst war, jener Form von Glaubensver-
kiindigung und Glaubensleben, wie sie in dem seit einigen Jahren wachsen-
den ,Netzwerk™ oder Gefiige verschiedenster von mir so bezeichneter
»Glaubensmilieus™ gepflegt wird. Die deutschen Bischofe sprechen in
ihrem Rundschreiben auch von ,,Biotopen des Glaubens® (25). Gemeint
sind solche Gruppen, Gemeinden, Gemeinschaften, geistliche Bewegungen,
Initiativen (wie z.B. ,,Exerzitien im Alltag® oder Wallfahrten), Gespréchs-
kreise, geistliche Zentren u.d., die innerhalb oder neben unseren normalen
Pfarreien und Verbidnden versuchen, den Glauben ausdriicklich zum Thema
zu machen (nicht nur intellektuell, sondern primér existentiell), ihn also mit
der eigenen Lebensgeschichte zu vermitteln, sich ihn personlich und ge-
meinsam in seiner integralen Gestalt anzueignen, in ihm miteinander und
aneinander zu wachsen, sich dariiber auszutauschen, ihn auch ausdriicklich
an andere weiterzuvermitteln — durch das Zeugnis des Glaubens und des
Wortes. Diese ,,Glaubensmilieus bilden allmihlich eine auch offentlich er-
kennbare Sozialform von Kirche, die zur dominierenden Sozialform der Kir-
che als ,,religioser Dienstleistungsgesellschaft® keine prinzipielle Alternati-
ve, wohl aber ein wirksames Gegengewicht entwickeln kann und muss, um
so deren Ambivalenzen in etwa aufzufangen und abzumildern. Hier wichst
etwas heran, was ich als kirchliche ,,Eigenkultur* bezeichnen mochte, die
sich nicht als ,,Gegenkultur* zur Moderne verstehen darf, sondern aus der
Mitte des christlichen Glaubens und seiner Tradition heraus in eine kon-
struktiv-kritische Kommunikation mit der Moderne und auch dem moder-
nen Kirchenbild treten muss.



Missionarisch Kirche sein 343

Aber weil auf dieser Erde aufler unserem Herrn und seiner Mutter nichts
von dem Verhingnis der Erbsiinde verschont bleibt, ist auch diese hoff-
nungsvolle Form von Kirche-Sein, in der der missionarische Charakter des
Glaubens viel ausdriicklicher in Erscheinung tritt und die darum heute auch
kirchenamtlich sehr gefordert wird, nicht von gefihrdenden Ambivalenzen
frei. Als Stichworte seien nur kurz genannt: elitdres Gruppenbewusstsein,
theologische Engfiihrungen, integralistische oder gar fundamentalistische
Tendenzen, Kulturpessimismus, Nischenkultur u.a. Darum meine These:
Beide Grundimpulse einer missionarischen Verkiindigung, die den christli-
chen Glauben sowohl in die Tiefe als auch in die Weite vermitteln wollen,
brauchen einander. Gerade im kritisch-konstruktiven Zusammenwirken bei-
der StoBrichtungen steckt ein beachtliches Potential an missionarischem
Bewusstsein, eben an dem Willen, in unserer Kultur das Evangelium glaub-
wiirdig und verstehbar als Weg zu einem erfiillten Leben zu Gehor zu brin-
gen. Die Kunst heutiger Glaubensverkiindigung besteht zum grofen Teil
wohl im Suchen und Ausprobieren von Wegen, diese beiden Impulse mis-
sionarischer Glaubensvermittlung stirker aufeinander zuzubewegen und sie
nicht als Konkurrenten, sondern als Korrektive zu verstehen.

Dazu méchte ich im dritten Teil noch einige konkrete Anregungen geben.

III. Anregungen zur Vermittlung der zwei genannten Grundimpulse
unserer Verkiindigung

1. Die Aufwertung des zweiten Grundimpulses in der Pastoral und in der
geistlichen Praxis der Verkiindiger selbst

Ich sehe die Moglichkeit einer solchen Aufwertung in zwei Richtungen:
zunichst einmal darin, daf in unserem pastoralen Alltag die eminent struk-
turelle Bedeutung solcher ,,Glaubensmilieus® iiberhaupt wahrgenommen
wird und darum in ihrem Entstehen und Wachsen von den hauptamtlichen
und ehrenamtlichen Verkiindigern tatkriftig unterstiitzt werden. Sie sind
eben keine blof zusitzliche pastorale Aktivitidt oder ein frommes Griipp-
chen neben anderen, sondern auf lingere Sicht ein unverzichtbares Struktur-
element von Glauben und Kirche in der Moderne, das unsere spirituelle und
diakonische Identitét sichern hilft. Ohne diese spirituelle und strukturelle
Riickbindung droht unsere ,.kulturelle Diakonie* zu einem geist-losen Pa-
storalbetrieb zu verkommen.

Genauso wichtig scheint mir aber auch ein zweiter Akzent zu sein, nim-
lich dass alle, die in unseren Gemeinden und Gemeinschaften in irgendeiner
Weise an der Weitergabe des Glaubens beteiligt sind, in ihrer Verkiindigung



Medard Kehl 344

aus einer eigenen, regelméBigen Erfahrung der Teilnahme an solchen Grup-
pen und Initiativen schopfen kénnen. Das Beheimatetsein in einer Gruppe
oder Gemeinschaft, in der man ohne Scheu iiber sich selbst und seinen Glau-
ben sprechen kann, ist (zusammen mit dem betrachtenden Gebet) eine gute
Schule, um unsere Verkiindigung davor zu bewahren, auf Dauer im Formel-
haften steckenzubleiben. Unsere Verkiindigung mag sprachlich noch so ge-
scheit, kunstvoll und differenziert sein; aber wenn wir es nicht gelernt haben
und immer wieder neu einiiben, uns selbst und unseren eigenen Glauben in
seinen befreienden, aber auch seinen dunklen Seiten ins Gebet vor Gott und
ins Wort zum Nichsten zu bringen (unaufdringlich und diskret), dann ldsst
unser Wort das Herz der Zuhorer kalt. Die ,,Zustimmung des Herzens* zum
Glauben, die nach ,,Evangeli nuntiandi* und nach dem Bischofswort ,,Zeit
zur Aussaat” entscheidend fiir die missionarische Verkiindigung ist
(S. 23ff.), miissen die Menschen erst einmal bei uns spiiren konnen, ehe sie
selbst dafiir gedffnet werden.

2. Zugleich die Chance der ,, kulturellen Diakonie“ ernstnehmen

Trotz der vielen herben Enttduschungen, die wir mit einer , kulturchristli-
chen® Einstellung gegeniiber Kirche und Glauben machen, erstaunt und er-
freut es mich immer wieder, welch grofles Vertrauen viele Menschen in ver-
schiedenste Kompetenzen der Kirche setzen, die fiir ihr Leben einen be-
nennbaren Wert besitzen. Ich denke da z.B. an die Kompetenz der Kirche in
dem sehr weit gespannten pddagogischen Bereich, der also u.a. Krabbel-
gruppen, Kindergirten, Schulen, pfarrliche oder verbandliche oder offene
Kinder- und Jugendarbeit umfafit. Piddagogik gilt als eine ausgesprochene
Stirke der Kirche, weil sie hier einen gut begleiteten, sinn- und wertorien-
tierten und doch offenen Raum fiir die personliche Entfaltung junger Men-
schen und fiir ihr Hineinwachsen in eine Gemeinschaft anbietet. Ebenso ge-
nielit auch der Religionsunterricht (im Unterschied zu fritheren Jahren) bei
vielen Schiilerinnen und Schiilern (zumal in hoheren Klassen) ein relativ ho-
hes Ansehen, weil er eben den Horizont iiber fachspezifische Themen hin-
aus auf zentrale Fragen des Humanen offnet. Auch die mystagogische und
hermeneutische Begleitung der Menschen an den sogenannten ,,Lebenswen-
den‘ bietet bei aller Problematik der damit verbundenen Sakramentenspen-
dung doch die Chance, angesichts der nicht vollig zu verdrangenden End-
lichkeit und Gefihrdetheit des Daseins den Raum der Transzendenz, des
,heiligen Geheimnisses® als einer dem Menschen wohlgesonnenen, sie
schiitzenden und segnenden Macht offenzuhalten. Zumal in dem weit ver-
zweigten Bereich der Diakonie gilt die Kirche heute fiir viele als besonderer
Garant fiir Menschlichkeit, und zwar in dem Sinn, dass hier noch etwas



Missionarisch Kirche sein 345

mehr als sonst Uneigenniitzigkeit, VerldBlichkeit, Interesse am anderen um
seiner selbst willen u.d. erwartet werden darf. SchlieBlich das immer héufi-
ger gesuchte seelsorgliche Gesprdch, die Hilfe in personlichen Krisensitua-
tionen wird als eine besondere Kompetenz der Kirche geschitzt usw.

Das alles sind Chancen und Briicken, iiber die sicher nicht mehr die grofie
Menge, aber doch einige den Weg zum Glauben finden kdnnen. Vorausset-
zung dafiir ist aber, dass wir in diesen uns zugetrauten Kompetenzen auf
konsequente Qualitditssicherung® achten (so der Sekretidr der Deutschen
Bischofskonferenz H. Langendérfer SJ). Denn nach ihm sind ,,schlampige
Seelsorge, flacher Religionsunterricht, mittelmifBige Caritasarbeit und in-
tellektuelle Anspruchslosigkeit in der geistigen Auseinandersetzung fiir die
Kirche sehr abtriaglich“!°, Wir miissen hier ganz entschieden der Versuchung
zum ,,Hudeln* widerstehen, auch wenn nach unserem Eindruck bei dieser
Arbeit oft sehr wenig unmittelbar fiir das aktive Gemeindeleben heraus-
springt. Einen Qualitétsverlust in diesem weiten Feld kulturell gesuchter
kirchlicher Kompetenzen merken die Menschen, gerade auch die ,,treuen
Kirchenfernen®, sehr schnell, und er verletzt sie, weil sie sich dann mit
Recht nicht ernstgenommen fiihlen. Fiir den einzelnen Seelsorger und ein
Seelsorgeteam bedeutet dies, lieber weniger pastorale Aufgaben anzu-
packen und diese wirklich gut zu erfiillen, als sich zu viel zuzumuten und
dafiir den Preis eines spiirbaren Qualitétsverlustes zu zahlen. Das macht ei-
nen auf Dauer selbst und die anderen unzufrieden.

3. Mission und Absichtslosigkeit

Fiir die Gratwanderung zwischen ,,Mission mit Breitenwirkung* und ,,Mis-
sion der Dichte* diirfte eine Tugend wohl inzwischen zur wichtigsten pasto-
ralen Grundeinstellung werden, namlich die ,,Absichtslosigkeit™ oder Ge-
lassenheit, die etwas von dem ,,liebenden Umsonst™ (der ,,gratuité*) der Zu-
wendung Gottes zu den Menschen widerspiegelt. Es ist nur ein anderes Wort
fiir die Vision von Bischof Wanke, Menschen bei uns ,,willkommen* zu
heiflen. Auf nichts reagieren die Menschen im Kontakt mit der Kirche (und
auch anderen Institutionen) so allergisch wie auf den Eindruck, wir wollten
sie fiir uns ,,gewinnen‘, sie kirchlich ,,erfassen* oder vereinnahmen.

Diese Empfindlichkeit kann uns schon in ein echtes Dilemma bringen.
Denn bei aller Diakonie an den Menschen um ihrer selbst willen, um ihnen
bei ihrer Suche nach gelingendem Leben zu helfen, sind wir doch als Glau-
bende zugleich davon erfiillt, sie vom Wert des Glaubens fiir ein solches ge-
lingendes humanes Leben zu iiberzeugen. Wir wollen den Funken des Glau-

10-7it. im Leitartikel von U. Ruh, in: HerKorr 55/2001, 165.



Medard Kehl 346

bens in ihnen entziinden und sie dazu bringen, tiefer in die Gemeinschaft der
Glaubenden hineinzuwachsen. Aber genau diesen Schritt wollen die meis-
ten, die unsere Dienste gern in Anspruch nehmen, nicht mehr mitgehen. Sie
sind eher froh, wenn wir ihnen mit der Frage nach der eigenen Glaubens-
iiberzeugung nicht zu nahe kommen. Das miissen wir respektieren.

Wie gehen wir mit dieser uns sicher oft sehr enttduschenden Erfahrung
gut um? Ich habe fiir mich da eine Unterscheidung gewonnen, die mir hilft,
in solchen Fillen die Absichtslosigkeit zu bewahren, nidmlich die Unter-
scheidung zwischen direkter Intention (intentio directa) und umgreifender
Hoffnung unserer Verkiindigung. Diese Unterscheidung klingt ein wenig
scholastisch, erweist sich aber in der Praxis als recht brauchbar. Die direkte
Intention unserer Pastoral gegeniiber denen, die eindeutig auch weiterhin
,Kirchenferne* bleiben wollen, kann es ja nicht sein, sie mit allen Mitteln zu
einer aktiven Kirchengliedschaft zu gewinnen; sie zielt eher darauf, ihnen
im Mal ihrer Offenheit und Bereitschaft durch unser ganzes Verhalten et-
was von der unbedingten Sympathie Gottes fiir sie zu vermitteln. Diese un-
mittelbare Handlungsintention lebt aber zugleich im Bewusstseinshorizont
der Hoffnung, dass die Menschen durch unser Zeugnis auch einen Zugang
zum ausdriicklichen Glauben und zur Teilnahme am kirchlichen Leben fin-
den konnen; aber diese Hoffnung schiebt sich nicht so in den Vordergrund,
dass sie sich an die Stelle der direkten Intention setzt.

Es gibt auch ein gutes Kriterium, ob diese Unterscheidung real oder nur
fiktiv ist: Ob wir ndmlich bereit sind, unser Interesse und unsere Zuwendung
den anderen auch dann weiter zu schenken (falls sie es suchen), wenn sie
den Weg zum ausdriicklichen Glauben und zur Kirche iiberhaupt nicht oder
nach einer gewissen Zeit nicht mehr mitgehen wollen. Das zu akzeptieren ist
nicht so einfach, gerade wenn wir auf jemanden grofle Hoffnung gesetzt ha-
ben, die dann enttduscht wird. Aber wenn das Herzstiick unseres Glaubens
und unserer Verkiindigung die Botschaft von dem ,,liebenden Umsonst* der
Zuwendung Gottes zu uns ist, dann miissen wir selbst uns immer wieder zu
dieser ,,liebenden Absichtslosigkeit* bekehren lassen und unsere Botschaft
durch ein entsprechendes Verhalten glaubwiirdig machen.

Ich mochte mit einem kleinen Text von Albert Schweitzer, diesem
berithmten evangelischen Theologen und Arzt von Lambarene, schlief3en,
den ich neulich (leider ohne Quellenangabe) irgendwo gefunden habe, und
den ich seitdem in mein Stundenbuch gelegt habe:



Missionarisch Kirche sein 347

»Niemand wird alt, weil er eine Anzahl Jahre hinter sich gebracht hat.
Man wird nur alt, wenn man seinen Idealen Lebewohl sagt.

Mit den Jahren runzelt die Haut,

mit dem Verzicht auf Begeisterung aber

runzelt die Seele.

Sorgen, Zweifel, Mangel an Selbstvertrauen,

Angst und Hoffnungslosigkeit,

das sind die langen, langen Jahre,

die das Haupt zur Erde ziehen

und den aufrechten Geist in den Staub beugen.

Du bist so jung wie deine Zuversicht,

so alt wie deine Zweifel,

so jung wie deine Hoffnung,

so alt wie deine Verzagtheit.

Solange die Botschaft der Schonheit,

Freude, Kiihnheit, Grofie, Macht

von der Erde, den Menschen und dem Unendlichen
dein Herz erreichen,

solange bist du jung.

Erst wenn die Fliigel nach unten héingen

und das Innere deines Herzens

vom Schnee des Pessimismus

und vom Eis des Zynismus

bedeckt sind, dann erst bist du wahrhaft alt geworden.*

¢



