
Spiritualität der Erinnerung
Anmerkungen zu einem zentralen Thema Henri J. M. Nouwens

Thomas Laubach, Tübingen

Was war das für ein Aufschrei quer durch die Republik, als der Schriftstel-
ler Martin Walser in seiner „Sonntagsrede“ anlässlich der Verleihung des
Friedenspreises des deutschen Buchhandels 1998 einen fulminanten Angriff
auf die „Drohroutine“1 startete, die angeblich in Deutschland den Diskurs
über Auschwitz begleitet. Walsers Rede triefte vor undifferenzierter Pole-
mik, aber sie konnte es nur, weil die Frage nach einer Verpflichtung zur Er-
innerung immer noch umstritten ist. Ein Beispiel kann diese Problematik
verdeutlichen. So betonte der Bundestagspräsident Wolfgang Thierse am
28. Januar 2002, dem Tag des Gedenkens an die Opfer des Nationalsozialis-
mus:

„Die Auseinandersetzung mit der Vergangenheit wird niemals abgeschlossen sein, weil die
Einsichten, Lehren und Konsequenzen daraus niemals sicher und niemals selbstverständlich
sein werden.“2

Der Satz ist nur verständlich, wenn er als eine Antwort im Ringen um die
Frage nach der Erinnerung gelesen wird3. Wie Thierse haben sich viele an-
dere Politiker, aber auch Historiker, Theologen und Philosophen mit dem
Problem der Legitimation der Erinnerung bzw. der Begründung einer ‚Erin-
nerungspflicht‘ auseinandergesetzt. Hier fällt auf, dass der Blick auf die Er-
innerungssubjekte relativ zu kurz kommt. Der moralischen Verpflichtung,
sich zu erinnern, wird kein Konzept zur Seite gestellt, wie denn Erinnern
‚geht‘ und vor allem, was dieses Erinnern in individueller Hinsicht bewirken
kann oder soll.4

1 M. Walser, Erfahrungen beim Verfassen einer Sonntagsrede. Frankfurt a.M. 1998, 18.20.
2 W. Thierse, Achtung der Menschenwürde – Oberster Maßstab des Zusammenlebens, in:
Das Parlament Nr. 5 (1.2.2002) 13.
3 Siehe hierzu auch die Diskussion um die „historische Verantwortung“. Vgl. etwa L. Win-
gert, Haben wir moralische Verpflichtungen gegenüber früheren Generationen?, in: Babylon.
Beiträge zur jüdischen Gegenwart 9 (1991) 78–94; L. Heidbrink, Zum Problem historischer
Verantwortung, in: Philosophisches Jahrbuch 103 (1996) 225–247.
4 Davon müssen Pädagogik wie Religionspädagogik ausgenommen werden. Doch in der Re-
gel wird hier nicht bedacht, dass jedes Erinnern-Können auch ein Ethos der Erinnerung vor-
aussetzt. Vgl. hierzu neben der berühmten Forderung Adornos nach einer „Erziehung nach
Auschwitz“ etwa die Aufsätze in: O. Fuchs/R. Boschki/B. Frede-Wenger (Hrsg.), Zugänge
zur Erinnerung. Bedingungen anamnetischer Erfahrung. Münster 2001.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 348



Spiritualität der Erinnerung 349

Erinnerungen, sollen sie tradiert werden oder ethisch relevant sein,
benötigen nicht allein gute Argumente. Es bedarf vielmehr auch einer Ant-
wort auf die Frage, wie zum Erinnern motiviert, wie Erinnern eingeübt, wie
ein Ethos, eine Spiritualität der Erinnerung entwickelt werden kann. Kurz:
Welcher Grund- und Geisteshaltungen bedarf das Erinnern? Von dort aus
scheint der in der öffentlichen Diskussion eher ungewöhnliche Brücken-
schlag zwischen Erinnerungsthematik und Spiritualität nicht nur möglich,
sondern sogar zwingend. Dieser Brückenschlag stützt sich nicht allein auf
die Relevanz historischer Modelle für die spirituelle Praxis, nicht allein auf
die Bedeutung von Erinnerung an Vorbilder des spirituellen Lebens. Er gibt
vielmehr die grundsätzliche Bedeutung der Erinnerung für die Spiritualität
zu erkennen. 

Blickt man in die spirituelle Literatur, dann lässt sich nicht gerade eine
übermäßige Auseinandersetzung mit der systematischen Frage nach der Re-
levanz der Erinnerung ausmachen. Eine Ausnahme findet sich im Werk des
niederländischen Priesters und Schriftstellers Henri J.M. Nouwen5. „Erin-
nerung“ als spiritueller Topos kommt in seinen fast vierzig Monographien
auf unterschiedlichste Weise zum Tragen. Sie reicht von der durch Erin-
nerungen angeregten Selbstreflexion über kleinere Bemerkungen zum
Charakter der Erinnerung bis hin zur expliziten Beschäftigung mit ihr. Im
Folgenden sollen diese mannigfachen Zugänge und Auseinandersetzungen
Nouwens nachgezeichnet und kritisch hinsichtlich ihrer Bedeutung für die
Frage nach einer Spiritualität der Erinnerung beleuchtet werden.

1. Die Bindung an die Vergangenheit

Nouwen thematisiert das Phänomen der Erinnerung erstmals 1966 in
„Schöpferische Seelsorge“. Hier entfaltet er das „Sich-Erinnern“ als we-
sentlichen Aspekt der Fähigkeit, das Leben selbst wie auch Gottesdienste
feiern zu können. Denn Feiern-Können gelingt nur, so Nouwen, wenn das
gegenwärtige Leben sinnvoll an die Vergangenheit rückgebunden ist6. Seine
Grundthese lautet: 

5 Henri Jozef Machiel Nouwen (24.01.1932–21.09.1996), geboren im niederländischen Nij-
kerk, studierte Theologie und Psychologie in Nijmegen und Topeka (Kansas, USA) und wirk-
te ab 1971 als Dozent an der Divinity School in Yale (Spiritualität, Psychologie, Pastoralpsy-
chologie). Ab 1983 war Nouwen Professor in Harvard. 1986 schloss er sich der Arche-Kom-
munität Daybreak an und widmete sich bis zum seinem Tod der Behindertenarbeit. Vgl. dazu
J. Beumer, Henri Nouwen. Sein Leben – sein Glaube. Freiburg u.a. 1998.
6 Vgl. zum Zusammenhang von Erinnerung und Feier auch F. Taborda, Sakramente: Praxis und
Fest. Düsseldorf 1988, 45–46.102–114; B. Doppelfeld, Erinnern. Münsterschwarzach 1998.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 349



Thomas Laubach 350

„Die Gegenwart kann nicht als Gegenwart erfahren werden, wenn man sich nicht der Ver-
gangenheit als Vergangenheit erinnern kann. Jemand ohne Vergangenheit kann nicht die Ge-
genwart feiern und kann nicht sein Leben als ihm gehörig annehmen.“7

Zwei Aspekte fallen an diesen dogmatisch klingenden Sätzen auf. Zum
einen geht Nouwen wie selbstverständlich von der Relevanz der Vergangen-
heit für die Gegenwart aus. Vermutlich zielt er damit auf die identitätstheo-
retische Überlegung, dass Selbst-Sein in der Gegenwart nur gelingt, wenn
man sich mit seiner Vergangenheit auseinandergesetzt hat und diese in die
eigene Lebensgeschichte integrieren konnte. Zudem könnte sich Nouwen
auf die starke These beziehen, dass Erkenntnis nur durch das Denken in Al-
ternativen gewonnen werden kann. Das hieße: Das Heute lässt sich nur ver-
stehen, wenn es sich von Vergangenheit und Zukunft absetzen lässt.

Doch Nouwens Sätze können auch die Gegenthese provozieren. Diese
lautet: Menschen können die Gegenwart nur dann befreit feiern, wenn sie
sich von den Lasten der Vergangenheit erleichtert haben. Problematisch an
dieser Gegenthese ist ihre Freiheitskonzeption. Was ist das für eine Freiheit,
so muss gefragt werden, die nur jenseits der Vergangenheit gedacht werden
kann? Bedarf es nicht im Gegenteil der Aufarbeitung und Integration der
Vergangenheit, um frei nicht nur im Sinne von autark, sondern auch im Sin-
ne von autonom sein zu können?

Unabhängig davon, wie man diese Fragestellung beantwortet, ist festzu-
halten, dass beiden Thesen eine implizite Normativität innewohnt. Denn sie
gehen davon aus, dass die Kunst, gegenwärtig leben zu können, ein Gut ist.
Was spricht nun dafür, dass dieses Gut der Vergangenheit bedarf?

Nouwen stützt seine These von der Relevanz der Erinnerung zunächst
narrativ8. Der niederländische Theologe erzählt von einem Anhalter, den er
einmal mitnahm. Dieser berichtete, dass er nach einem Unfall jede Erinne-
rung an die vorausgegangenen zehn Jahre verlor. Der Verlust der Vergan-
genheit, so erzählt Nouwen dessen Geschichte weiter, hatte ihn zu einem
Menschen ohne Geschichte gemacht, der „seinem gegenwärtigen Dasein
keinen Sinn mehr abgewinnen konnte.“9 Nouwen schließt daraus: Gegen-
wärtigkeit ist nur um den Preis der Erinnerung zu haben. Nur wer in der La-
ge ist, seine Lebensgeschichte als eine Folge von Ereignissen zu lesen, die
ihn dorthin geführt haben, wo er heute steht, kann gegenwärtig leben – und
feiern. Wer an die Vergangenheit und an vergangene Menschen denkt, aner-

7 H.J.M. Nouwen, Schöpferische Seelsorge. Freiburg i.Br. u.a. 1989, 145.
8 Der Ansatz Nouwens lässt sich insgesamt als narrativ fassen. So gut wie in jedem seiner
Bücher sind konkrete Geschichten, Erfahrungen, Erinnerungen der Ansatzpunkt für eine
mehr oder weniger systematische Auseinandersetzung mit einem bestimmten Thema.
9 Nouwen, Schöpferische Seelsorge 145.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 350



Spiritualität der Erinnerung 351

kennt, „in den Strom der Geschichte eingebettet“10 zu sein. Nur so lässt sich
begreifbar machen, dass das eigene Leben anderen verdankt ist. Erst aus
dem Gedenken an Andere resultiert deshalb die Möglichkeit, das ganz eige-
ne Leben zu leben und „zur Gegenwart voll und ganz Ja zu sagen.“11

Diese Erkenntnis illustriert Nouwen durch ein Erlebnis, dass er im Straß-
burger Münster hatte. Die Rosette der gotischen Kathedrale lässt sich, gibt
Nouwen den Grundgedanken einer Predigt wieder, in ihrer ganzen Schön-
heit nur betrachten, wenn die Sonne durch sie scheint – so wie alles, was ist,
nur leuchten kann, wenn es von Gottes Licht erleuchtet wird. Die alten Glas-
maler, so knüpft Nouwen an diese Predigt an, helfen mit ihrer Kunst den
Glauben heute tiefer zu verstehen. Nouwen schreibt, er habe sich durch die-
se Erfahrung „als Glied des Gottesvolkes auf seinem langen Weg durch die
Jahrhunderte empfunden.“12

So treffend Nouwens Beschreibung ist, er übersieht, dass diese und ähnli-
che Erfahrungen nicht universalisierbar sind. Dass Menschen ihrem Dasein
keinen Sinn abgewinnen können, nur weil sie ihre Vergangenheit nicht in ihr
Leben integrieren können oder keinen Bezug zu ihrer Vergangenheit her-
stellen wollen, lässt sich sicherlich nicht grundsätzlich behaupten. Trau-
matische Erfahrungen etwa sind häufig nur dann zu bewältigen, wenn Ver-
gangenheit abgespalten wird und ins Selbstkonzept keinen Zugang gewährt
bekommt. Darüber hinaus erinnern sich viele geistig Behinderte oder Men-
schen mit Störungen des Erinnerungsvermögens nur teilweise oder asso-
ziativ an ihre Vergangenheit. Dennoch haben auch diese Menschen Ge-
schichte und können zugleich ihre Gegenwart leben. Das umfassende Wis-
sen um Vergangenheit ist also keineswegs unabdingbar für menschliches
Leben.

2. Die geistliche Kraft der Erinnerung

1977 veröffentlichte Henri Nouwen ein schmales Buch mit dem Titel „Von
der geistlichen Kraft der Erinnerung“13. Es gehört, biographisch betrachtet,
in die erste Phase von Nouwens Tätigkeit als Dozent in der Seelsorgeraus-

10 Nouwen, Schöpferische Seelsorge 146.
11 Nouwen, Schöpferische Seelsorge 147. Die Vorstellung eines „dankbaren Gedächtnisses“
ist ein alter Topos der Geistes- und Ethikgeschichte. Vgl. etwa B. Häring, Frei in Christus.
Moraltheologie für die Praxis christlichen Lebens II. Freiburg u.a. 31982, 83.90.139.140 u.ö.
12 H.J.M. Nouwen, Nachts bricht der Tag an. Tagebuch eines geistlichen Lebens. Freiburg
i.Br. u.a. 1989, 176.
13 H.J.M. Nouwen, Von der geistlichen Kraft der Erinnerung. Freiburg i.Br. u.a. 1984. Im
Folgenden zitiere ich aus diesem Buch mit Seitenangaben im Text.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 351



Thomas Laubach 352

bildung. In diesem und anderen Büchern14 entfaltet Nouwen seine Vorstel-
lung davon, was es heißt, „in der heutigen Gesellschaft Seelsorger zu
sein.“15 Im Prolog des ‚Erinnerungsbuches‘ artikuliert Nouwen dieses Inter-
esse ganz plastisch:

„Wo liegen die Quellen geistlichen Lebens für einen Geistlichen? Was bewahrt ihn davor, ein ab-
gestumpfter, mürrischer, lauwarmer Bürokrat zu werden, ein Typ, der viele Projekte, Pläne und
Verabredungen hat, dessen Herz aber irgendwo im Gewirr seiner Aktivitäten verlorengegangen
ist? Was erhält einen Geistlichen tatkräftig und engagiert? Was gibt ihm die Kraft, mit einem le-
bendigen Sinn für das Wunder, die Freude, erfüllt von Dank und Lob zu predigen und zu unter-
richten, Menschen zu beraten und Gottesdienst zu feiern? Das sind die Fragen dieses Buches.“ (7)

Man könnte auch formulieren: Das Managersyndrom treibt Nouwen um.
Priester – hinzufügen lassen sich etwa auch Pastoralreferentinnen und -refe-
renten, Lehrerinnen und Lehrer – stehen immer wieder in der Gefahr, über
dem Organisieren, Planen und Machen das aus dem Auge zu verlieren, wo-
rum es gerade in ihrem Beruf geht16. Gerade deshalb beschäftigt Nouwen die
Frage nach dem Zentrum ihres geistlichen Lebens.

In seinem ‚Erinnerungsbuch‘ will Nouwen nun „geistliches Amt“ und „geist-
liches Leben“ in ihrem Miteinander in den Blick bekommen und ganz konkret
die Verschränkung einerseits von Dienst (Aktion) und andererseits von Gebet
(Kontemplation) aufzeigen. Nouwen geht davon aus, „dass der beste Weg, um
dem nachzugehen, der sein würde, das geistliche Amt als ein ,Erinnern‘ und den
Geistlichen als lebendige Erinnerung an Jesus Christus anzusehen.“ (8)

Warum aber zieht Nouwen die Erinnerung heran, um den Zusammenhang
zwischen geistlichem Amt und Leben zu entfalten? Nouwen argumentiert
gleichermaßen biblisch wie historisch. In der frühen Kirche, so Nouwen,
wurde der Apostel verpflichtet, den Glauben allen Menschen ins Gedächtnis
zu rufen, sie an die Grunderfahrungen des Glaubens zu erinnern. Das geist-
liche Amt steht damit für Nouwen unter dem Anspruch des Erinnerns. Die
Erinnerung ist ein praktischer Akt, der bestimmte Funktionen übernimmt.
Sie ermöglicht es dem Geistlichen zu handeln. Diese praktische Spiritualität
der Erinnerung entfaltet Nouwen in drei Aspekten: Der Geistliche ist je-
mand, der durch Erinnern heilt (2.1), durch Erinnern Halt gibt (2.2) und
durch Erinnern führt (2.3).17

14 Siehe H.J.M. Nouwen, Nähe. Sehnsucht nach lebendiger Beziehung. Freiburg i.Br. u.a.
1992; Ders., Geheilt durch seine Wunden. Wege zu einer menschlichen Seelsorge. Freiburg
i.Br. u.a. 1987; Ders., Seelsorge, die aus dem Herzen kommt. Christliche Menschenführung in
der Zukunft. Freiburg i.Br. u.a. 21989.
15 Nouwen, Wunden 9.
16 Vgl. dazu etwa Nouwen, Nähe 117–137.
17 Nouwens Buch „Von der geistlichen Kraft der Erinnerung“ gliedert sich in fünf Teile: Pro-
log und Epilog, sowie drei Teile, die die heilende, die haltende und die führende Kraft der Er-
innerung thematisieren. Meine Darstellung (2.1–2.3) folgt dieser Gliederung.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 352



Spiritualität der Erinnerung 353

2.1 Die heilende Kraft des Erinnerns

Nouwen betont zunächst die pädagogische Kraft der Erinnerung: Wir sollen
uns erinnern, so fordert er, damit sich Vergangenheit nicht wiederholt, denn
„ein vergessenes Auschwitz führt zu Hiroshima, und ein vergessenes Hiros-
hima kann die Zerstörung unserer Welt verursachen.“ (14) Aus psychologi-
scher Sicht verweist Nouwen darauf, dass „etwas, das vergessen ist, nicht
geheilt werden kann, und das, was nicht geheilt werden kann, leicht die Ur-
sache für größeres Übel wird.“ (14) Die Vergangenheit ist also zu heilen, um
daraus die Zukunft, eine Perspektive zu gewinnen. Wie aber kann der Geist-
liche als Erinnerer heilen?

Nouwen spinnt seine Überlegungen in „Schöpferischer Seelsorge“ wei-
ter, wenn er das Gelingen des individuellen Lebens daran knüpft, wie Men-
schen eine Integration des Erlebten gelingt, wie sie also Glücksmomente
und ‚Hiobsbotschaften‘ in das eigene Leben einbinden können. Klappt eine
solche Integration, dann helfen Erinnerungen, die Welt zu ordnen und zu
verstehen – und damit sich selbst auch. Mit der misslungenen Integration
von Erinnerung hingegen geht ein Leiden einher: Es ist das Leiden an
schmerzlichen Ereignissen, das sich bisweilen im Verdrängen äußert. Ver-
drängungen, so Nouwen, führen aber dazu, dass die Erinnerungen ein Ei-
genleben entfalten, sich in Strukturen der Angst oder Verzweiflung verfesti-
gen und so eine „verkrüppelnde Wirkung“ (18) auf das Leben ausüben18.

Hier setzt das heilende Handeln bzw. Erinnern von Geistlichen an. Sie
heilen, indem sie als Erinnernde Räume öffnen, in denen Verdrängtes einen
Platz bekommt. Solche Räume kann der Geistliche erschließen, indem er
Verbindungen zwischen der Geschichte Gottes und der Geschichte der Men-
schen herstellt (21). Heilen setzt Nouwen synonym mit dem Erinnern dieser
Verbindungen und der Botschaft, dass kein Teil menschlichen Lebens aus
dieser Verbindung herausfällt. Die ganzheitliche Annahme durch Gott
schließt alles ein, was das Leben ausmacht. Menschen brauchen nichts zu
verdrängen, weil in Gott alles aufgehoben ist – auch das Leid19:

„Der Geistliche als lebendiger Erinnerer an Gottes große Taten in der Geschichte ist dazu be-
rufen, dadurch zu heilen, dass er Menschen an ihre verwundete Vergangenheit erinnert und
ihre Wunden in Beziehung setzt zu den Wunden der ganzen Menschheit, die durch das Leiden
Gottes in Christus versöhnt ist.“ (24)

18 Ganz offensichtlich bezieht sich Nouwen hier auf die psychoanalytische Terminologie, wie
sie Freud geprägt hat. Vgl. dazu S. Freud, Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten, in: GW
10, Frankfurt a.M. 41967, 125–136.
19 Die Überzeugung, dass das Leid in Gott ‚aufgehoben‘ ist, bildet ein wichtiges Motiv der
Spiritualität Nouwens. Siehe auch H.J.M. Nouwen u.a., Das geteilte Leid. Heute christlich le-
ben. Freiburg i.Br. u.a. 1983; Ders., Jesus, Sinn meines Lebens. Briefe an Marc. Freiburg i.Br.
u.a. 1988, 38–56. 

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 353



Thomas Laubach 354

Allerdings enthält diese nouwensche ‚Logik des Heilens‘ problematische
Aspekte. So bleibt zu fragen, ob nicht Menschen zunächst dabei geholfen
werden muss, ihre Angst, ihre Schuldgefühle, ihre Trauer, ihre ganze Ver-
gangenheit ansehen und wahrnehmen zu können. Erst von dort aus kann es
dann sinnvoll sein, diese Vergangenheit in einen religiösen Kontext zu stel-
len.

Nouwen indes interessiert sich stärker für das Problem, wie Menschen die
Erfahrung machen können, dass dieser Gott, der durch den Geistlichen ‚an-
geboten‘ wird, ein vertrauenswürdiger Gott ist, jemand, der eben keine Pro-
jektion oder ein Objekt ist, das allein der Kompensation des Unerklärbaren
dient. Für Nouwen ist klar, dass dafür Geistliche einer Spiritualität bedür-
fen,

„einer Form des Lebens im Geiste, durch die alles, was wir sind, und alles, was wir tun, zu ei-
ner Form des Erinnerns wird. Eine Möglichkeit, um das auszudrücken, besteht darin, dass wir
sagen: Um jemand zu sein, der durch sein Leben an den Herrn erinnert, müssen wir wie Ab-
raham in seiner Gegenwart leben.“ (25)

Eine solche Spiritualität des Mit-Gott-Seins, so Nouwen, ermöglicht es
auch, mit den Menschen zu sein. Nouwen dreht also eine häufig geäußerte
Sicht um, dass man Gott im Menschen findet. Er beharrt darauf: Gott lässt
uns den Nächsten finden. Durch das Leben in der Gegenwart Gottes erin-
nern Geistliche an den Herrn und können dadurch heilend auf Menschen zu-
gehen. Was Nouwen allerdings verdrängt ist, dass es bisweilen Fälle geben
kann, wo die religiöse und spirituelle Kompetenz an ihre Grenzen kommt
und dringend durch eine fachliche, psychotherapeutische Kompetenz zu er-
gänzen ist oder sogar durch sie ersetzt werden muss.

Die Überlegungen Nouwens lassen sich in drei Punkten zusammenfassen.
Durch Erinnern heilen heißt, a.) den ganzen Menschen und seine Erinnerun-
gen annehmen, b.) eine Verbindung zwischen dem individuellen Leid, dem
Leid der Menschen und Gottes Mitleiden suchen, sowie c.) die eigene Ver-
bundenheit mit Gott vorleben.

2.2 Der Halt des Erinnerns

Nouwen weist neben der pädagogisch-psychologischen Kraft der Erinne-
rung auch auf ihre motivationale Dimension hin. Es sind Erinnerungen an
Liebe, an Freundschaft, an glückende Momente des Lebens wie auch an
Gottes Liebe, die dem eigenen Handeln im Alltag Kraft geben und es moti-
vieren können. Ihre Funktion liegt auf der Hand: Die Erinnerung erhält „uns
auch in der Gegenwart am Leben.“ (36)

Die Kraft schlechthin, die am Leben erhält, ist Gott. Sich an diesen Gott
zu erinnern, heißt, in eine tiefere Kommunikation, eine lebendigere Bezie-

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 354



Spiritualität der Erinnerung 355

hung eintreten, die Halt gibt. Doch diese Kommunikation kann gestört sein
oder sogar abbrechen. Schon der Topos der Erinnerung impliziert eine sol-
che ‚Störung‘, denn Erinnerung beruht auf Abwesenheit, auf dem Abbruch
eines direkten Zugangs. Wer sich etwa an einen bestimmten Menschen erin-
nert, tut dies, weil dieser Mensch oder die Begegnung mit ihm vergangen
sind. Eine direkte Kommunikation von Angesicht zu Angesicht ist nicht –
mehr – möglich.

Die Rede von der Erinnerung an Gott und Christus ist eine Rede, in der
dieses Moment der Abwesenheit mitgedacht und ertragen werden muss.
Nouwen macht allerdings nicht deutlich, ob diese Abwesenheitserfahrung
allein in der Wahrnehmung des Erinnernden gründet oder einer tatsächli-
chen Abwesenheit Gottes – wie immer diese gedacht werden kann – ent-
spricht. Nouwen zeigt allerdings auf, dass der Abwesenheit Gottes ein
mächtiger Impuls innewohnt, da sie einerseits das Erinnern in Gang setzt
und andererseits Ausgangspunkt für Anwesenheit, für eine neue, tragfähige
Beziehung zu Christus ist. Denn

„die Erinnerung an Jesus Christus (ist) viel mehr, als sich vergangene Erlösungstatsachen ins
Gedächtnis zu rufen. Es ist ein lebendiges Sich-Erinnern, ein Erinnern, das uns hier und jetzt
Halt gibt, uns nährt und uns ein wirkliches Bewusstsein davon verleiht, inmitten der vielen
Krisen des täglichen Lebens einen festen Stand zu haben.“ (41)

In der Dialektik von Abwesenheit und Anwesenheit entfaltet Nouwen sei-
ne Vorstellung davon, wie das Erinnern in der Seelsorge Halt geben kann20.
Geistliche, so Nouwen, müssen sowohl die Erfahrung der Abwesenheit wie
der Anwesenheit zulassen können. Zwar ist die Abwesenheit an sich als Di-
mension der Erinnerung wesentlich. Doch sie wird im christlichen Glauben
in eine ‚Anwesenheit in Abwesenheit‘ aufgelöst. Halt gibt nämlich die Er-
innerung an den abwesenden Gott, weil sie darauf hinweist, dass Gott die
Menschen eben nicht verlassen hat, sondern dass er seinen Geist geschickt
hat, wie es das Johannes-Evangelium sagt. Diese Erkenntnis verknüpft Nou-
wen nun mit der Aufforderung, dass auch der Seelsorger sich um der Erin-
nerung willen zurückziehen muss, dass er einen Raum schaffen muss für das
Wirken des Geistes21.
20 Auch diese Dialektik ist ein Grundmotiv vieler Publikationen Nouwens. Seine Vorstellung
des geistlichen Lebens beruht mit darauf, dass Menschen sich eben nicht immer präsent hal-
ten, sich nicht den ganzen Tag mit Terminen und Aufgaben belegen, sondern eben auch von
sich absehen, sich zurückziehen, nicht „voller Sorgen“ (H.J.M. Nouwen, In ihm das Leben
finden. Einübungen. Freiburg i.Br. u.a. 1982, 24) leben. Vgl. dazu Nouwen, Schöpferische
Seelsorge 109–121.
21 Nouwen deutet noch nicht einmal die theologischen Probleme an, die sich durch diese
Überlegungen ergeben: Wie ist trinitätstheologisch das zeitliche Zueinander von Gott, Chris-
tus und Geist zu denken? Kommt der Geist, während Jesus bleibt, oder folgt er ihm nach? Ist
Gott in der Zeit? Im Kontext dieser Studie würde die Auseinandersetzung mit diesen und sich
anschließenden Fragen allerdings zu weit führen.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 355



Thomas Laubach 356

Auch die Rede von der Abwesenheit als integraler Bestandteil der Erin-
nerung ist bei Nouwen erfahrungsbezogen. Sie schöpft ihre Kraft aus kon-
kreten Abwesenheitserfahrungen, die Nouwen zu einem siebenmonatigen
Aufenthalt in dem Trappistenkloster Genesee animierten. Es waren vor
allem Erfahrungen von Sinn- und Perspektivenlosigkeit, die den Univer-
sitätsdozenten zu diesem Schritt drängten. Doch Nouwen erfuhr nicht nur
die Abwesenheit von Sinn und Zukunft. Seine Tagebucheinträge, die unter
dem Titel „Ich hörte auf die Stille“22 veröffentlicht wurden, zeigen, dass die
Auseinandersetzung mit diesen Erfahrungen neue Erkenntnisse vermittelte.
So berichtet Nouwen im Nachwort zu seinem geistlichen Tagebuch:

„Ohne zu übertreiben, kann ich behaupten, dass ich einige meiner demütigsten Erfahrun-
gen nach meiner Rückkehr gemacht habe. Aber sie waren notwendig, um mich wieder einmal
davon zu überzeugen, dass ich mich nicht als mein eigener Exorzist betätigen kann, und auch
um mich daran zu erinnern, dass es nicht das Ergebnis meiner eigenen geistlichen Klimmzü-
ge ist, wenn in meinem Leben irgend etwas Wichtiges geschieht, sondern dass dies einzig und
allein eine Wirkung der unverdienten Gnade Gottes ist.“23

Nouwen gesteht also der Erinnerung Erkenntnischarakter zu24. Die Er-
kenntnis, die der Autor gewinnt, ist die Erinnerung an das, was Theologen
die „Gnade Gottes“ nennen, die spirituelle, religiöse Erkenntnis, dass der
Mensch nur im beschränkten Maß Gestalter seines eigenen Lebens, nur ge-
brochenes Subjekt seiner ‚Leistungen‘ ist.25 Nouwen skizziert hier die Ab-
wesenheit des Menschen als eines autonomen, selbstbestimmten und selbst-
mächtigen Handlungssubjekts, die aber wiederum zur Hoffnungsfigur für
eine andere Art des Lebens jenseits von Leistung und Erfolg wird.26 Vor die-
sem Hintergrund lässt sich genauer verstehen, warum Nouwen für den zeit-
weiligen Rückzug des Seelsorgers aus seinen Alltagsgeschäften plädiert.
Die Abwesenheit des Geistlichen ist eine Bedingung von Erkenntnis für
den, der zurückbleibt. Eine solche kreative Abwesenheit, so Nouwen, kann
zu einer Halt gewährenden Abwesenheit werden.

Erneut lassen sich die Reflexionen Nouwens in drei Aspekten zusam-
menfassen. Durch Erinnern Halt geben heißt, a.) das Zusammenspiel von
Anwesenheit und Abwesenheit ernst zu nehmen, b.) kreativ anwesend wie

22 H.J.M. Nouwen, Ich hörte auf die Stille. Sieben Monate im Trappistenkloster. Freiburg
i.Br. u.a. 61981.
23 Nouwen, Stille 200. Kursiv von mir.
24 Ganz ähnlich argumentiert das Johannesevangelium. Vgl. dazu meine noch unveröffent-
lichte Habilitationsschrift Th. Laubach, Warum sollen wir uns erinnern? Möglichkeiten und
Grenzen einer anamnetischen Ethik. Tübingen 2002.
25 So auch H.J.M. Nouwen, Wohin willst Du mich führen? Notizen aus Lateinamerika. Frei-
burg i.Br. u.a. 1983, 36.
26 Vgl. dazu Nouwen, Stille 201.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 356



Spiritualität der Erinnerung 357

abwesend zu sein und schließlich c.) die eigene, persönliche Beziehung zu
Gott zu entwickeln und diese zur Quelle des „Erinnerungsdienstes“ werden
zu lassen.

2.3 Die Führung durch Erinnern

Phänomenologisch betrachtet, beinhaltet Erinnerung schließlich auch eine
hoffnungsstiftende Dimension. Erst diese, so Nouwen, ermöglicht es, Zu-
kunft zu gewinnen. Nouwen sieht in Entsprechung dazu den Geistlichen als
jemanden, der erinnernd in die Zukunft führen kann, der als Erinnernder ein
„Führer“ in die Zukunft ist.

Was Führung heißt, zeigt Nouwen am Beispiel des Mose. Mose lässt sich
durch das Gedenken Gottes führen und kann selber aus dieser Erinnerung
heraus die Richtung weisen. Für Christen wiederum ist es die Erinnerung an
Jesus, die führt. Denn die Erinnerung an ihn enthält „Blaupausen“ (63) für
die Zukunft. Wie können nun Seelsorger andere Menschen aus dieser Erin-
nerung heraus führen? Nouwen entfaltet zwei Weisen des Führens: die Kon-
frontation und die Inspiration.
• Die Konfrontation ist eine prophetische Aufgabe. Die Seelsorger kon-

frontieren die Menschen mit der unbequemen Wahrheit, dass die Wirk-
lichkeit nie schon das gelobte Land, das Paradies ist. Konfrontation heißt
dann: Abbau der Illusionen über die Realität. Auch Erinnerungen kon-
frontieren das handelnde Subjekt unter Umständen mit Wahrheiten, die
unbequem ist. Nouwen betont, dass Erinnerungen den Menschen auf sich
selbst zurückwerfen, ihn anfragen.

• Führung von Menschen bedarf auch der Inspiration. Sie versteht Nouwen
als erinnernde Aufgabe. Denn die Erinnerung weist den Weg zurück zu
den Quellen eines Glaubens, zu seinen Anfängen, die einst die Menschen
inspirierten. Beispielhaft lässt sich dies an Franziskus zeigen, der das Mo-
ment der Armut wieder-erinnert.
Konfrontation und Inspiration konkretisiert Nouwen in einer Art ‚narrati-

ver Spiritualität‘. Denn Führung heißt, erzählend Gestalten der Geschichte,
Frauen und Männer in Erinnerung zu rufen, die neue Visionen und Ziele ent-
wickelten und sie umsetzen konnten (66). Führung ist so eine geistliche
‚Technik‘, die Nachfolge initiiert. Lebendig und glaubwürdig wird eine sol-
che Führung, so Nouwen, durch das Gebet, das „Wiederkäuen“ (69) des
Wortes Gottes. Denn das Gebet lässt Ziele erkennen, von denen aus kon-
frontiert und inspiriert werden kann. Letztlich favorisiert Nouwen damit ei-
nen doppelten Schritt der Führung: Wer führen will, muss zunächst die
Quelle seiner eigenen Spiritualität erinnern, um so zur spirituellen Quelle
für andere zu werden und damit andere führen zu können.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 357



Thomas Laubach 358

Auch für diesen dritten Teil lassen sich die Überlegungen Nouwens zur
Erinnerung in drei wesentlichen Punkten zusammenfassen. Durch Erinnern
führen heißt, a.) die Hoffnung auf die Zukunft durch die Erinnerung an die
Vergangenheit zu ermöglichen, b.) konfrontierend auf die Diskrepanz zwi-
schen Wunsch und Wirklichkeit hinweisen und durch die Erinnerung an vi-
sionäre Menschen inspirieren sowie c.) durch die Meditation des Wortes
Gottes diesen Visionen Gestalt zu verleihen.

3. Der Clown als Erinnerungsfigur

Vor dem Hintergrund seiner Beschäftigung mit der Erinnerung schlug Nou-
wen in dem Buch „Gottes Clown sein“27 eine neue Seite der Frage nach ih-
rer spirituellen Bedeutung auf. Es ist die Figur des Clowns, die Nouwen ei-
nen anderen Zugang zur Erinnerungsthematik ermöglicht.

Nouwen setzt zunächst deskriptiv bei der Charakteristik des Clowns an.
Der Clown ist jemand, der nicht „im Mittelpunkt des Geschehens“ (10)
steht. Er füllt ‚nur‘ die Pausen, bietet lediglich Zwischenakte. Zudem be-
herrscht er im Gegensatz zu den Artisten eigentlich nichts, sondern spiegelt
nur das wieder, was die meisten Menschen auch in ihrem Leben sind – er ist
wie sie linkisch, unsicher, unbeholfen. Die Clowns stehen deshalb, so Nou-
wen, „auf unserer Seite“ (11). Für die Erinnerungsthematik ist genau dieser
Aspekt wichtig, denn: „Die Clowns erinnern uns mit einem Weinen und ei-
nem Lächeln an unsere gemeinsamen menschlichen Schwächen.“ (11) Nou-
wen deutet den Clown deshalb als besondere Erinnerungsgestalt.

Darüber hinaus versteht Nouwen diese Zirkusfigur als eine Person, die
„die Rolle des Geistlichen in der Gesellschaft von heute verständlich
macht.“ (11) Denn das Leben des Geistlichen kann in enger Beziehung zum
clownesken Sein verstanden werden. Diese These stützt Nouwen durch eine
Parallelisierung verschiedener Lebensdimensionen des Geistlichen (Allein-
sein, Zölibat, Gebet, Kontemplation) mit Dimensionen des Clown-Seins
(Einsamkeit, Leere, Nacktheit, die Fähigkeit, die Dinge so zu sehen, wie sie
sind). Das Moment der Erinnerung kommt in besonderer Weise im Themen-
feld von ‚Zölibat‘ bzw. ‚Leere‘ zum Tragen.

Nouwen illustriert diesen Zusammenhang durch einen Vergleich: Jede
Stadt hat große Boulevards und verkehrsträchtige Straßen, besitzt aber auch

27 H.J.M. Nouwen, Gottes Clown sein. Vom Beten und Dienen. Freiburg i.Br. u.a. 1985. Im
englischen Original trägt das Buch den treffenderen Titel „Clowning in Rome“, denn Nouwen
bezieht sich in seinem Werk immer wieder auf einen Aufenthalt 1978 in Rom. Im Folgenden
zitiere ich aus diesem Buch mit Seitenangaben im Text.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 358



Spiritualität der Erinnerung 359

geschützte, leere Räume; kleine, abseits gelegene Plätze, Innenhöfe, Kir-
chen. In einem dialektischen Zugriff sieht Nouwen den ‚Betrieb‘ der Stadt
auf diese Räume angewiesen. Sie sind so etwas wie das Herz der Stadt, sie
markieren die unsichtbare Mitte städtischen Lebens. Menschen, die das Zö-
libat leben, weisen, so Nouwen, ähnlich wie diese leeren Räume auf eine
Mitte hin. Es ist die Mitte des Menschen, sein geschützter, sein leerer Raum
– ein Raum, den nur Gott betreten kann. Nouwen versteht von dorther das
Zölibat als

„Zeugnis für den inneren heiligen Bereich in unserem eigenen Leben und im Leben ande-
rer. Indem diesem inneren Heiligtum, diesem heiligen leeren Raum im Leben eines Menschen
besondere Sichtbarkeit gegeben wird, möchte der in Ehelosigkeit lebende Mann oder die Frau
bestätigen und dartun, dass menschliche Intimität ihre tiefste Bedeutung und Erfüllung findet,
wenn sie als Teilhabe an der Intimität Gottes selbst erfahren und gelebt wird.“ (47)

Zölibat ist zunächst äußeres wie inneres Zeichen des Leerraums für Gott.
Für Nouwen ist daran der Aspekt der Leere wichtig, der sich in der Enthalt-
samkeit des Zölibatären in besonderer Weise zu erkennen gibt, ein Aspekt,
der allerdings für alle Arten von Beziehungen eine zentrale Rolle spielt.
Denn Enthaltsamkeit bestimmt Nouwen als wesentliche Dimension jegli-
chen Zusammenlebens. Allerdings zielt sie nicht auf sexuelle Abstinenz,
sondern beschreibt eine Haltung, die den Anderen, das Gegenüber nicht
zum ‚Alles‘ der Welt macht. Enthaltsamkeit heißt im Sprachgebrauchs Nou-
wen der Verzicht, irgend einen Menschen zu verabsolutieren. Enthaltsam-
keit heißt so: Platz für Gott zu lassen, dem sich Menschen verdanken. Zöli-
batäre

„erinnern daran, indem sie sich an keinen Menschen besonders binden, dass die Beziehung zu
Gott Anfang, Quelle und Ziel aller menschlichen Beziehungen ist. (...) Es ist wie der Clown
im Zirkus, der nach den aufregenden Darbietungen der Trapezkünstler und Löwenbändiger
stolpert und fällt und uns auf diese Weise erinnert, dass alle menschliche Aktivität letztlich
nicht so wichtig ist.“ (57–58)

Dem ‚leeren Leben‘ Zölibatärer kommt so eine erinnernde Funktion zu.
Es erinnert an Gott als „Quelle aller menschlicher Gedanken und Taten“
(58), und es kann auch Paare daran erinnern, dass sie ihr Leben nicht nur von
den Gefühlen und Zuneigungen des Anderen abhängig machen, sondern
eben auch von der Liebe Gottes, die sie zusammenführt.

Mit seinem „Clown-Buch“ erweitert Nouwen seine Überlegungen zur Er-
innerung somit um einen wesentlichen Aspekt. Er präzisiert hier vor allem
das ‚Was‘ des Erinnerns. Inhalt der relevanten Erinnerung ist Gott. Durch
diese werden Menschen wiederum an ihre eigene Menschlichkeit erinnert,
an ihre Schwächen und zugleich an ihre Abhängigkeit von Gottes Wirklich-
keit. Erinnerung ist in diesem Zusammenhang nicht für sich wichtig, sie ist
wichtig für etwas – für eine vertiefte Beziehung zu Gott. Allerdings gibt sich

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 359



Thomas Laubach 360

in dieser Deutung ein wesentliches Problem in Bezug auf die Erinnerungen
zu erkennen. Die Art und Weise, wie Nouwen das Leben Zölibatärer als
erinnernd interpretiert, könnte ein Missverständnis nahe legen. Es lautet:
Erinnerung ist immer nur eine Frage der Interpretation und damit der Be-
liebigkeit unterworfen. Denn es wäre ja auch ohne weiteres möglich, das
Zölibat ganz anders zu verstehen, nämlich als Erinnerung an eine bestimm-
te Sexualethik der Kirche oder an ein in unterschiedliche Stände geteiltes
Christentum. Letztlich zeigt sich durch diesen Einwand, dass Nouwen nur
unzureichend über die Kriterien Rechenschaft ablegt, die ihn zu bestimmten
Interpretationen – auch hinsichtlich der Relevanz der Erinnerung – bewe-
gen.

4. Eine Spiritualität der Erinnerung?

Die vorgestellten Überlegungen Nouwens erweisen trotz aller kritischer An-
merkungen die Relevanz der Erinnerung in spiritueller Richtung. Zum einen
zeigte sich, dass in Nouwens Publikationen die eigene, subjektive Erinne-
rung thematisiert wird, Nouwen also zumindest implizit von der Bedeutung
des Anamnetischen ausgehen, zum anderen konnte auch der explizite Stel-
lenwert der Erinnerung in Nouwens Werk entschlüsselt werden.

Mit Blick auf eine Spiritualität, ein Ethos der Erinnerung lassen sich eini-
ge wichtige Aussagen und Thesen festhalten. Die Erinnerung, so betont
Nouwen, ermöglicht es in besonderer Weise, handeln zu können. ‚Heilen‘,
‚Halt geben‘ und ‚Führen‘ sind solche Handlungen, die in spiritueller Hin-
sicht nur aus der Erinnerung heraus möglich sind, aus dem Gedächtnis an
Jesus Christus nämlich, und aus dem Gedenken Gottes, dass allem Handeln
vorausgeht. Darüber hinaus lässt sich allerdings deutlich eine handlungs-
praktische Relevanz der Erinnerung erkennen.
• Mit der Chiffre der ‚Heilung‘ umschreibt Nouwen nicht allein die

pädagogisch-psychologische Kraft der Erinnerung. Sicher: Wenn man
sich seiner Vergangenheit stellen kann, wird es einem selbst und anderen
möglich, besser im Sinne von authentischer und wahrhaftiger handeln zu
können. Dies wiederum lässt sich als Bedingung eines Ethos der Erinne-
rung verstehen. Denn eine eigene Spiritualität, ein individuelles Ethos be-
ruht auf der Fähigkeit, willentlich und reflexiv ein Handeln – authentisch
– wählen zu können.

• Mit der Chiffre des ‚Halt-Gebens‘ betont Nouwen die anthropologisch-
motivationale Kraft der Erinnerung. Die Erinnerung ist die Dimension,
die Menschen in besonderer Weise die Möglichkeit gibt, von einem festen
Stand aus das Leben bestehen zu können. Den impliziten sittlichen An-

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 360



Spiritualität der Erinnerung 361

spruch, der damit angesprochen wird, formulierte Nouwen bereits im Zu-
sammenhang mit dem Moment der Feier. Erinnerung, so Nouwen, ist not-
wendig, um feiern zu können, denn dazu bedarf es des Wissens um sich
selber und somit auch des Wissens um die Vergangenheit bzw. die Ein-
bettung des Individuums in die Geschichte. Indem jemand weiß, wo er
herkommt oder worauf er sich bezieht, gewinnt er erst die Kraft, offen zu
sein für andere – und somit auch umfassend sittlich handeln zu können.
Nicht umsonst steht das griechische Ethos für den ‚bewohnten Raum‘, die
‚gewohnte Umgebung‘. Allerdings muss die Erinnerung als Ermögli-
chungsbedingung, nicht als Ausschlussgrund von Spiritualität verstanden
werden; Handeln aus einem bestimmten Geist heraus ist auch möglich,
wo jemand seine Vergangenheit nicht integrieren kann oder integriert hat.

• Mit der Chiffre des ‚Führens‘ weist Nouwen auf die doppelte perspektivi-
sche Dimension der Erinnerung hin. Erinnerung ist nicht allein auf die
Retrospektive beschränkt; sie ist auch Bedingung für die Möglichkeit,
Gegenwart zu kritisieren und Visionen generieren zu können. Ohne Hoff-
nungen, Utopien und Visionen kommt wiederum keine Spiritualität aus.
Genauer: Individuelle Spiritualität wie auch die Spiritualität von be-
stimmten Gruppen leben aus der Utopie ihrer – meist nur teilweisen und
gebrochenen – Verwirklichung.
Insgesamt ist zu berücksichtigen, dass es Nouwen in seinen spirituellen

Reflexionen weniger um das Sollen als um das Können des Menschen geht.
Er fragt deshalb auch nicht nach dem „Warum?“ der Erinnerung. Ihm geht
es nicht um die Legitimität der Erinnerung, ihm geht es vorrangig um das er-
innernde Handlungssubjekt. Das zeigt sich in besonderer Weise in seinem
„Clown-Buch“. Hier entschlüsselt Nouwen Gott als den erinnernd zugäng-
lichen, tragenden Grund des Handelns. Von dort aus kann Nouwens Erinne-
rungsspiritualität mit einer Frage gefasst werden: Was kann der Mensch aus
der Erinnerung heraus handelnd bewirken? Diese ‚Wirkungen‘ des Erin-
nerns zeigen sich in zwei Ausrichtungen: In Richtung auf denjenigen, der
erinnert, und in Richtung auf die, denen durch das lebendige Erinnern neue
Lebensmöglichkeiten geöffnet werden.

Genau an diesem Punkt zeigt sich auch die eigentliche Relevanz der Erin-
nerung für die Spiritualität. Erinnerung hat eine identitätsstiftende und
zugleich auch identitätskritische Funktion. Denn die Erinnerung lässt das
Subjekt sich selber besser verstehen. Sie gibt etwa dem Geistlichen die
Möglichkeit, zu überprüfen, was er mit seinem Beruf erreichen wollte, als er
ihn wählte, und wo er in der Gegenwart steht. Losgelöst aus diesem engen
Kontext liegt der eigentliche Gehalt dieser identitätsorientierten Funktion
des Erinnerns darin, dass es grundsätzlich den Menschen in den Dialog mit
seiner Vergangenheit und damit auch mit seiner Biographie, seiner Ge-

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 361



Thomas Laubach 362

schichte zwingt. Nouwen spitzt diese Funktion der Erinnerung zu, indem er
ihre warnende und ermahnende Dimension anspricht. Die Erinnerung, so
wie sie Nouwen vorstellt, fragt etwa den Geistlichen implizit, ob er den
Glauben, an den er erinnern soll, widerspiegelt.

Nouwen kann so eindrucksvoll die oftmals vernachlässigte Dimension
der Erinnerung als lebens- und handlungspraktischen Aspekt der Spiritua-
lität deutlich machen, wenn er auch keine systematische Darstellung einer
anamnetischen Spiritualität liefert. Zwei wichtige Problempunkte aller-
dings bleiben:
• In Hinsicht auf einen Diskurs in nicht-christlichen Kontexten stößt die

spirituelle Erinnerungstheologie Nouwens deutlich an ihre Grenzen. Ihm
gelingt es nicht, eine spirituell-ethische Reflexion auf die Erinnerung zu
bieten, die jenseits des Horizonts christlichen Glaubens Aussicht auf Ver-
ständigung hätte. Die Partikularität dieses Ansatzes ist evident. Das ist
umso bedauerlicher, als Nouwens Überlegungen über diesen relativ en-
gen Rahmen hinausweisen. Erinnerung als Kategorie identitätsstiftender
wie identitätskritischer Reflexion sowie die drei vorgestellten ‚Überset-
zungen‘ der Nouwenschen Dimensionen des Erinnerns zeigen, dass der
Theologe Phänomene beschreibt, die den Erinnerungsakt insgesamt be-
treffen und nicht nur für den christlichen Kontext relevant sind, sondern
auch in Blick auf eine grundsätzliche Auseinandersetzung mit der Erin-
nerung etwa in pädagogischen Kontexten wichtig sein könnten.

• Ein zweiter wichtiger Problempunkt ergibt sich bei der genauen Analyse
der Erinnerungsspiritualität Nouwens. Letztlich zeigt sich Nouwens An-
satz als rudimentäre Grundlegung einer anamnetisch orientierten Tugend-
ethik. Seinen Auseinandersetzungen mit der Erinnerung liegen unüber-
sehbar haltungsethische Vorstellungen zugrunde. Nouwen geht es um Tu-
genden, die aus dem Erinnern folgen und die sich in konkreten Handlun-
gen niederschlagen. Doch die skizzierten Ethoi des Feiernden, des leben-
digen Erinnerers und des erinnernden Geistlichen speisen sich aus einer
Normativität, die Nouwen nicht weiter erörtert. Was die Haltungen des
Erinnerns, das Beziehung-Herstellen, das Heilen, Halt-Geben und Füh-
ren, das hinweisende Leer-Sein, fundieren, liegt für Nouwen zwar offen-
sichtlich auf der Hand – es ist der christliche Glaube –, argumentativ be-
gründet wird es indes nicht.
Trotz dieser kritischen Bemerkungen muss festgehalten werden, dass

Nouwen wichtige Hinweise für die Frage nach den Grund- und Geisteshal-
tungen des Erinnerns liefert. Seine Überlegungen können als tragende Pfei-
ler einer anamnetischen Spiritualität verstanden werden.

348-362  30.07.2002 19:11 Uhr  Seite 362


