Mystik im Neuen Testament?

Exegetisch-theologische Bausteine (II. Teil)

Klaus Scholtissek, Jerusalem

2.3. Jesus Christus und die Glaubenden — Christus-Mystik im Neuen
Testament?

In den neutestamentlichen Schriften spiegelt sich vielfiltig der urchristliche
Glaube an die Offenbarung des Gottes Israels in Jesus, dem Christus. Wenn
der Glaube und das Bekenntnis zu Jesus Christus sich in einer bisher unge-
ahnten Tiefe in die Gotteserfahrung der ersten Christen eingeschrieben ha-
ben, stellt sich die Frage, in welcher Weise die nachdsterliche Begegnung
und Glaubensbeziehung zwischen dem auferstandenen Jesus Christus und
den an ihn Glaubenden erfahren, geglaubt und bekannt wird. Finden sich die
jiidischen Gotteserfahrungen des gegenwirtigen, mitgehenden, bergenden
und heilenden Gottes wieder in den spezifisch christlichen Glaubenserfah-
rungen und den diese reflektierenden Christus-Aussagen? Lassen sich
christliche Glaubenserfahrungen im Spiegel ihrer neutestamentlichen Ver-
sprachlichungen als mystische Erfahrungen im Sinne der oben (unter 1.2.)
genannten Kriterien verstehen?

Bevor einzelne textlich bzw. thematisch gruppierte Zeugnisse vorgestellt
und besprochen werden, ist es sinnvoll, eine neu entdeckte friihjiidische Tra-
ditionslinie aufzunehmen, die moglicherweise als ein friihjlidisches Verbin-
dungsglied bzw. eine Motivvorgabe zu den hier befragten neutestamentli-
chen Passagen fungiert.

2.3.1. Die friihjiidisch-rabbinische Aufstiegs- und Visionsmystik —

eine Vorgabe fiir neutestamentliche Christus-Aussagen?
In den letzten Jahren rekonstruiert die Forschung aus friihjiidischen und rab-
binischen Schriften zunehmend die sogenannte Aufstiegs- und Visions-
Mystik (ascent- and vision-mysticism)', deren Einfluss auch auf neutesta-
mentliche Schriften angenommen wird.? Den Textzeugnissen aus dem Friih-

' Vgl. A. D. DeConick, Seek to see him. Ascent and Vision Mysticism in the Gospel of Tho-
mas. Leiden 1996; vgl. auch K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben (s. Anm. 26)
63f.120f.128f (Lit.).

2 Fiir Paulus vgl. B. Heininger, Paulus als Visiondr. Eine religionsgeschichtliche Studie.
Freiburg 1996, bes. 111-174; fiir das Johannesevangelium vgl. J. J. Kanagaraj, ,Mysticism* in
the Gospel of John. An Inquiry into its Background. Sheffield 1998; A. de DeConick, Voices
of the Mystics. Early Christian Discourse in the Gospels of John and Thomas and Other An-
cient Literature. Sheffield 2001.



Klaus Scholtissek 364

judentum u.a. im #thiopischen Henochbuch? (Kap. 14-16), in gnostischen
bzw. gnosisnahen Schriften (z. B. dem Thomasevangelium*) und in der rab-
binischen Merkabah-Mystik liegt die folgende Vorstellung zugrunde: Ein
nur wenigen Mystikern gegebener Aufstieg in den Himmel fiihrt zu einer nur
auf diesem Weg moglichen Schau Gottes, die eine Transformation des Vi-
siondrs in einen unsterblichen bzw. ,gottlichen® Status bewirkt und ihn mit
einer Sendung beauftragt. Als Paradigmen des mystischen Aufstiegs zu Gott
und der visiondren Transformation gelten Mose, Ezechiel und Henoch. So
erzihlt Henoch seinen eigenen Aufstieg in den Himmel wihrend eines Trau-
mes (ithHen 14,8-25). Darin heifit es:

dthHen 14,8 ,,Siehe, Wolken riefen mich in der Vision, und Nebel riefen mich,
und die Bahn der Sterne und die Blitze dringten mich zur Eile und trieben
mich, und die Winde in der Vision gaben mir Fliigel und bewegten mich
und hoben mich empor in den Himmel.

14,9 Und ich ging hinein ...

14,15 Und siehe, (da war) ein anderes Haus, grofier als jenes,
und die Tiir war vollig offen vor mir, und es war aus Feuerzungen erbaut.

14,16 Und in allem war es so auBergewohnlich an Herrlichkeit, Pracht und GroBe,
dass ich nicht in der Lage bin, euch seine Herrlichkeit und Grofie zu beschrei-
ben. ...

14,18 Und ich blickte hin und sah darin einen hohen Thron,

und sein Aussehen (war) wie Reif, und sein Umkreis (war) wie die Sonne,
die leuchtet, und wie die Stimme der Kerubim. ...

14,20 Und die grofie Herrlichkeit safl darauf,
und ihr Gewand war strahlender als die Sonne und weif3er als aller Schnee. ...
15,1 Und er antwortete und sprach zu mir ...:

,Fiirchte dich nicht, Henoch, du gerechter Mann ...
Komm her und hore mein Wort!
15,2 Und gehe hin, sage den Wichtern des Himmels ...

Liegt in einer solchen himmlischen ,Privataudienz‘ und visio dei, wie sie
hier und an anderen Orten mit biblischen Farben ausgemalt wird, eine struk-
turelle Prifiguration bzw. ein Erkldrungsmuster fiir christologische Aussa-
gen im NT vor?

(a) Die paulinischen Selbstaussagen in Gal 1,15f (Enthiillung); 1 Kor 9,1
(Vision im engeren Sinn); 15,8 (Erscheinung), 2 Kor 4,6 (Erleuchtung) und
12,1-10 (Himmelsreise) legen die Annahme nahe, dass Paulus sich gerade
in Korinth mit dem Missverstiandnis auseinanderzusetzen hatte, seine Ver-
kiindigung beruhe bzw. lege groBBen Wert auf ,mystische* Himmelsreisen —
eine Auslegung der paulinischen Botschaft, die auf eine Ausblendung des

3 AthHen 1-36 wird in die Zeit zwischen dem Ende des 3. und der Mitte des 2. Jh. v. Chr. da-
tiert; vgl. JISHRZ V/6 (1984) 494.
4 Vgl. EvTh 11; 15; 24; 27; 37, 49-50; 59; 83; 84; 108.



Mystik im Neuen Testament? 365

Kreuzesgeschehens herauslduft®. Jedenfalls wehrt Paulus sich in 1 Kor
12,1-10 entschieden gegen eine enthusiastische Uberbewertung von , Er-
scheinungen und Enthiillungen®. Gleichwohl kann fiir die theologische
Deutung der Berufung des Paulus das an die Thronvisionen von Ezechiel
und Jesaja ankniipfende friihjiidische Theologoumenon einer zweiten
himmlischen Macht neben Jahwe (second power in heaven) aufgegriffen
werden. Bernhard Heininger sieht in dieser Konzeption die theologische
Priamisse fiir die Mitte der paulinischen Berufungsvision: Paulus habe er-
kannt, ,,dass der auferweckte Jesus von Nazaret im Himmel den Platz der se-
cond power in heaven besetzt* habe.®

(b) Fiir das Johannesevangelium wird geltend gemacht, es polemisiere
gegen Vertreter einer Aufstiegs- und Visionsmystik, die fiir sich eine solche
,mystische® Erfahrung in Anspruch nihmen.” Thnen setze der Evangelist Jo-
hannes das exklusive Privileg Jesu Christi entgegen: Er allein und niemand
anderes habe Zugang zum Vater und vermittele diesen Zugang an die Glau-
benden (vgl. 1,18.51; 3,13; 14,3-7). Demnach wiirde das JohEv diese Form
mystischer visio dei allein Jesus Christus vorbehalten.

So deutet April D. DeConick das Johannesevangelium im Gegeniiber zum
apokryphen Thomasevangelium, das eine Aufstiegs- und Visionsmystik
verfechte, als Verfechter einer Glaubensmystik, die besonders in der Selig-
preisung in 20,29 zum Ausdruck komme. Die von den Aufstiegs- und Vi-
sionsmystikern gesuchte verwandelnde Heilsbegegnung vollziehe sich dem
JohEv zufolge in der direkten Begegnung zwischen dem irdischen Jesus und
den ihn im Glauben Begegnenden. Nachdsterlich trete an die Stelle der
vorosterlichen Begegnung mit Jesus der Paraklet, der jetzt die Vermittlungs-
aufgabe zu Gott hin — besonders durch die Taufe und das Abendmahl — leiste.?

Unabhingig von der duBerst fragwiirdigen Hypothese, das JohEv stehe in
kritischer Auseinandersetzung mit der Aufstiegs- und Visionsmystik des
EvTh, kann das Stichwort Glaubensmystik fiir das JohEv fruchtbar gemacht
werden. Das konnte geschehen, wenn stirker und anders als bei A. D. De-
Conick (a) die nachosterlich-neue, durch das Wirken des Parakleten vermit-
telte Gegenwart des Auferstandenen bei den Seinen, (b) die nachdsterliche,
,verwandelnde® Begegnung zwischen dem Auferstandenen und den Glau-
benden und (c) der joh Nexus zwischen dem nachosterlich moglichen pneu-
matischen ,Sehen‘, das in 20,29 nicht zuriickgewiesen wird, und dem joh
Glauben als einem ,Zum-Glauben-Gefiihrtwerden wahrgenommen wiirde
(s.u.2.3.3.).

5 Vgl. hierzu ausfiihrlich B. Heininger, Paulus (s. Anm. 42).

¢ Ebd. 208; vgl. ebd. 207-211.300.

7 Vgl. die Arbeiten J. J. Kanagaraj (s. Anm. 42) und A. D. DeConick (s. Anm. 42).
8 Vgl. A. D. DeConick, Voices (s. Anm. 42).



Klaus Scholtissek 366

Die genannten Thesen brauchen hier nicht weiter verfolgt zu werden. Ein
weiterfiihrender Ankniipfungspunkt ergibt sich immerhin strukturell: Eine
geschenkte Begegnung mit Gott bzw. mit Christus hat eine ,verwandelnde’,
dauerhaft prigende Wirkung (tranformative encounter) auf die glaubenden
Menschen. Dies gilt fiir Paulus hinsichtlich seiner Berufung wie fiir die Be-
gegnungsgeschichten im JohEv, die solche in der Begegnung mit Jesus
moglichen Glaubensprozesse in vielféltiger Weise vor Augen fiihren (vgl.
exemplarisch Jesu Worte von der ,,neuen Geburt von oben* im Nikodemus-
gespriach 3,1-21). Beide groflen Theologen, Paulus und Johannes, ent-
wickeln unabhiéngig voneinander eine Sprache der wechselseitigen Einwoh-
nung (reziproke Immanenz) von Jesus Christus und den Glaubenden, der
hier nachgegangen werden soll:

2.3.2., Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir* (Gal 2,20) — die
paulinische Mystik
Das griechische Verb uvéw (= ,,einweihen), von dem der Begriff Mystik
ableitet wird, begegnet im Neuen Testament nur in Phil 4,12 (vgl. auch 3
Makk 2,30; Weish 8,4°). Es verweist auf die antiken Mysterien'?: ,,Der my-
stikos bedarf der Einweihung in den esoterisch geheimnisvollen Bereich.“!!
In Phil 4,11-13 spricht Paulus von seinen Lebenserfahrungen: Armut und
Reichtum, Sattsein und Hunger, Uberfluss und Not: ,.in jedes und in alles
bin ich eingeweiht*. Wenn Paulus hier bewusst einen terminus technicus der
Mysteriensprache'? aufnimmt, stellt er doch zugleich klar, von wem her und
durch wen er auf genau diesem Erfahrungsweg ,.eingeweiht ist*: ,alles ver-
mag ich in dem mich Ermdichtigenden* (Phil 4,13; vgl. 4,10: ,,im Herrn* )."
Der Vergleichspunkt zwischen der Mysterienweihe und dem christlichen
Glaubensweg sieht Paulus weder in der Gottheit bzw. einem géttlichen Ge-
heimwissen noch in den konkreten Umstdnden des Weges, sondern formal
(nicht inhaltlich) im Blick auf die Erfahrung: Paulus erfuhr in all den ge-
gensitzlichen Lebensumstinden Gottes Kraft bzw. die Kraft des auferstan-
denen und erhohten Kyrios — eine Erfahrung, die zur fundamentalen Basis

® Nach C. Larcher, Le livre de la Sagesse ou La Sagesse de Salomon I-I1I . Paris 1982—1985,
hier II 523, begegnet pvotig in Weish 8,4 —als Ableitung von puotng — wohl erstmalig in der
Grizitit; vgl. auch H. Hiibner, Die Weisheit Salomons (s. Anm. 22) 115.

"Vgl. zur Einfiihrung in die antiken Mysterienkulte H.-J. Klauck, Die religiose Umwelt des
Urchristententums 1. Stadt- und Hausreligion, Mysterienkulte, Volksglaube. Stuttgart 1995,
77-128.

""M. Burger, Weltwirksamkeit aus Mystik (s. Anm. 14) 55; vgl. P. Heidrich, Art. Mystik/my-
stisch, in: HWP 4 (1984) 268-273.

12Vgl. auch Philo, Sacr Abel 62; Jos Ap 2,267.

3Vgl. die Auslegung von J. Gnilka, Der Philipperbrief. Freiburg i. Br. 1968, 175f.



Mystik im Neuen Testament? 367

der christlichen Theologie des Apostels gerechnet werden muss (vgl. Gal
1,10-2,21; Phil 3,7-14).

Die hier in Phil 4,10-13 reflektierte Christuserfahrung des Apostels er-
fahrt ihre sprachliche Verdichtung in der in den paulinischen Briefen weit-
verbreiteten formelhaften Wendung: ,,In-Christus-sein® (vgl. nur: 1 Thess
4,1; Gal 2,17; Phil 1,1; 1 Kor 1,30; 2 Kor 5,1-21; Rom 16,11). An eben
dieser paulinischen Wendung hatte sich auch forschungsgeschichtlich die
Frage nach einer paulinischen Mystik entziindet.'* Diese Diskussion wurde
zuletzt von Hans-Christoph Meier neu aufgenommen' und ist auch durch
ihn nicht zu einem Konsens gefiihrt worden. Die Grundfrage lautet: Ist die
paulinische Formel ,,in Christus® iibertragen-lokal als neues Leben im
Machtbereich des Auferstandenen und in enger personaler Beziehung mit
ihm!'¢ oder instrumental bzw. kausal'” als durch Christus vermitteltes neues
Leben zu verstehen? Albert Schweitzer verstand die ,,In-Christus“-Aussa-
gen zudem tauftheologisch (vgl. Rom 6) und damit ekklesiologisch (vgl.
Kor 12): Durch die Taufe werden die Glaubenden in den Leib Christi
eingegliedert und leben in diesem Sinne ,,in Christus®, d.h. ,,im Leib
Christi“.!®

Da die Forschungsdiskussion hier nicht aufgenommen werden kann, sei-
en neben der Frage, ob die genannten Interpretationsansitze sich wirklich
ausschliefen, zwei Beobachtungen angefiihrt, die fiir die Deutung der pau-
linischen ,,in-Christus*“-Aussagen relevant sind:

“Vgl. hierzu die Arbeiten von A. Deifimann, Die neutestamentliche Formel ,,in Christo Je-
su“. Marburg 1892; A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus. Tiibingen (1930) 21954;
A. Wikenhauser, Die Christusmystik des Apostels Paulus. (Miinster 1928) Freiburg 21956.
5Vgl. H.-Chr. Meier, Mystik bei Paulus. Zur Phdnomenologie religioser Erfahrung im Neuen
Testament. Tiibingen 1998 (Lit.). Er definiert Mystik wie folgt: ,,Mystik ist eine Form der Re-
ligiositit, in deren Zentrum die unmittelbare Erfahrung géttlicher Wirklichkeit steht. Diese
Erfahrung, die das alltidgliche Bewusstsein und die Erkenntnis der Vernunft iibersteigt, ist zu-
gleich Erfahrung einer engen Verbundenheit mit der gottlichen Wirklichkeit (20); vgl. ebd.
299 zur paulinischen Mystik: Mystik ist ,,Erfahrung gegenwirtiger Heilsteilhabe®. Vgl. auch
D. Marguerat, La mystique de I'apdtre Paul, in: J. Schlosser (Hrsg.), Paul de Tarse. Congrés
de ' ACFEB (Strasbourg 1995) (LD 165). Paris 1996, 307-329.

1*Vgl. u.a.: A. DeiBmann, Formel (s. Anm. 54); A. Wikenhauser, Christusmystik (s. Anm. 54)
57: Den paulinischen ,,Formeln und bildhaften Wendungen* liegt ,,die Uberzeugung ... zu-
grunde, dass der Christ in innigster Seins- und Lebensverbindung mit dem pneumatischen
Christus steht*.

7Vgl. F. Neugebauer, In Christus — EN XPIXTSQI. Eine Untersuchung zum paulinischen
Glaubensverstdndnis. Gottingen 1961; zuletzt H.-Chr. Meier, Mystik (s. Anm. 55) 27-39.
8Vel. A. Schweitzer, Mystik (s. Anm. 54). Vgl. weiterfithrend H. Umbach, In Christus ge-
tauft — von der Siinde befreit. Die Gemeinde als siindenfreier Raum bei Paulus. Gottingen
1999.



Klaus Scholtissek 368

(a) Einige neuere Beitridge stellen die partizipatorische Christologie des
Paulus' ins Licht und gewinnen so einen vielversprechenden Schliissel zum
Verstdandnis der Christusgemeinschaft bei Paulus, der alte Fronten {iberwin-
den kann. Die paulinischen Wendungen ,,in Christus* bzw. ,,im Herrn* (vgl.
nur Gal 5,6; 2 Kor 5,17; Rom 6,23; 8,1-2.39; 12,5), ,,mit Christus* (vgl. nur
2 Kor 4,14; Rom 6,4-8), ,,in Christus hinein“ (vgl. 1 Kor 12,13; Rom 6,3),
»durch Christus® (vgl. nur Rém 3,24; 5,17.21), ,,zu Christus gehorig* (vgl.
1 Kor 15,23; Gal 3,29; Rom 8,9) und ,,Leib Christi* (vgl. 1 Kor 12,12-27;
Rom 12,3-8) verweisen gemeinsam auf eine lebendige Heilsbeziehung und
-gemeinschaft, in die Glaubende durch die Taufe aufgenommen werden
(vgl. Rom 6,1-11). James D. G. Dunn kommt zu der plausiblen Schlussfol-
gerung: Die Herzmitte der paulinischen Formel ,,in Christus® ist ,,an experi-
ence understood as that of the risen and living Christ“*. Deshalb ist es ,,hard
to avoid talk of something like a mystical sense of the divine presence of
Christ within and without, establishing and sustaining the individual in rela-
tion to God‘?!,

(b) In Gal 2,19-20 verwendet Paulus mit dem Wort ,,Christus lebt in mir*
die Umkehrung der Formel ,,in Christus* — eine Umkehrung, die Licht auch
auf die weitaus hiufigeren ,,in Christus*-Aussagen wirft:

Gal 2,19 Denn ich bin durch das Gesetz dem Gesetz gestorben,
damit ich fiir Gott lebe.
Ich bin mit Christus gekreuzigt worden.
2,20 Ich lebe, aber nicht mehr ich,

es lebt aber in mir Christus.

Sofern ich jetzt im Fleisch lebe,

lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes,

der mich geliebt und sich fiir mich hingegeben hat.

o Qa6 o o0 o e

Paulus spricht hier eindeutig von der Einwohnung des auferstandenen
Christus in ihm.?? Diese Einwohnung ist jedoch nicht mit einem Subjekt-
wechsel bzw. Personenaustausch im strengen Sinne zu verwechseln. Paulus
sagt gerade nicht, dass Christus im eigentlichen Sinn an die Stelle seines ei-

Vgl. die instruktiven Ausfiihrungen von: J. D. G. Dunn, The Theology of Paul the Apostle.
Grand Rapids 1998, 390—412 (Lit.); K. Backhaus, Evangelium als Lebensraum. Christologie
und Ethik bei Paulus, in: Paulinische Christologie. Exegetische Beitrdge. Hans Hiibner zum
70. Geburtstag. Hrsg. v. U. Schnelle /Th. S6ding unter Mitarbeit von M. Labahn. Gottingen
2000, 9-31; Ders., , Mitteilhaber des Evangeliums* (1 Kor 9,23). Zur christologischen
Grundlegung einer ,,Paulus-Schule* bei Paulus, in: Christologie in der Paulus-Schule. Zur
Rezeptionsgeschichte des paulinischen Evangeliums. Hrsg. v. K. Scholtissek. Stuttgart 2000,
46-71.

7. D. G. Dunn, Theology (s. Anm. 59) 400; vgl. ebd. 408.

2'Ebd. 401.

22Vgl. hierzu die Auslegungen von H. Schlier, Der Brief an die Galater. Gottingen 31971,
101-103, und F. MuBner, Der Galaterbrief. Freiburg 1974, 179-183.



Mystik im Neuen Testament? 369

genen Ich tritt. Dann wiren auch die Aussagen in 2,20c-e sinnlos. Paulus
spricht hier vielmehr von einer erfahrenen Christusgegenwart in seinem In-
nern, die sein Ich verwandelt, die ihn seiner selbst enteignet (expropriiert)
und vereinnahmt.” Eben diese grundstiirzende Neuausrichtung (vgl. Phil 3,
7—14) seiner selbst, die er auch als neues Schopfungsgeschehen versteht
(vgl. 2 Kor 5,17), wird bei ihm nicht als ein exklusives Privileg, sondern als
Ausdruck und Charakteristikum der Heilsteilhabe aller Glaubenden gedeu-
tet (vgl. Gal 3,26-28; Rom 8,1-2).

Die paulinischen Immanenz-Aussagen haben auch in ihrer (bei ihm nicht
formelhaften) Umkehrung eine erstaunliche Parallele im JohEv und im
1. Johannesbrief. Offensichtlich fiihrten analoge Glaubenserfahrungen un-
abhéngig voneinander im frithen Christentum zu vergleichbaren Versprach-
lichungen:

2.3.3. Die wechselseitigen Einwohnungsaussagen im Johannesevangelium
—die johanneische Mystik*
(a) Die Vater-Sohn-Beziehung
Die joh Einheits-Aussagen (10,30; 17,11.22) betonen die ununterscheidba-
re Ubereinstimmung von Vater und Sohn hinsichtlich ihres Willens, ihrer
Motivation und ihres Wirkens. Beide sind eins in der Liebe. Dennoch wer-
den Vater und Sohn im JohEv nirgends miteinander identifiziert. Im Gegen-
teil: Vater und Sohn bleiben bei aller Zuordnung durchgehend unterschieden
(unio distinctionis). Wie sich Johannes die enge, ihre Einheit begriindende
Relation zwischen Vater und Sohn vorstellt, wird in den reziproken Imma-
nenz-Aussagen erhellt. Die Worte von der gegenseitigen Einwohnung wer-
den mit ,,bleiben/wohnen* (uéverv) oder mit ,sein“ formuliert. Folgende
Beispiele seien genannt:

10,38: ,,damit ihr erkennt und wisst, dass der Vater in mir (ist) und ich im Vater (bin).*
14,10: ,,Glaubst du nicht, dass ich im Vater bin und der Vater in mir ist? ...
Der Vater aber, der in mir bleibt, vollbringt seine Werke.*
14,11: ,,Glaubt mir, dass ich im Vater (bin) und der Vater in mir (ist).*
17,21: ,,damit alle eins sind, so wie du, Vater, in mir (bist) und ich in dir (bin)*

Der Evangelist sieht das Vater-Sohn-Verhiltnis als voranfiangliche, bleiben-
de Hinordnung des Sohnes auf den Vater und als Partizipation des Sohnes
am Wesen Gottes (1,1.18; 8,58; 20,28). Der Sohn, dessen Speise es ist, den

28, Vollenweider spricht in diesem Zusammenhang von einer ,,Dezentrierung des Ichs* bzw.
einer ,,neuen exzentrischen Seinsweise*; vgl. Ders., Grofier Tod (s. Anm. 5) 371.374.

* Anderenorts habe ich mich ausfiihrlicher mit der Frage nach einer joh Mystik befasst: K.
Scholtissek, In ihm sein und bleiben (s. Anm. 26); Ders., Mystik (s. Anm. 12); Ders., ,,Rabbi,
wo wohnst du? “ Zur Theologie und Spiritualitdt der johanneischen Immanenz-Aussagen, in:
BiLi 74 (2001) 240-253.



Klaus Scholtissek 370

Willen dessen zu tun, der ihn gesandt hat, und sein Werk zu vollenden
(4,34), offnet sich in riickhaltloser Ausrichtung auf Gott (Theozentrik). Er
lasst sich ganz und gar von ihm bestimmen. Er gewinnt und konstituiert sei-
ne Existenz und Identitét aus der Eingeborgenheit im Vater. Diese grenzen-
lose Offenheit des Sohnes fiir seinen Vater ist umgekehrt der geeignete
Wirkraum fiir die Vergegenwirtigung des Vaters in seinem Sohn. Weil Jesus
dem Wirken seines Vaters nichts entgegensetzt, kann sein Vater ebenfalls
riickhaltlos in ihm und durch ihn wirken und sich so als liebender Vater of-
fenbaren.

Die joh Immanenz-Aussagen ermoglichen eine symmetrische und eine
asymmetrische Aussage: Die Symmetrie besteht darin, dass der Sohn ganz
im Vater gegenwirtig ist (= ,,bleibt”, ,,wohnt®, ,;ist*), wie auch der Vater
ganz im Sohn gegenwirtig ist. Zugleich gilt aber auch eine asymmetrische,
unumkehrbare Relation: Der im Vater immanente Sohn wird nicht selbst
zum Vater, er bleibt durchgehend der vom Vater Gesandte, der ganz und gar
von ihm Bestimmte. Und umgekehrt: Der ganz im Sohn immanente Vater
bleibt durchgehend der Vater, der sich in seinem Sohn und durch seinen
Sohn vergegenwirtigt. Der Evangelist konzipiert das Vater-Sohn-Verhéltnis
als eine wechselseitige Communio, die weder dem Vater noch dem Sohn et-
was nimmt, sondern beide bereichert: Der Vater kann ganz im Sohn ,,woh-
nen“ bzw. ,,sein“ und sich durch ihn ungeteilt seiner Schopfung zuwenden
und der Sohn kann ganz im Vater ,,wohnen‘ bzw. ,,sein“, ohne den Vater in
seiner gottlichen Souveridnitit zu beschrianken.

Die joh Immanenz-Aussagen zwischen Vater und Sohn beantworten die
erste Frage, die die Johannesjiinger an Jesus stellen: ,,Rabbi, wo wohnst/
bleibst du?* (1,38). Die Jiinger fragen hier — und darin korrespondiert ihre
Frage mit der vorausgehenden Frage Jesu nach ihrer Lebenssuche: ,,Was
sucht ihr?“ — nach der Identitit Jesu, nach seinem Wohnort in einem iiber-
tragenen Sinn, der das Geheimnis seiner Person ausmacht. Sie fragen nach
dem Lebensgeheimnis Jesu, aus dem heraus er lebt und wirkt. Die auf den
Vater und den Sohn bezogenen Immanenz-Aussagen des JohEv weisen dar-
auf hin, dass Jesus ,,im Vater wohnt*, dass er aus einer unergriindlichen Ver-
wurzelung im Vater lebt, dass er vom Willen und der Liebe seines Vaters
ganz und gar bestimmt ist und sich von diesem senden lisst. Diese existenz-
begriindende Eingeborgenheit im Vater gibt dem Vater zugleich die Mog-
lichkeit, sich ganz im Sohn mitzuteilen, ganz in ihm gegenwdértig zu sein. In
der Sendung des Sohnes, in seiner Inkarnation 6ffnet sich die im Wirken Je-
su sich offenbarende Communio und Immanenz von Vater und Sohn fiir die
glaubenden Menschen. Sie konnen an dieser Communio Anteil gewinnen,
indem sie ,,bei Jesus bleiben/wohnen* (1,39).



Mystik im Neuen Testament? 371

(b) Christus-Freundschaft und wechselseitige Einwohnung
Das JohEv ist géinzlich aus nachosterlicher Perspektive geschrieben und
richtet sich an Christen, die selbst schon einen anfinglichen Glaubensweg
zuriickgelegt haben, deren Glauben aber der stdndigen Vertiefung und Ver-
lebendigung bedarf. Solchen Christen der zweiten und dritten Generation
stellt der Evangelist Begegnungsgeschichten und in diesen Glaubenswege
vor Augen, in denen sie ihre eigenen Glaubenswege und -umwege wieder-
erkennen konnen. Im Evangelium, in den Worten des Irdischen und Auf-
erstandenen, besonders in seinen Abschiedsworten, spricht Jesus von der
neuen Gemeinschaft mit ihm, die ihr Maf3 hat an der Gemeinschaft zwischen
ihm und dem Vater (vgl. 14,10-11). Folgende Einwohnungsaussagen, die
die Beziehung zwischen dem auferweckten Jesus und den Glaubenden be-
schreiben, seien genannt:
14,20 ,,An jenem Tag werdet ihr erkennen,
dass ich im Vater (bin) und ihr in mir (seid) und ich in euch (bin).*
15,4 ,Bleibt in mir und ich (bleibe) in euch.
So wie die Rebe aus sich selbst keine Frucht bringen kann,
wenn sie nicht im Weinstock bleibt, so auch ihr, wenn ihr nicht in mir bleibt.
15,5 ,Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben,
wer in mir bleibt und ich in ihm, der bringt reiche Frucht ...
17,21 ,,... damit alle eins sind, so wie du, Vater, in mir (bist) und ich in dir (bin),
damit auch sie in uns sind, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast.*

Diese reziproken Immanenz-Aussagen zwischen Jesus und den Glaubenden
setzen die Sendung des Geistes, in joh Sprache des Parakleten, voraus.
Nicht zufillig wird auch die Gegenwart des Geistparakleten mit den imma-
nenztheologisch relevanten Préipositionen ,,mit* (14,16), ,,bei* und ,,in“ so-
wie den Verben ,,bleiben/wohnen® und ,,sein“ beschrieben:

14,17 ,,... den Geist der Wahrheit, den die Welt nicht aufnehmen kann,

denn sie sieht ihn nicht und erkennt ihn nicht.
Thr aber erkennt ihn, weil er bei euch bleibt und in euch sein wird.*

Der Paraklet ist als die Ostergabe des Auferstandenen (7,38-39; 19,30;
20,22) die Moglichkeitsbedingung und das Medium fiir seine neue Gegen-
wart, die besonders als Einwohnung des Auferstandenen in den Glaubenden
ausgelegt wird. Sein Wirken ermoglicht die Integration der Glaubenden in
die lebendige Communio von Vater und Sohn. Durch die ,,Neugeburt™ ,,aus
Wasser und heiligem Geist” in der Taufe (3,1-8) kann der osterlich ausge-
gossene Geist seine innerlich und duBerlich lebensweckende und -bestim-
mende Kraft entfalten und seine Wegfiihrungsfunktion fiir und in den Glau-
benden iibernehmen (vgl. 3,34; 7,38-39; 16,13; 20,22-23).

Im JohEv findet sich durchgehend die Denkfigur der Identitdit von Geber
und Gabe. In den Gaben, die Jesus den Glaubenden gibt (,,Wahrheit®;



Klaus Scholtissek 372

»Wort(e); ,,Licht”; ,,Leben®; , lebendiges Wasser*; ,,lebendiges Brot™), gibt
er nicht irgendetwas, sondern sich selbst (vgl. die ,,Ich-bin*“-Worte: ,,Ich bin
das Brot des Lebens®; ,JIch bin der Weg, die Wahrheit und das Leben*
u.a.m.). Das Heil, von dem das JohEv spricht, ist letztlich personal, genau-
erhin christologisch bestimmt.

In der joh Anthropologie werden die Menschen vorgestellt als innerlich
und duBerlich bestimmt von Heils- oder Unheilsmichten (Licht/Wahrheit —
Finsternis/Siinde). Vom Menschen heilt es, dass er sowohl ,,im Licht wan-
deln“ kann (= in dem Heilsraum, den das Licht erleuchtet und durchleuch-
tet; vgl. 8,12) wie auch das ,,.Licht in ihm sein kann* (= das Licht als die ihn
von innen bestimmende Heilskraft; vgl. 11,10). Mit dieser doppelten Be-
stimmung des Menschen durch den Heils- oder Unheilsraum, in dem er sich
bewegt, und durch die Heils- oder Unheilskraft, die in ihm wirkt, ist eine
wichtige Grundlage auch fiir die reziproke Personen-Immanenz gegeben.
Indem im joh Denken Gabe und Geber identifiziert werden, wird der Uber-
stieg moglich von einer nichtpersonalen zu einer personalen Immanenz-
Aussage. Wie in einem iibertragenen Sinn Licht einen Menschen von innen
erleuchten kann, so kann Jesus, ,,das Licht der Welt* (8,12), Menschen von
innen erleuchten. Und umgekehrt: So wie das Licht den Lebensraum, in dem
ein Menschen sich bewegt, durchleuchtet und erhellt, so kann Jesus als
,Licht der Welt* in einem iibertragenen Sinn der Lebensraum sein, in dem
ein Mensch ,,im Licht* leben kann.

Schon in der iibereinstimmenden sprachlichen Formelhaftigkeit der rezi-
proken Einwohnungsaussagen zwischen dem Sohn und den Glaubenden
wird das ,Vorbild* fiir diese Aussagen ablesbar: die Aussagen von der wech-
selseitigen Einwohnung von Vater und Sohn (s.0.). Dabei geht es nicht um
eine Verschmelzung von Personen oder um einen Identitéitstausch (etwa
zwischen dem Sohn und den Glaubenden), sondern wie bei der Vater-Sohn-
Immanenz um die Beschreibung und Bestimmung einer intensiven Bezie-
hung, die eine Person innerlich und duBlerlich prigt, die diese Person gera-
dezu auf Grund und durch ihre Beziehung zu einer anderen Person konstitu-
iert. In Analogie zu der Weise, wie der joh Jesus sich in uneingeschrinkter
Theozentrik fiir den Willen und die Sendung des Vaters 6ffnet und ihn un-
eingeschrénkt erfiillt, so dass der Vater sich selbst ganz in seinem Sohn ver-
gegenwirtigen kann, gilt: Der auferstandene Jesus kann durch diejenigen
Glaubenden hindurch wirken und sich in ihnen vergegenwirtigen, die sich
ihm in restlosem Vertrauen uneingeschrinkt zuwenden. In analoger Weise
zu der Eingeborgenheit Jesu in seinem Vater und der Gegenwart des Vaters
in seinem gesandten Sohn gilt nach joh Zeugnis auch fiir die osterlich
Glaubenden: Thnen wird sowohl eine Eingeborgenheit in dem vom Aufer-
standenen erdffneten personalen Heilsraum geschenkt als auch eine sie in



Mystik im Neuen Testament? 373

ihrem Inneren bestimmende Gegenwart des Auferstandenen. Diese solcher-
mabBen gedeutete Nihe zwischen dem Auferstandenen und den an ihn Glau-
benden hebt eine grundlegende Asymmetrie nicht auf: Die Glaubenden wer-
den nicht zum Sohn, sie bestimmen auch nicht den Sohn, sondern umge-
kehrt: In der sie umgebenen und sie innerlich prigenden Gegenwart des
Auferstandenen werden sie, die Glaubenden, von ihm ausgerichtet, gefiihrt
und gestirkt.

Die Gabe des Lebens fiir die Glaubenden, also die Selbst-Gabe des Le-
bens, das Jesus in seiner Person ist (14,6), schlieBt zugleich die Auf-Gabe
ein, diese Lebens-Gabe durch das ,,Bleiben in Jesus Christus® zu bewahren
und zu bezeugen. Die Aufforderung, ,,in Christus zu bleiben®, ruft die Glau-
benden zur riickhaltlosen Willens- und Handlungskonformitit mit dem Er-
hohten, an dessen Lebensfiille sie teilhaben konnen. In diesem Sinne haben
,,Glauben® und ,,Bleiben® im JohEv Prozesscharakter, sie verweisen auf die
in die je neue Zukunft hin offenen Wege, die im Vertrauen auf die Weg-
fiihrung Gottes angenommen und bewiéltigt sein wollen. Inhaltlich wird die-
se Auf-Gabe in 15,9—17 in den Themen Liebe und Freundschaft entfaltet:
Die Brotrede Jesu in Joh 6,1-71 nennt eine weitere fiir das JohEv bedeutsa-
me Verortung der wechselseitigen Einwohnungsaussagen — die in der
Abendmahlsfeier ermoglichte sakramentale Kommunion mit dem Auferstan-
denen®:

6,56: ,.Wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt,
bleibt in mir und ich (bleibe) in ihm.*

Die joh Begegnungsgeschichten zeigen insgesamt, wie Menschen in der
Begegnung mit Jesus fiindig werden konnen, wie sie von ihm selbst zur tie-
feren Gottes-, Christus- und Selbsterkenntnis gefiihrt werden, wie sie in der
Begegnung mit Jesus menschlich und geistlich reifen und wachsen. Indem
der Evangelist Jesus als denjenigen zeichnet, der mystagogisch ihm begeg-
nende Menschen in das Geheimnis Gottes und seiner selbst fiihrt, erweist er
sich selbst als auch Mystagoge, der nicht sich selbst, sondern Jesus Christus,
dem ,,Exegeten Gottes* (1,18), den Weg bereitet.

Zusammenfassend ldsst sich fiir das JohEv (und 1 Joh) festhalten: Im Vor-
griff auf die vollendete Heilswirklichkeit, dem Wohnen mit dem Sohn in den
Wohnungen des Vaters (14,2-3), gilt fiir glaubende und liebende Christen
die Zusage einer doppelstrukturierten Gottes- bzw. Christuserfahrung: das
Eingeborgen- und Getragensein in Jesus Christus, der selbst ganz im Vater
lebt und in dem der Vater gegenwirtig ist, und zugleich die wirkméchtige

3 Vgl. K. Scholtissek, Die Brotrede Jesu in Joh 6,1-71. Exegetische Beobachtungen zu ihrem
Jjohanneischen Profil, in: ZKTh 123 (2001) 35-55; Ders., In ihm sein und bleiben (s. Anm. 26)
194-210.



Klaus Scholtissek 374

Gegenwart des Auferstandenen im Innern, im tiefsten Grund der Glauben-
den.

Die paulinische und die johanneische Sprache der Immanenz verdanken
sich, artikulieren und verweisen auf dichte, mystische Glaubenserfahrungen
in der Begegnung mit dem Kyrios Jesus Christus (in der bei Paulus bevor-
zugten Sprache) bzw. mit dem Sohn Jesus Christus (in der bei Johannes be-
vorzugten Sprache).

2.4. Jesus Christus und die Schopfung — kosmische Mystik?

Besonders die z. T. sehr friithen Glaubensformeln bzw. -bekenntnisse (vgl.
nur 1 Kor 8,6; 15,3-5; Rom 1,3—4) und Lieder des Urchristentums (vgl. bes.
Phil 2,6-11; Joh 1,1-18; Kol 1,12-20; Eph 1,3-10; 1 Tim 2,5-7; 3,16) legen
ein deutliches Zeugnis ab fiir die friihe liturgische Verehrung des auferstan-
denen und an die Seite Gottes erhohten Kyrios Jesus Christus im Urchris-
tentum. Dort, wo das Urchristentum die Identitdt des mit Gott einzigartig
verbundenen Jesus Christus ,,von Gottes Gottheit her zu denken**® beginnt,
begegnen uns Aussagen iiber die Prédexistenz und die Schopfungsmittler-
schaft Jesu Christi. In welcher Beziehung steht Jesus Christus genauerhin zu
seiner Schopfung? Welche Konsequenzen hat dies fiir die Wahrnehmung der
geschopflichen Wirklichkeit fiir die glaubenden Christen? Begegnen Chris-
ten in der Schopfung Jesus Christus?

24.1.Joh 1,3-5
In dem groBartigen, schier unauslotbaren Prolog des JohEv wird uns Jesus
Christus als Schopfungs- und als Lebensmittler vor Augen gestellt:

Joh1l,3 a Alles ist durch ihn geworden,

b und ohne ihn wurde nicht eines,

c was geworden ist.
1,4 a In ihm war (das) Leben,

b und das Leben war das Licht der Menschen.
1,5 a Und das Licht leuchtet in der Finsternis,

b und die Finsternis hat es nicht iiberwiltigt.

Da vom griechischen Original her die genaue Satzzuordnung bzw. —abgren-
zung zwischen Vers 3 und 4 nicht eindeutig zu kldren ist, ergeben sich zwei
deutlich unterschiedliche Interpretationsmoglichkeiten: Der Versteil 3c
»was geworden ist* kann auf 1,3ab (siehe die oben genannte Ubersetzung)
oder auf 1,4a bezogen werden. Im letzteren Fall lautet die Aussage: ,,Was
geworden war, in ihm war (das) Leben und das Leben war das Licht der

%M. Karrer, Jesus Christus im Neuen Testament. Gottingen 1998, 157.



Mystik im Neuen Testament? 375

Menschen.” Ist also der Satz 1,4a ,,in ihm war (das) Leben* christologisch
(=indem Logos Jesus Christus war das Leben) oder schopfungstheologisch
(= in allem Geschaffenen war das Leben) zu lesen? Der schopfungstheolo-
gischen Lesart zufolge sprechen 1,3—4 von dem der Schopfung eingestifte-
ten Lebenslicht, das die Menschen erleuchtet, das sie im Umgang mit der
Schopfung erfahren und aus dem sie Gottes Zuwendung erkennen kénnen.
Unter Voraussetzung dieser Lesart ergiibe sich eine gewisse Offnung fiir ei-
ne ,Schopfungsmystik‘: In der Schopfung begegnet den Geschopfen ein
Licht, das mit dem noch nicht inkarnierten Logos (dem logos asarkos) in
Verbindung gebracht oder auch gleichgesetzt werden kann.

Freilich sprechen gute Griinde fiir die christologische Lesart’’: Dann
nimmt 1,3 (,,Alles ist durch ihn geworden, und ohne ihn wurde nicht eines,
was geworden ist*) die Aussage in Joh 5,26 vorweg und spricht von der Pri-
senz des Lebens im Logos Jesus Christus, das er als Licht fiir die Menschen
vermittelt. Zusammen mit 1,5 ist dann der Vers 1,4 auf die Sendung des in-
karnierten Jesus Christus zu beziehen und als eine (fiir den Erstleser jetzt
noch verschliisselte) lichtmetaphorische Kurzfassung des ganzen Evange-
liums zu lesen (vgl. 1,9-10).

Auch unter Annahme der christologischen Lesart ergeben sich weitrei-
chende schopfungstheologische Konsequenzen: Jesus Christus kommt als
fleischgewordener Bote und Mittler des Lebens und des Lichtes ,,zu den Ei-
genen‘ bzw. ,,in sein Eigentum* (1,11). Als Schopfungsmittler steht er mit
den Menschen, die er ins Leben gerufen hat, in einer urspriinglichen Ver-
wandtschaftsbeziehung (dafiir steht die Bezeichnung ,,die Eigenen* = ,,die
zu ihm Gehorigen* = ,,die Verwandten*). In diesem Sinne kennt das JohEv
eine in der Geschopflichkeit der Menschen griindende urspriingliche Ver-
wandtschaft mit Gott, die inhaltlich als Gottebenbildlichkeit verstanden
werden darf. Nach joh Verstidndnis kommt Jesus Christus ausdriicklich nicht
in die Fremde, sondern in seine Familie, die zu ihm gehort. Die Tragik, die
das JohEv in immer neuen Anldufen erzdhlen wird, besteht darin, dass er
eben von den zu ihm Gehdorigen ,,nicht (in die Familie) aufgenommen* wird
(1,11; vgl. 1,26).8

Vgl. K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben. (s. Anm. 26) 184—189.

#Vgl. hierzu ausfiihrlicher: K. Scholtissek, ,, Er kam in sein Eigentum — und die Eigenen nah-
men ihn nicht auf* (Joh 1,11). Jesus — Mittler und Ort rettender vita communis in Gott nach
dem Johannesevangelium, in: GulL 72 (1999) 436-451.



Klaus Scholtissek 376

24.2.Kol 1,15-20, bes. 1,17
Der Kolosserbriefhymnus Kol 1,12—-15-20 bezeugt uns eine faszinierende,
auf den gesamten Kosmos ausgreifende Christologie®:

Kol 1,15 Er ist das Bild des unsichtbaren Gottes,
der Erstgeborene der ganzen Schopfung;
1,16 a denn in ihm wurde alles (= das All) geschaffen, im Himmel und auf der Erde,

das Sichtbare und das Unsichtbare, Throne, Herrschaften, Gewalten, Michte;
durch ihnund auf ihn hin ist alles (= das All) geschaffen.

Und er selbst ist vor allem,

und alles (= das All) hat in ihm Bestand.

und er selbst ist das Haupt des Leibes, der Kirche.

Er ist der Anfang, der Erstgeborene von den Toten,

damit er in allem Erster werde,

denn es gefiel (Gott),

in ihm die ganze Fiille wohnen zu lassen,

und durch ihn und auf ihn hin alles (= das All) zu verséhnen ...

® o 0o e o o

1,20

Jesus Christus wird als ,,Jkone (= Ebenbild) des unsichtbaren Gottes* und
als ,,Erstgeborener der ganzen Schopfung® gepriesen (1,16), in dem die
ganze Fiille Gottes wohnt (1,19). Wirklich ,,alles* (wortlich: ta dvta =
»das All“; vgl. die Aufzdhlung in 1,16) wurde ,,in ihm* geschaffen. Ergin-
zend fiihrt der Hymnus hinzu: ,,Das All ist durch ihn und auf ihn hin ge-
schaffen®, ,,das All hat in ihm Bestand* (1,17f) und ,,das All ist durch ihn
und auf ihn hin versohnt* (vgl. 1,20). Das All, ausnahmslos die gesamte
Schopfung, ist durch Jesus Christus ins Dasein gerufen (Schopfungsmittler-
schaft), es wird von ihm im Leben erhalten und durch ihn und auf ihn hin
versOhnt. Die dicht gedringten, auf Jesus Christus bezogenen Aussagen des
Hymnus haben vielerlei Analogien in friihjiidischen, hellenistischen und
insbesondere stoischen Vorstellungen, die hier nicht genannt zu werden
brauchen.* Inhaltlich geht es in Kol 1 um die Betonung der Differenz zwi-
schen Schopfer und Schopfung, um die alles Leben ermoglichende Um-
schlossenheit der ganzen Schopfung von ihrem Schopfungsmittler Jesus
Christus und um die Ausrichtung und erwartete Vollendung bzw. Versoh-

»Vgl. zuletzt die Auslegung von O. Hofius, ,, Erstgeborener vor aller Schopfung “ — , Erstge-
borener aus den Toten*. Erwdgungen zu Struktur und Aussage des Christushymnus Kol
1,15-20, in: Auferstehung — Resurrection. Hrsg. v. F. Avemarie/H. Lichtenberger. Tiibingen
2001, 185-203.

¥Vel. hierzu grundlegend die Auslegung von E. Schweizer, Der Brief an die Kolosser.
Neukirchen-Vluyn (1976) 21980, 50-74. Vgl. hierzu auch die interessanten Ausfiihrungen
zum heutigen Dialog zwischen einem Theologen und einem Physiker iiber die in Kol 1,15-20
angesprochenen Aussagen, in: A. Benz / S. Vollenweider, Wiirfelt Gott? Ein aufserirdisches
Gesprdch zwischen Physik und Theologie. Diisseldorf 2001, 41-46. Hier wird z. B. auf das
Orphische Fragment 21a (= Pseudo-Aristoteles, de mundo 7: 401a28—401b7) verwiesen:
»Zeus ist der Erste und Zeus ist der Letzte, ... Zeus ist Haupt, Zeus ist Mitte, aus Zeus ist alles
geschaffen.



Mystik im Neuen Testament? 377

nung aller geschopflichen Wirklichkeit auf Jesus Christus hin. Biblisch-
theistische und stoisch-pantheistische Aussagen werden hier unter unmiss-
verstdndlicher, biblisch-schopfungstheologischer Perspektive auf den er-
hohten Jesus Christus iibertragen. ,,Das bedeutet, dass die Welt nicht im
stoischen Sinne als stindig vorhandene Gegenwart Gottes erfasst werden
kann, sondern nur als Hinweis auf sein Handeln, das von der Schopfung bis
zur Vollendung reicht. ... Erfolgt dieses Handeln aber in Christus, dann ist
damit gesagt, dass es von ihm umschlossen als gnidiges, auf das Heil des
Menschen ausgerichtetes Handeln zu verstehen ist.*3!

24.3.Hebr 1,1-3

In der sprachlich und inhaltlich hoéchst anspruchsvoll ,,komponierten Ein-
gangsperiode*“*? des Hebriderbriefes — die Verse 1,1-4 bilden im griechi-
schen Original einen einzigen Satz — kommt die zentrale christologische
Botschaft des gesamten Hebr zum Tragen:

Hebr 1,1 Vielfach und vielgestaltig hat Gott einst zu den Vitern geredet durch
die Propheten,
1,2 am Ende dieser Tage sprach er zu uns durch den Sohn,

den er eingesetzt hat als Erbe von allem,

durch den er auch die Welten erschaffen hat,

welcher ist Abglanz (seiner) Herrlichkeit und ein Abdruck seines Wesens,
tragend auch alles (= das All) durch das Wort seiner Kraft;

nachdem er die Reinigung von den Siinden erwirkte,

d  setzte er sich zur Rechten der Majestit in den Hohen, ...

1,3

o o o o

Die dicht gedringten christologischen und soteriologischen Aussagen des
Exordiums beinhalten u. a. die Schopfungsmittlerschaft des Sohnes, seine
Einsetzung zum Erben des Alls (1,2c) und das bleibende ,,Getragenwerden
des Alls durch das Wort seiner Kraft* (1,3b). Die vorzeitliche Existenz des
Sohnes, seine Schopfungsmittlerschaft, seine Erlosung der Menschen von
ihren Siinden und seine Erhebung zum All-Erben zeigen an, dass er den Ur-
sprung und das Ziel der ganzen Schopfung und Neuschopfung umfasst. In
seiner Auferweckung von den Toten und Erhohung zur Rechten Gottes wird
er zum All-Herrscher (= Panto- bzw. Kosmokrator) inthronisiert. Zu den
Gottespriddikationen, mit denen der Sohn ausgezeichnet wird, tritt hier auch
die Aussage: ,,Er trigt das All durch sein machtvolles Wort* (1,3c). Nach
friihjiidischer Auffassung ist es allein Gottes Aufgabe und Fihigkeit, ,,das
ganze All zu tragen®, d.h. das Universum in seinem Bestand zu erhalten, in
seinem Innersten zusammenzuhalten. In der freien aramiischen Uberset-
zung von Dtn 33,26-27 im Targum Pseudo-Jonatan heil3t es:

3'E. Schweizer, Der Brief an die Kolosser (s. Anm. 70), 61.

2E. GriBer, An die Hebrder, 1. Teilband. Neukirchen-Vluyn 1990, 47; vgl. ebd. 46-69 seine
Auslegung von Hebr 1,1-4.



Klaus Scholtissek 378

Er (Gott) sitzt auf seinem herrlichen Thron in seiner Majestit in den Himmelshohen.
Die Wohnung Gottes ist von Urzeit an,
und von unten der Arm seiner Kraft, der die Welt tréigt.’

Die christologische Aussage in Hebr 1,3c trifft sich hier mit derjenigen von
Kol 1,17 (s.0.): Inhaltlich geht es um die in ihrem Leben erhaltende Bewah-
rung der Schopfung, die von Gott, dem Schopfer, durch seinen Sohn, den
Schopfungsmittler, bewirkt wird.

2.4.4. Auswertung: Jesus Christus als Pantokrator

Die drei kurz vorgestellten zentralen Stellen aus dem Neuen Testament Joh
1,3-5; Kol 1,15-20 und Hebr 1,1-3 reden gemeinsam von der Schopfungs-
mittlerschaft Jesu Christi. Kol 1,17 und Hebr 1,3 betonen zudem explizit die
auf Christus iibertragene Gottespriadikation: ,,der das All tragt”. In den drei
Texten fallen die ,,alles*“-Aussagen auf: Die bei Johannes begegnende Wen-
dung ,,Alles ist durch ihn geworden® wird durch die verneinend formulierte
Wiederholung ,,und ohne ihn wurde nicht eines, was geworden ist* verstérkt
(Joh 1,3). Kol 1,16-20 und Hebr 1,2-3 verwenden wiederholt die Formel: td
ndvta (= alles; das All).** Diese Formel (vgl. auch 1 Kor 8,6) hat ihre nich-
sten Parallelen in stoischen Doxologien und ist in der friihjiidischen Weis-
heitstheologie aufgegriffen worden. Bei Marc Aurel hei3it es (MAnt IV 23):

® PUOLg O Natur,

¢n 0ol mdvta aus dir — alles / das All
&% 00l TAVTQ in dir — alles / das All
gig o¢l mdvta zu dir — alles / das All

Dieser stoische Lobpreis handelt von der Natur (physis), aus der heraus sich alles
entfaltet, die das materielle Substrat allen Lebens und aller Wirklichkeit darstellt.
Im friihjiidischen Buch der Weisheit findet sich in 7,22-8,1 eine ausfiihr-
liche Beschreibung des Wesens der Weisheit (sophia). 21 Eigenschaften der
Weisheit werden aufgezihlt, die zum Teil wortliche Parallelen in griechi-
schen philosophischen Quellen haben. Die wechselseitige Begegnung und
Vermittlung zwischen jlidischer Theologie und hellenistischer Philosophie
im Friihjudentum erreicht hier einen ihrer Hohepunkte.® In Weish 7,27 wird
die ,,alles” (= das All) erneuernde Kraft der Weisheit ausgesagt:
$Vgl. ebd. 63 und O. Hofius, Der Christushymnus Philipper 2,6—11. Untersuchungen zu Ge-
stalt und Aussage eines urchristlichen Psalms. Tiibingen 21991, 83 mit Anm. 31.
#*Vgl. hierzu den Exkurs bei E. GriRer, Hebr (s. Anm. 72) 62—-64; vgl. auch W. Thiising, Gott
und Christus in der paulinischen Soteriologie 1. Per Christum in Deum. Das Verhdltnis der
Christozentrik zur Theozentrik. Miinster *1986. 280-290.
$Vgl. die Auslegung von H. Hiibner, Weisheir (s. Anm. 22) 101-113; vgl. H. Engel, Das
Buch der Weisheit. Stuttgart 1998; vgl. ebd. 132: ,,Indem er auf biblischen Texten wie Spr 8,
Sir 24 u.a. aufbaut, unternimmt es der Verfasser mittels des Wortes ,Weisheit® in origineller

Weise, das Mit-Sein Gottes mit den Menschen zu reflektieren und in der philosophischen Bil-
dungssprache seiner Gegenwart auszudriicken.*



Mystik im Neuen Testament? 379

Weish 7,27 a Sie (die Weisheit) ist nur eine,
b aber sie vermag alles.
c Obwohl sie in sich selbst bleibt,
d erneuert sie doch alles (= das All).

Wihrend stoische Philosophie die Natur monistisch als das alles bestim-
mende Sein versteht, treten in Weish 7,27; Joh 1,1-5; Kol 1,17 und Hebr 1,3
Schopfung und Schopfer bzw. Schopfungsmittler (friihjiidisch: die Weis-
heit; christlich: Jesus Christus) definitiv auseinander (vgl. 1 Kor 8,6) und
werden doch eng aufeinander bezogen. Beide Gro3en werden nicht identifi-
ziert. Das gilt ausdriicklich auch dann, wenn das die Schopfung erhaltende
und ihr Leben erneuernde Wirken der Weisheit bzw. Jesu Christi bekannt
wird.

In der Ubernahme von biblischen Gottespridikaten bekennen sich ur-
christliche Zeugnisse zu Jesus Christus als Panto-Krator, d.h. als denjeni-
gen, der das ganze All, den Kosmos, in jeder Hinsicht beherrscht, der es ins
Leben gerufen hat, im Leben erhilt und auch vollenden wird. Diese kosmo-
logische Christologie setzt den christlichen Gottes- und Offenbarungsglau-
ben voraus und entfaltet ihn in einer bestimmten christologischen Hinsicht.
Die Natur selbst weist nicht mit absolut-unausweislicher Notwendigkeit auf
ihren Schopfungsmittler, so sehr der Weg einer natiirlichen Gotteserkennt-
nis moglich und offen ist (vgl. Weish 13—15). Das Glaubensbekenntnis zu
Jesus Christus als dem Pantokrator leitet sich nicht aus der Schopfung selbst
ab. Freilich kann im Licht des christlichen Glaubensbekenntnisses, das die
urchristlichen Hymnen und Credoformeln besingen, die Schopfung transpa-
rent und gleichnishaft werden fiir die Bezogenheit und Zuordnung aller ge-
schopflichen Wirklichkeit auf die schopferische und neuschopferische
Wirk- und Heilsmacht Jesu Christi. Diese Glaubenserfahrung fiigt sich nur
dann unter das Signet ,kosmische Mystik‘, wenn jede Verselbststindigung
der Schopfung von ihrem Schopfer und jede monistisch bzw. pantheistisch
interessierte Interpretation definitiv ausgeschlossen wird.*® Der biblische
Gottesglaube kann nur unter Aufgabe seiner selbst die Unterscheidung von
verginglicher Schopfung und unverginglichem Schopfer relativieren oder
gar ganz aufgeben. Im biblischen Horizont ist jede Gotteserfahrung struktu-
rell als er-greifende, beziehungsstiftende Gottes-Begegnung zu verstehen,
nicht aber als Verschmelzung mit einer wie immer gedachten All-Natur. Nur
insofern der Kosmos als Schopfung wahrgenommen wird, die auf den von

*Die Unterscheidung von Schopfung und Schopfungsmittlerschaft Jesu Christi bzw. der
Nihe des Hauptes der Schopfung zu seiner Schopfung wird in dem apokryphen Thomasevan-
gelium aufgegeben; vgl. EvTh 77: ,Jesus sagte: Ich bin das Licht, das iiber allem ist. Ich bin
das All. Aus mir ist das All hervorgegangen, und das All ist zu mir gelangt. Spaltet ein Stiick
Holz —ich bin da. Hebt den Stein auf, und ihr werdet mich dort finden.*



Klaus Scholtissek 380

ihr selbst unterschiedenen Schopfer verweist, haben Schopfungserfahrun-
gen Anteil an dieser biblisch bezeugten, gliicklichen Gottesbegegnung. In-
nerhalb dieser Glaubenserfahrung konnen Schopfungserfahrungen auch als
Hinweise auf das die Schopfung als ganze betreffende Heilsgeschehen in Je-
sus Christus wahrgenommen werden.

2.5. ,,Damit Gott alles in allem sei* (1 Kor 15,28) — die Vollendung
der universalen Gottesherrschaft

In dem groBen Auferstehungskapitel des 1. Korintherbriefes spricht Paulus
von der endzeitlichen Vollendung der Gottesherrschaft, die mit der Aufer-
weckung Jesu irreversibel angebrochen ist (1 Kor 15,20-28). Die universa-
le Reichweite der Gottesherrschaft wird schon durch die 10malige Verwen-
dung von ,,alles* in den Versen 1 Kor 15,24-28 deutlich signalisiert®”:

1 Kor 15,24 a Dann (wird) das Ende (sein),

wenn er die Herrschaft Gott (und) dem Vater tibergibt,
nachdem er alle Herrschaft und alle Macht und Gewalt zunichte gemacht hat.
Denn er muss herrschen,

bis ,er* alle ,Feinde unter seine Fiifle legt".

15,26 Als letzter Feind wird der Tod zunichte gemacht.
15,27 Denn ,alles hat er unter seine Fiile unterworfen®.
Wenn er aber spricht:

Alles ist (ihm) unterworfen,

(ist) offenbar:

Ausgenommen ist der,

der ihm alles (= das All) unterworfen hat.

Wenn ihm aber alles (= das All) unterworfen ist,

dann wird sich auch der Sohn dem unterwerfen,

der ihm alles (= das All) unterworfen hat,

damit Gott alles in allem sei.

15,25

o e 0o o

15,28

O oo o0 Qa0 o

(=N

Der letzte Teilvers dieses Abschnitts ,,damit Gott alles in allem sei* (15,28d)
betont ,,Gottes unverkiirzte Souverinitit*®. Sinnziel der vollendeten Schop-
fung ist die Alleinherrschaft Gottes als Pantokrator, die in der ganzen, ge-
heilten Schopfung restlos wirksam wird (vgl. Rom 11,36: ,,denn aus ihm
und durch ihn und auf ihn hin ist alles [= das All]*; 1 Kor 8,6). Eine pan-
theistische Vorstellung, die Schopfer und Schopfung ineinander aufldst, ist
hier genauso wenig intendiert wie eine Aussage iiber die Einwohnung Got-
tes.* Dies gilt auch dann, wenn die Formel ,,alles in allem* in stoischen oder

3In 15,25b wird ,,alles” zudem neu in das Zitat aus Ps 110,1 eingefiihrt.

8W. Schrage, Der erste Brief an die Korinther (1 Kor 15,1-16,24). Neukirchen-Vluyn 2001,
187.

¥Vgl. ebd. 186-188.



Mystik im Neuen Testament? 381

gnostisch-hermetischen Zeugnissen weitreichende Analogien hat.*® Die in-
haltliche Bedeutung der Wendung ,,alles in allem‘ héngt eben nicht einfach
am Aufweis einer analogen Formulierung in einer zeitgenossischen Schrift,
sondern ergibt sich aus dem argumentativen Kontext, in dem Paulus diese
Formel verwendet. Die freie Ubertragung von 1 Kor 15,28 in der Einheits-
iibersetzung ,,damit Gott herrscht iiber alles und in allem* ist zwar gegen-
iiber dem griechischen Original nicht wortkonkordant (das Verb ,herr-
schen® ist aus den Versen 15,2425 eingetragen), in der Sache aber trifft sie
die paulinische Intention.

3. Bilanz

Wenn die hier vorgestellten Auslegungen einschligiger neutestamentlicher
Texte begriindet und iiberzeugend durchgefiihrt sind, macht es Sinn, von
Mystik im Neuen Testament zu reden. Christliche Mystik ist dann in dem
oben wiederholt besprochenen Sinn entschieden von kosmotheistischen,
pantheistischen bzw. monistischen Gottesaussagen abzugrenzen. Inhaltlich
hat die neutestamentliche Mystik in der biblischen Gottesmystik, die hier
am Beispiel der Psalmen vorgestellt wurde, eine mallgebliche Bezugsgrofie:
Mit E. Zenger ist festzuhalten: ,,Wenn biblische Menschen so sehr vom Mit-
Sein und Da-Sein Gottes erfasst und ergriffen sind, dass es ihr Denken und
Handeln fundamental bestimmt, sei es im Modus der erfahrenen Gottesge-
genwart, sei es im Modus der intensiven Gott-Suche oder sei es im Modus
des klagenden Gott-Vermissens, konnen solche Texte von Gottesmystik ent-
stehen, wie sie im biblischen Psalter iiberliefert sind.“*!

Die schopfungstheologischen Aussagen der alttestamentlichen, friihjiidi-
schen und neutestamentlichen Schriften betonen die Unterscheidung zwi-
schen dem Schopfer bzw. dem Schopfungsmittler und der Schopfung, eine
Unterscheidung, die auch in der vollendeten, universalen Gottesherrschaft
nicht aufgehoben wird. Nicht in einer Ununterschiedenheit oder gar Identi-
fizierung liegt die Pointe der biblischen Schopfungstheologie, sondern in
der Verwiesenheit aller kreatiirlichen Wirklichkeit auf den sie ins Leben ru-
fenden, im Leben erhaltenden und aus Abhingigkeiten und Verlorenheiten
befreienden Gott des Lebens. Von Schopfungsmystik kann dann gesprochen
werden, wenn die geschopfliche Wirklichkeit zur verwandelnden Begeg-
nung mit ihrem Schopfer bzw. Jesus Christus als Schopfungsmittler und
Haupt der neuen Schopfung fiihrt.

“Vgl. ebd. 187 Anm. 849.
4'E. Zenger, ,,Mein Gott bist du allein“ (s. Anm. 31) 53.



Klaus Scholtissek 382

Nach dem neutestamentlichen Zeugnis aktualisiert sich die Gottesbezie-
hung der Christen in ihrer Christusbeziehung: Diese verstellt nicht den Weg
zur Gottunmittelbarkeit, sondern ermoglicht sie in groBer Intensitit. Paulus
und Johannes arbeiten diese im Osterglauben erfahrbare und in der Taufe er-
moglichte Christusbeziehung als wechselseitige Einwohnung aus: Umfan-
gen und eingeborgen in dem Heils- und Wirkraum des auferstandenen und
aus dem Geheimnis Gottes heraus gegenwiértigen Jesus Christus konnen
Christen ihren Immanuel auch im tiefsten Grund ihrer selbst erfahren. Das
Weggeleit und die Nihe Jesu Christi, in denen sie Gottes Mit-Sein und Da-
Sein erfahren konnen, orientiert glaubende, hoffende und liebende Christen
innerlich wie @uBerlich. Ohne jeden enthusiastischen Uberschwang, der
zum Verlust der Lebenstiichtigkeit und Bodenhaftung fiihren wiirde, 6ffnet
christliche Mystik, wie sie uns in neutestamentlichen Zeugnissen entgegen-
tritt, gerade den Blick fiir die gegenwértige Wirklichkeit, die ihrer Vollen-
dung noch erst entgegengeht und sie befidhigt und verpflichtet zu einer poli-
tisch wirksamen Solidaritét.

Die Gottesbegegnungen der Bibel mit all ihren dramatischen Suchprozes-
sen, die Christusbegegnungen im Neuen Testament mit all ihrer (bei Paulus
besonders herausgestellten) kreuzestheologisch gedeuteten Teilhabe am
Leiden und an der Herrlichkeit Jesu Christi ergreifen die Glaubenden, ent-
reiBen sie immer neu ihren Ich-Zentrierungen, veridndern und verwandeln
ihre inneren und #duBeren Konstitutionen und befdhigen sie so als neue
Schopfung der neuen Schépfung zu dienen. Bei aller geschopflichen Gebro-
chenheit der Glaubenden und ihrer bleibenden Angewiesenheit auf Gottes je
neues, unverdientes Zuvorkommen sprechen biblische bzw. neutestamentli-
che Zeugnisse von einer Gottes- und Christusmystik, der als begliickende
Begegnungen eine herausrufende und lebensverwandelnde Kraft eignet.



