
Mystik im Neuen Testament?
Exegetisch-theologische Bausteine (II. Teil)

Klaus Scholtissek, Jerusalem

2.3. Jesus Christus und die Glaubenden – Christus-Mystik im Neuen
Testament? 

In den neutestamentlichen Schriften spiegelt sich vielfältig der urchristliche
Glaube an die Offenbarung des Gottes Israels in Jesus, dem Christus. Wenn
der Glaube und das Bekenntnis zu Jesus Christus sich in einer bisher unge-
ahnten Tiefe in die Gotteserfahrung der ersten Christen eingeschrieben ha-
ben, stellt sich die Frage, in welcher Weise die nachösterliche Begegnung
und Glaubensbeziehung zwischen dem auferstandenen Jesus Christus und
den an ihn Glaubenden erfahren, geglaubt und bekannt wird. Finden sich die
jüdischen Gotteserfahrungen des gegenwärtigen, mitgehenden, bergenden
und heilenden Gottes wieder in den spezifisch christlichen Glaubenserfah-
rungen und den diese reflektierenden Christus-Aussagen? Lassen sich
christliche Glaubenserfahrungen im Spiegel ihrer neutestamentlichen Ver-
sprachlichungen als mystische Erfahrungen im Sinne der oben (unter 1.2.)
genannten Kriterien verstehen? 

Bevor einzelne textlich bzw. thematisch gruppierte Zeugnisse vorgestellt
und besprochen werden, ist es sinnvoll, eine neu entdeckte frühjüdische Tra-
ditionslinie aufzunehmen, die möglicherweise als ein frühjüdisches Verbin-
dungsglied bzw. eine Motivvorgabe zu den hier befragten neutestamentli-
chen Passagen fungiert.

2.3.1. Die frühjüdisch-rabbinische Aufstiegs- und Visionsmystik – 
eine Vorgabe für neutestamentliche Christus-Aussagen?

In den letzten Jahren rekonstruiert die Forschung aus frühjüdischen und rab-
binischen Schriften zunehmend die sogenannte Aufstiegs- und Visions-
Mystik (ascent- and vision-mysticism)1, deren Einfluss auch auf neutesta-
mentliche Schriften angenommen wird.2 Den Textzeugnissen aus dem Früh-

1 Vgl. A. D. DeConick, Seek to see him. Ascent and Vision Mysticism in the Gospel of Tho-
mas. Leiden 1996; vgl. auch K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben (s. Anm. 26)
63f.120f.128f (Lit.).
2 Für Paulus vgl. B. Heininger, Paulus als Visionär. Eine religionsgeschichtliche Studie.
Freiburg 1996, bes. 111–174; für das Johannesevangelium vgl. J. J. Kanagaraj, ‚Mysticism‘ in
the Gospel of John. An Inquiry into its Background. Sheffield 1998; A. de DeConick, Voices
of the Mystics. Early Christian Discourse in the Gospels of John and Thomas and Other An-
cient Literature. Sheffield 2001.

363-382  30.07.2002 19:13 Uhr  Seite 363



judentum u.a. im äthiopischen Henochbuch3 (Kap. 14–16), in gnostischen
bzw. gnosisnahen Schriften (z. B. dem Thomasevangelium4) und in der rab-
binischen Merkabah-Mystik liegt die folgende Vorstellung zugrunde: Ein
nur wenigen Mystikern gegebener Aufstieg in den Himmel führt zu einer nur
auf diesem Weg möglichen Schau Gottes, die eine Transformation des Vi-
sionärs in einen unsterblichen bzw. ‚göttlichen‘ Status bewirkt und ihn mit
einer Sendung beauftragt. Als Paradigmen des mystischen Aufstiegs zu Gott
und der visionären Transformation gelten Mose, Ezechiel und Henoch. So
erzählt Henoch seinen eigenen Aufstieg in den Himmel während eines Trau-
mes (äthHen 14,8–25). Darin heißt es: 

äthHen 14,8 „Siehe, Wolken riefen mich in der Vision, und Nebel riefen mich, 
und die Bahn der Sterne und die Blitze drängten mich zur Eile und trieben
mich, und die Winde in der Vision gaben mir Flügel und bewegten mich 
und hoben mich empor in den Himmel.

14,9 Und ich ging hinein ...
14,15 Und siehe, (da war) ein anderes Haus, größer als jenes, 

und die Tür war völlig offen vor mir, und es war aus Feuerzungen erbaut.
14,16 Und in allem war es so außergewöhnlich an Herrlichkeit, Pracht und Größe, 

dass ich nicht in der Lage bin, euch seine Herrlichkeit und Größe zu beschrei-
ben. ...

14,18 Und ich blickte hin und sah darin einen hohen Thron, 
und sein Aussehen (war) wie Reif, und sein Umkreis (war) wie die Sonne, 
die leuchtet, und wie die Stimme der Kerubim. ...

14,20 Und die große Herrlichkeit saß darauf, 
und ihr Gewand war strahlender als die Sonne und weißer als aller Schnee. ...

15,1 Und er antwortete und sprach zu mir ...:
‚Fürchte dich nicht, Henoch, du gerechter Mann ...
Komm her und höre mein Wort!

15,2 Und gehe hin, sage den Wächtern des Himmels ...‘

Liegt in einer solchen himmlischen ‚Privataudienz‘ und visio dei, wie sie
hier und an anderen Orten mit biblischen Farben ausgemalt wird, eine struk-
turelle Präfiguration bzw. ein Erklärungsmuster für christologische Aussa-
gen im NT vor? 

(a) Die paulinischen Selbstaussagen in Gal 1,15f (Enthüllung); 1 Kor 9,1
(Vision im engeren Sinn); 15,8 (Erscheinung), 2 Kor 4,6 (Erleuchtung) und
12,1–10 (Himmelsreise) legen die Annahme nahe, dass Paulus sich gerade
in Korinth mit dem Missverständnis auseinanderzusetzen hatte, seine Ver-
kündigung beruhe bzw. lege großen Wert auf ‚mystische‘ Himmelsreisen –
eine Auslegung der paulinischen Botschaft, die auf eine Ausblendung des

Klaus Scholtissek 364

3 ÄthHen 1–36 wird in die Zeit zwischen dem Ende des 3. und der Mitte des 2. Jh. v. Chr. da-
tiert; vgl. JSHRZ V/6 (1984) 494.
4 Vgl. EvTh 11; 15; 24; 27; 37, 49–50; 59; 83; 84; 108. 

363-382  30.07.2002 19:13 Uhr  Seite 364



Kreuzesgeschehens herausläuft5. Jedenfalls wehrt Paulus sich in 1 Kor
12,1–10 entschieden gegen eine enthusiastische Überbewertung von „Er-
scheinungen und Enthüllungen“. Gleichwohl kann für die theologische
Deutung der Berufung des Paulus das an die Thronvisionen von Ezechiel
und Jesaja anknüpfende frühjüdische Theologoumenon einer zweiten
himmlischen Macht neben Jahwe (second power in heaven) aufgegriffen
werden. Bernhard Heininger sieht in dieser Konzeption die theologische
Prämisse für die Mitte der paulinischen Berufungsvision: Paulus habe er-
kannt, „dass der auferweckte Jesus von Nazaret im Himmel den Platz der se-
cond power in heaven besetzt“ habe.6

(b) Für das Johannesevangelium wird geltend gemacht, es polemisiere
gegen Vertreter einer Aufstiegs- und Visionsmystik, die für sich eine solche
‚mystische‘ Erfahrung in Anspruch nähmen.7 Ihnen setze der Evangelist Jo-
hannes das exklusive Privileg Jesu Christi entgegen: Er allein und niemand
anderes habe Zugang zum Vater und vermittele diesen Zugang an die Glau-
benden (vgl. 1,18.51; 3,13; 14,3–7). Demnach würde das JohEv diese Form
mystischer visio dei allein Jesus Christus vorbehalten. 

So deutet April D. DeConick das Johannesevangelium im Gegenüber zum
apokryphen Thomasevangelium, das eine Aufstiegs- und Visionsmystik
verfechte, als Verfechter einer Glaubensmystik, die besonders in der Selig-
preisung in 20,29 zum Ausdruck komme. Die von den Aufstiegs- und Vi-
sionsmystikern gesuchte verwandelnde Heilsbegegnung vollziehe sich dem
JohEv zufolge in der direkten Begegnung zwischen dem irdischen Jesus und
den ihn im Glauben Begegnenden. Nachösterlich trete an die Stelle der
vorösterlichen Begegnung mit Jesus der Paraklet, der jetzt die Vermittlungs-
aufgabe zu Gott hin – besonders durch die Taufe und das Abendmahl – leiste.8

Unabhängig von der äußerst fragwürdigen Hypothese, das JohEv stehe in
kritischer Auseinandersetzung mit der Aufstiegs- und Visionsmystik des
EvTh, kann das Stichwort Glaubensmystik für das JohEv fruchtbar gemacht
werden. Das könnte geschehen, wenn stärker und anders als bei A. D. De-
Conick (a) die nachösterlich-neue, durch das Wirken des Parakleten vermit-
telte Gegenwart des Auferstandenen bei den Seinen, (b) die nachösterliche,
‚verwandelnde‘ Begegnung zwischen dem Auferstandenen und den Glau-
benden und (c) der joh Nexus zwischen dem nachösterlich möglichen pneu-
matischen ‚Sehen‘, das in 20,29 nicht zurückgewiesen wird, und dem joh
Glauben als einem ‚Zum-Glauben-Geführtwerden‘ wahrgenommen würde
(s. u. 2.3.3.). 

Mystik im Neuen Testament? 365

5 Vgl. hierzu ausführlich B. Heininger, Paulus (s. Anm. 42).
6 Ebd. 208; vgl. ebd. 207–211.300.
7 Vgl. die Arbeiten J. J. Kanagaraj (s. Anm. 42) und A. D. DeConick (s. Anm. 42).
8 Vgl. A. D. DeConick, Voices (s. Anm. 42).

363-382  30.07.2002 19:13 Uhr  Seite 365



Die genannten Thesen brauchen hier nicht weiter verfolgt zu werden. Ein
weiterführender Anknüpfungspunkt ergibt sich immerhin strukturell: Eine
geschenkte Begegnung mit Gott bzw. mit Christus hat eine ‚verwandelnde‘,
dauerhaft prägende Wirkung (tranformative encounter) auf die glaubenden
Menschen. Dies gilt für Paulus hinsichtlich seiner Berufung wie für die Be-
gegnungsgeschichten im JohEv, die solche in der Begegnung mit Jesus
möglichen Glaubensprozesse in vielfältiger Weise vor Augen führen (vgl.
exemplarisch Jesu Worte von der „neuen Geburt von oben“ im Nikodemus-
gespräch 3,1–21). Beide großen Theologen, Paulus und Johannes, ent-
wickeln unabhängig voneinander eine Sprache der wechselseitigen Einwoh-
nung (reziproke Immanenz) von Jesus Christus und den Glaubenden, der
hier nachgegangen werden soll:

2.3.2. „Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2,20) – die
paulinische Mystik

Das griechische Verb µυ�ω (= „einweihen“), von dem der Begriff Mystik
ableitet wird, begegnet im Neuen Testament nur in Phil 4,12 (vgl. auch 3
Makk 2,30; Weish 8,49). Es verweist auf die antiken Mysterien10: „Der my-
stikos bedarf der Einweihung in den esoterisch geheimnisvollen Bereich.“11

In Phil 4,11–13 spricht Paulus von seinen Lebenserfahrungen: Armut und
Reichtum, Sattsein und Hunger, Überfluss und Not: „in jedes und in alles
bin ich eingeweiht“. Wenn Paulus hier bewusst einen terminus technicus der
Mysteriensprache12 aufnimmt, stellt er doch zugleich klar, von wem her und
durch wen er auf genau diesem Erfahrungsweg „eingeweiht ist“: „alles ver-
mag ich in dem mich Ermächtigenden“ (Phil 4,13; vgl. 4,10: „im Herrn“ ).13

Der Vergleichspunkt zwischen der Mysterienweihe und dem christlichen
Glaubensweg sieht Paulus weder in der Gottheit bzw. einem göttlichen Ge-
heimwissen noch in den konkreten Umständen des Weges, sondern formal
(nicht inhaltlich) im Blick auf die Erfahrung: Paulus erfuhr in all den ge-
gensätzlichen Lebensumständen Gottes Kraft bzw. die Kraft des auferstan-
denen und erhöhten Kyrios – eine Erfahrung, die zur fundamentalen Basis

Klaus Scholtissek 366

9 Nach C. Larcher, Le livre de la Sagesse ou La Sagesse de Salomon I–III . Paris 1982–1985,
hier II 523, begegnet µ�στις in Weish 8,4 – als Ableitung von µ�στης – wohl erstmalig in der
Gräzität; vgl. auch H. Hübner, Die Weisheit Salomons (s. Anm. 22) 115.
10 Vgl. zur Einführung in die antiken Mysterienkulte H.-J. Klauck, Die religiöse Umwelt des
Urchristententums I. Stadt- und Hausreligion, Mysterienkulte, Volksglaube. Stuttgart 1995,
77–128.
11 M. Burger, Weltwirksamkeit aus Mystik (s. Anm. 14) 55; vgl. P. Heidrich, Art. Mystik/my-
stisch, in: HWP 4 (1984) 268–273.
12 Vgl. auch Philo, Sacr Abel 62; Jos Ap 2,267.
13 Vgl. die Auslegung von J. Gnilka, Der Philipperbrief. Freiburg i. Br. 1968, 175f.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 366



der christlichen Theologie des Apostels gerechnet werden muss (vgl. Gal
1,10–2,21; Phil 3,7–14). 

Die hier in Phil 4,10–13 reflektierte Christuserfahrung des Apostels er-
fährt ihre sprachliche Verdichtung in der in den paulinischen Briefen weit-
verbreiteten formelhaften Wendung: „In-Christus-sein“ (vgl. nur: 1 Thess
4,1; Gal 2,17; Phil 1,1; 1 Kor 1,30; 2 Kor 5,1–21; Röm 16,11). An eben
dieser paulinischen Wendung hatte sich auch forschungsgeschichtlich die
Frage nach einer paulinischen Mystik entzündet.14 Diese Diskussion wurde
zuletzt von Hans-Christoph Meier neu aufgenommen15 und ist auch durch
ihn nicht zu einem Konsens geführt worden. Die Grundfrage lautet: Ist die
paulinische Formel „in Christus“ übertragen-lokal als neues Leben im
Machtbereich des Auferstandenen und in enger personaler Beziehung mit
ihm16 oder instrumental bzw. kausal17 als durch Christus vermitteltes neues
Leben zu verstehen? Albert Schweitzer verstand die „In-Christus“-Aussa-
gen zudem tauftheologisch (vgl. Röm 6) und damit ekklesiologisch (vgl.
Kor 12): Durch die Taufe werden die Glaubenden in den Leib Christi
eingegliedert und leben in diesem Sinne „in Christus“, d.h. „im Leib
Christi“.18

Da die Forschungsdiskussion hier nicht aufgenommen werden kann, sei-
en neben der Frage, ob die genannten Interpretationsansätze sich wirklich
ausschließen, zwei Beobachtungen angeführt, die für die Deutung der pau-
linischen „in-Christus“-Aussagen relevant sind: 

Mystik im Neuen Testament? 367

14 Vgl. hierzu die Arbeiten von A. Deißmann, Die neutestamentliche Formel „in Christo Je-
su“. Marburg 1892; A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus. Tübingen (1930) 21954;
A. Wikenhauser, Die Christusmystik des Apostels Paulus. (Münster 1928) Freiburg 21956.
15 Vgl. H.-Chr. Meier, Mystik bei Paulus. Zur Phänomenologie religiöser Erfahrung im Neuen
Testament. Tübingen 1998 (Lit.). Er definiert Mystik wie folgt: „Mystik ist eine Form der Re-
ligiosität, in deren Zentrum die unmittelbare Erfahrung göttlicher Wirklichkeit steht. Diese
Erfahrung, die das alltägliche Bewusstsein und die Erkenntnis der Vernunft übersteigt, ist zu-
gleich Erfahrung einer engen Verbundenheit mit der göttlichen Wirklichkeit“ (20); vgl. ebd.
299 zur paulinischen Mystik: Mystik ist „Erfahrung gegenwärtiger Heilsteilhabe“. Vgl. auch
D. Marguerat, La mystique de l’apôtre Paul, in: J. Schlosser (Hrsg.), Paul de Tarse. Congrès
de l’ACFEB (Strasbourg 1995) (LD 165). Paris 1996, 307–329.
16 Vgl. u.a.: A. Deißmann, Formel (s. Anm. 54); A. Wikenhauser, Christusmystik (s. Anm. 54)
57: Den paulinischen „Formeln und bildhaften Wendungen“ liegt „die Überzeugung ... zu-
grunde, dass der Christ in innigster Seins- und Lebensverbindung mit dem pneumatischen
Christus steht“.
17 Vgl. F. Neugebauer, In Christus – EN �ΡΙΣΤΩΙ. Eine Untersuchung zum paulinischen
Glaubensverständnis. Göttingen 1961; zuletzt H.-Chr. Meier, Mystik (s. Anm. 55) 27–39.
18 Vgl. A. Schweitzer, Mystik (s. Anm. 54). Vgl. weiterführend H. Umbach, In Christus ge-
tauft – von der Sünde befreit. Die Gemeinde als sündenfreier Raum bei Paulus. Göttingen
1999.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 367



(a) Einige neuere Beiträge stellen die partizipatorische Christologie des
Paulus19 ins Licht und gewinnen so einen vielversprechenden Schlüssel zum
Verständnis der Christusgemeinschaft bei Paulus, der alte Fronten überwin-
den kann. Die paulinischen Wendungen „in Christus“ bzw. „im Herrn“ (vgl.
nur Gal 5,6; 2 Kor 5,17; Röm 6,23; 8,1–2.39; 12,5), „mit Christus“ (vgl. nur
2 Kor 4,14; Röm 6,4–8), „in Christus hinein“ (vgl. 1 Kor 12,13; Röm 6,3),
„durch Christus“ (vgl. nur Röm 3,24; 5,17.21), „zu Christus gehörig“ (vgl.
1 Kor 15,23; Gal 3,29; Röm 8,9) und „Leib Christi“ (vgl. 1 Kor 12,12–27;
Röm 12,3–8) verweisen gemeinsam auf eine lebendige Heilsbeziehung und
-gemeinschaft, in die Glaubende durch die Taufe aufgenommen werden
(vgl. Röm 6,1–11). James D. G. Dunn kommt zu der plausiblen Schlussfol-
gerung: Die Herzmitte der paulinischen Formel „in Christus“ ist „an experi-
ence understood as that of the risen and living Christ“20. Deshalb ist es „hard
to avoid talk of something like a mystical sense of the divine presence of
Christ within and without, establishing and sustaining the individual in rela-
tion to God“21.
(b) In Gal 2,19–20 verwendet Paulus mit dem Wort „Christus lebt in mir“
die Umkehrung der Formel „in Christus“ – eine Umkehrung, die Licht auch
auf die weitaus häufigeren „in Christus“-Aussagen wirft:

Gal 2,19 a Denn ich bin durch das Gesetz dem Gesetz gestorben,
b damit ich für Gott lebe.
c Ich bin mit Christus gekreuzigt worden.

2,20 a Ich lebe, aber nicht mehr ich,
b es lebt aber in mir Christus.
c Sofern ich jetzt im Fleisch lebe,
d lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, 
e der mich geliebt und sich für mich hingegeben hat. 

Paulus spricht hier eindeutig von der Einwohnung des auferstandenen
Christus in ihm.22 Diese Einwohnung ist jedoch nicht mit einem Subjekt-
wechsel bzw. Personenaustausch im strengen Sinne zu verwechseln. Paulus
sagt gerade nicht, dass Christus im eigentlichen Sinn an die Stelle seines ei-

Klaus Scholtissek 368

19 Vgl. die instruktiven Ausführungen von: J. D. G. Dunn, The Theology of Paul the Apostle.
Grand Rapids 1998, 390–412 (Lit.); K. Backhaus, Evangelium als Lebensraum. Christologie
und Ethik bei Paulus, in: Paulinische Christologie. Exegetische Beiträge. Hans Hübner zum
70. Geburtstag. Hrsg. v. U. Schnelle /Th. Söding unter Mitarbeit von M. Labahn. Göttingen
2000, 9–31; Ders., „Mitteilhaber des Evangeliums“ (1 Kor 9,23). Zur christologischen
Grundlegung einer „Paulus-Schule“ bei Paulus, in: Christologie in der Paulus-Schule. Zur
Rezeptionsgeschichte des paulinischen Evangeliums. Hrsg. v. K. Scholtissek. Stuttgart 2000,
46–71.
20 J. D. G. Dunn, Theology (s. Anm. 59) 400; vgl. ebd. 408.
21 Ebd. 401.
22 Vgl. hierzu die Auslegungen von H. Schlier, Der Brief an die Galater. Göttingen 51971,
101–103, und F. Mußner, Der Galaterbrief. Freiburg 1974, 179–183.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 368



genen Ich tritt. Dann wären auch die Aussagen in 2,20c-e sinnlos. Paulus
spricht hier vielmehr von einer erfahrenen Christusgegenwart in seinem In-
nern, die sein Ich verwandelt, die ihn seiner selbst enteignet (expropriiert)
und vereinnahmt.23 Eben diese grundstürzende Neuausrichtung (vgl. Phil 3,
7–14) seiner selbst, die er auch als neues Schöpfungsgeschehen versteht
(vgl. 2 Kor 5,17), wird bei ihm nicht als ein exklusives Privileg, sondern als
Ausdruck und Charakteristikum der Heilsteilhabe aller Glaubenden gedeu-
tet (vgl. Gal 3,26–28; Röm 8,1–2). 

Die paulinischen Immanenz-Aussagen haben auch in ihrer (bei ihm nicht
formelhaften) Umkehrung eine erstaunliche Parallele im JohEv und im
1. Johannesbrief. Offensichtlich führten analoge Glaubenserfahrungen un-
abhängig voneinander im frühen Christentum zu vergleichbaren Versprach-
lichungen: 

2.3.3. Die wechselseitigen Einwohnungsaussagen im Johannesevangelium
– die johanneische Mystik24

(a) Die Vater-Sohn-Beziehung
Die joh Einheits-Aussagen (10,30; 17,11.22) betonen die ununterscheidba-
re Übereinstimmung von Vater und Sohn hinsichtlich ihres Willens, ihrer
Motivation und ihres Wirkens. Beide sind eins in der Liebe. Dennoch wer-
den Vater und Sohn im JohEv nirgends miteinander identifiziert. Im Gegen-
teil: Vater und Sohn bleiben bei aller Zuordnung durchgehend unterschieden
(unio distinctionis). Wie sich Johannes die enge, ihre Einheit begründende
Relation zwischen Vater und Sohn vorstellt, wird in den reziproken Imma-
nenz-Aussagen erhellt. Die Worte von der gegenseitigen Einwohnung wer-
den mit „bleiben/wohnen“ (µ�νειν) oder mit „sein“ formuliert. Folgende
Beispiele seien genannt:

10,38: „damit ihr erkennt und wisst, dass der Vater in mir (ist) und ich im Vater (bin).“
14,10: „Glaubst du nicht, dass ich im Vater bin und der Vater in mir ist? ... 

Der Vater aber, der in mir bleibt, vollbringt seine Werke.“
14,11: „Glaubt mir, dass ich im Vater (bin) und der Vater in mir (ist).“
17,21: „damit alle eins sind, so wie du, Vater, in mir (bist) und ich in dir (bin)“

Der Evangelist sieht das Vater-Sohn-Verhältnis als voranfängliche, bleiben-
de Hinordnung des Sohnes auf den Vater und als Partizipation des Sohnes
am Wesen Gottes (1,1.18; 8,58; 20,28). Der Sohn, dessen Speise es ist, den

Mystik im Neuen Testament? 369

23 S. Vollenweider spricht in diesem Zusammenhang von einer „Dezentrierung des Ichs“ bzw.
einer „neuen exzentrischen Seinsweise“; vgl. Ders., Großer Tod (s. Anm. 5) 371.374.
24 Anderenorts habe ich mich ausführlicher mit der Frage nach einer joh Mystik befasst: K.
Scholtissek, In ihm sein und bleiben (s. Anm. 26); Ders., Mystik (s. Anm. 12); Ders., „Rabbi,
wo wohnst du?“ Zur Theologie und Spiritualität der johanneischen Immanenz-Aussagen, in:
BiLi 74 (2001) 240–253.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 369



Willen dessen zu tun, der ihn gesandt hat, und sein Werk zu vollenden
(4,34), öffnet sich in rückhaltloser Ausrichtung auf Gott (Theozentrik). Er
lässt sich ganz und gar von ihm bestimmen. Er gewinnt und konstituiert sei-
ne Existenz und Identität aus der Eingeborgenheit im Vater. Diese grenzen-
lose Offenheit des Sohnes für seinen Vater ist umgekehrt der geeignete
Wirkraum für die Vergegenwärtigung des Vaters in seinem Sohn. Weil Jesus
dem Wirken seines Vaters nichts entgegensetzt, kann sein Vater ebenfalls
rückhaltlos in ihm und durch ihn wirken und sich so als liebender Vater of-
fenbaren. 

Die joh Immanenz-Aussagen ermöglichen eine symmetrische und eine
asymmetrische Aussage: Die Symmetrie besteht darin, dass der Sohn ganz
im Vater gegenwärtig ist (= „bleibt“, „wohnt“, „ist“), wie auch der Vater
ganz im Sohn gegenwärtig ist. Zugleich gilt aber auch eine asymmetrische,
unumkehrbare Relation: Der im Vater immanente Sohn wird nicht selbst
zum Vater, er bleibt durchgehend der vom Vater Gesandte, der ganz und gar
von ihm Bestimmte. Und umgekehrt: Der ganz im Sohn immanente Vater
bleibt durchgehend der Vater, der sich in seinem Sohn und durch seinen
Sohn vergegenwärtigt. Der Evangelist konzipiert das Vater-Sohn-Verhältnis
als eine wechselseitige Communio, die weder dem Vater noch dem Sohn et-
was nimmt, sondern beide bereichert: Der Vater kann ganz im Sohn „woh-
nen“ bzw. „sein“ und sich durch ihn ungeteilt seiner Schöpfung zuwenden
und der Sohn kann ganz im Vater „wohnen“ bzw. „sein“, ohne den Vater in
seiner göttlichen Souveränität zu beschränken.

Die joh Immanenz-Aussagen zwischen Vater und Sohn beantworten die
erste Frage, die die Johannesjünger an Jesus stellen: „Rabbi, wo wohnst/
bleibst du?“ (1,38). Die Jünger fragen hier – und darin korrespondiert ihre
Frage mit der vorausgehenden Frage Jesu nach ihrer Lebenssuche: „Was
sucht ihr?“ – nach der Identität Jesu, nach seinem Wohnort in einem über-
tragenen Sinn, der das Geheimnis seiner Person ausmacht. Sie fragen nach
dem Lebensgeheimnis Jesu, aus dem heraus er lebt und wirkt. Die auf den
Vater und den Sohn bezogenen Immanenz-Aussagen des JohEv weisen dar-
auf hin, dass Jesus „im Vater wohnt“, dass er aus einer unergründlichen Ver-
wurzelung im Vater lebt, dass er vom Willen und der Liebe seines Vaters
ganz und gar bestimmt ist und sich von diesem senden lässt. Diese existenz-
begründende Eingeborgenheit im Vater gibt dem Vater zugleich die Mög-
lichkeit, sich ganz im Sohn mitzuteilen, ganz in ihm gegenwärtig zu sein. In
der Sendung des Sohnes, in seiner Inkarnation öffnet sich die im Wirken Je-
su sich offenbarende Communio und Immanenz von Vater und Sohn für die
glaubenden Menschen. Sie können an dieser Communio Anteil gewinnen,
indem sie „bei Jesus bleiben/wohnen“ (1,39). 

Klaus Scholtissek 370

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 370



(b) Christus-Freundschaft und wechselseitige Einwohnung
Das JohEv ist gänzlich aus nachösterlicher Perspektive geschrieben und
richtet sich an Christen, die selbst schon einen anfänglichen Glaubensweg
zurückgelegt haben, deren Glauben aber der ständigen Vertiefung und Ver-
lebendigung bedarf. Solchen Christen der zweiten und dritten Generation
stellt der Evangelist Begegnungsgeschichten und in diesen Glaubenswege
vor Augen, in denen sie ihre eigenen Glaubenswege und -umwege wieder-
erkennen können. Im Evangelium, in den Worten des Irdischen und Auf-
erstandenen, besonders in seinen Abschiedsworten, spricht Jesus von der
neuen Gemeinschaft mit ihm, die ihr Maß hat an der Gemeinschaft zwischen
ihm und dem Vater (vgl. 14,10–11). Folgende Einwohnungsaussagen, die
die Beziehung zwischen dem auferweckten Jesus und den Glaubenden be-
schreiben, seien genannt:

14,20 „An jenem Tag werdet ihr erkennen, 
dass ich im Vater (bin) und ihr in mir (seid) und ich in euch (bin).“

15,4 „Bleibt in mir und ich (bleibe) in euch. 
So wie die Rebe aus sich selbst keine Frucht bringen kann, 
wenn sie nicht im Weinstock bleibt, so auch ihr, wenn ihr nicht in mir bleibt.“

15,5 „Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben, 
wer in mir bleibt und ich in ihm, der bringt reiche Frucht ...“

17,21 „... damit alle eins sind, so wie du, Vater, in mir (bist) und ich in dir (bin), 
damit auch sie in uns sind, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast.“

Diese reziproken Immanenz-Aussagen zwischen Jesus und den Glaubenden
setzen die Sendung des Geistes, in joh Sprache des Parakleten, voraus.
Nicht zufällig wird auch die Gegenwart des Geistparakleten mit den imma-
nenztheologisch relevanten Präpositionen „mit“ (14,16), „bei“ und „in“ so-
wie den Verben „bleiben/wohnen“ und „sein“ beschrieben:

14,17 „... den Geist der Wahrheit, den die Welt nicht aufnehmen kann, 
denn sie sieht ihn nicht und erkennt ihn nicht. 
Ihr aber erkennt ihn, weil er bei euch bleibt und in euch sein wird.“

Der Paraklet ist als die Ostergabe des Auferstandenen (7,38–39; 19,30;
20,22) die Möglichkeitsbedingung und das Medium für seine neue Gegen-
wart, die besonders als Einwohnung des Auferstandenen in den Glaubenden
ausgelegt wird. Sein Wirken ermöglicht die Integration der Glaubenden in
die lebendige Communio von Vater und Sohn. Durch die „Neugeburt“ „aus
Wasser und heiligem Geist“ in der Taufe (3,1–8) kann der österlich ausge-
gossene Geist seine innerlich und äußerlich lebensweckende und -bestim-
mende Kraft entfalten und seine Wegführungsfunktion für und in den Glau-
benden übernehmen (vgl. 3,34; 7,38–39; 16,13; 20,22–23). 

Im JohEv findet sich durchgehend die Denkfigur der Identität von Geber
und Gabe. In den Gaben, die Jesus den Glaubenden gibt („Wahrheit“;

Mystik im Neuen Testament? 371

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 371



„Wort(e)“; „Licht“; „Leben“; „lebendiges Wasser“; „lebendiges Brot“), gibt
er nicht irgendetwas, sondern sich selbst (vgl. die „Ich-bin“-Worte: „Ich bin
das Brot des Lebens“; „Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“
u.a.m.). Das Heil, von dem das JohEv spricht, ist letztlich personal, genau-
erhin christologisch bestimmt. 

In der joh Anthropologie werden die Menschen vorgestellt als innerlich
und äußerlich bestimmt von Heils- oder Unheilsmächten (Licht/Wahrheit –
Finsternis/Sünde). Vom Menschen heißt es, dass er sowohl „im Licht wan-
deln“ kann (= in dem Heilsraum, den das Licht erleuchtet und durchleuch-
tet; vgl. 8,12) wie auch das „Licht in ihm sein kann“ (= das Licht als die ihn
von innen bestimmende Heilskraft; vgl. 11,10). Mit dieser doppelten Be-
stimmung des Menschen durch den Heils- oder Unheilsraum, in dem er sich
bewegt, und durch die Heils- oder Unheilskraft, die in ihm wirkt, ist eine
wichtige Grundlage auch für die reziproke Personen-Immanenz gegeben.
Indem im joh Denken Gabe und Geber identifiziert werden, wird der Über-
stieg möglich von einer nichtpersonalen zu einer personalen Immanenz-
Aussage. Wie in einem übertragenen Sinn Licht einen Menschen von innen
erleuchten kann, so kann Jesus, „das Licht der Welt“ (8,12), Menschen von
innen erleuchten. Und umgekehrt: So wie das Licht den Lebensraum, in dem
ein Menschen sich bewegt, durchleuchtet und erhellt, so kann Jesus als
„Licht der Welt“ in einem übertragenen Sinn der Lebensraum sein, in dem
ein Mensch „im Licht“ leben kann.

Schon in der übereinstimmenden sprachlichen Formelhaftigkeit der rezi-
proken Einwohnungsaussagen zwischen dem Sohn und den Glaubenden
wird das ‚Vorbild‘ für diese Aussagen ablesbar: die Aussagen von der wech-
selseitigen Einwohnung von Vater und Sohn (s.o.). Dabei geht es nicht um
eine Verschmelzung von Personen oder um einen Identitätstausch (etwa
zwischen dem Sohn und den Glaubenden), sondern wie bei der Vater-Sohn-
Immanenz um die Beschreibung und Bestimmung einer intensiven Bezie-
hung, die eine Person innerlich und äußerlich prägt, die diese Person gera-
dezu auf Grund und durch ihre Beziehung zu einer anderen Person konstitu-
iert. In Analogie zu der Weise, wie der joh Jesus sich in uneingeschränkter
Theozentrik für den Willen und die Sendung des Vaters öffnet und ihn un-
eingeschränkt erfüllt, so dass der Vater sich selbst ganz in seinem Sohn ver-
gegenwärtigen kann, gilt: Der auferstandene Jesus kann durch diejenigen
Glaubenden hindurch wirken und sich in ihnen vergegenwärtigen, die sich
ihm in restlosem Vertrauen uneingeschränkt zuwenden. In analoger Weise
zu der Eingeborgenheit Jesu in seinem Vater und der Gegenwart des Vaters
in seinem gesandten Sohn gilt nach joh Zeugnis auch für die österlich
Glaubenden: Ihnen wird sowohl eine Eingeborgenheit in dem vom Aufer-
standenen eröffneten personalen Heilsraum geschenkt als auch eine sie in

Klaus Scholtissek 372

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 372



ihrem Inneren bestimmende Gegenwart des Auferstandenen. Diese solcher-
maßen gedeutete Nähe zwischen dem Auferstandenen und den an ihn Glau-
benden hebt eine grundlegende Asymmetrie nicht auf: Die Glaubenden wer-
den nicht zum Sohn, sie bestimmen auch nicht den Sohn, sondern umge-
kehrt: In der sie umgebenen und sie innerlich prägenden Gegenwart des
Auferstandenen werden sie, die Glaubenden, von ihm ausgerichtet, geführt
und gestärkt. 

Die Gabe des Lebens für die Glaubenden, also die Selbst-Gabe des Le-
bens, das Jesus in seiner Person ist (14,6), schließt zugleich die Auf-Gabe
ein, diese Lebens-Gabe durch das „Bleiben in Jesus Christus“ zu bewahren
und zu bezeugen. Die Aufforderung, „in Christus zu bleiben“, ruft die Glau-
benden zur rückhaltlosen Willens- und Handlungskonformität mit dem Er-
höhten, an dessen Lebensfülle sie teilhaben können. In diesem Sinne haben
„Glauben“ und „Bleiben“ im JohEv Prozesscharakter, sie verweisen auf die
in die je neue Zukunft hin offenen Wege, die im Vertrauen auf die Weg-
führung Gottes angenommen und bewältigt sein wollen. Inhaltlich wird die-
se Auf-Gabe in 15,9–17 in den Themen Liebe und Freundschaft entfaltet:
Die Brotrede Jesu in Joh 6,1–71 nennt eine weitere für das JohEv bedeutsa-
me Verortung der wechselseitigen Einwohnungsaussagen – die in der
Abendmahlsfeier ermöglichte sakramentale Kommunion mit dem Auferstan-
denen25: 

6,56: „Wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt, 
bleibt in mir und ich (bleibe) in ihm.“

Die joh Begegnungsgeschichten zeigen insgesamt, wie Menschen in der
Begegnung mit Jesus fündig werden können, wie sie von ihm selbst zur tie-
feren Gottes-, Christus- und Selbsterkenntnis geführt werden, wie sie in der
Begegnung mit Jesus menschlich und geistlich reifen und wachsen. Indem
der Evangelist Jesus als denjenigen zeichnet, der mystagogisch ihm begeg-
nende Menschen in das Geheimnis Gottes und seiner selbst führt, erweist er
sich selbst als auch Mystagoge, der nicht sich selbst, sondern Jesus Christus,
dem „Exegeten Gottes“ (1,18), den Weg bereitet. 

Zusammenfassend lässt sich für das JohEv (und 1 Joh) festhalten: Im Vor-
griff auf die vollendete Heilswirklichkeit, dem Wohnen mit dem Sohn in den
Wohnungen des Vaters (14,2–3), gilt für glaubende und liebende Christen
die Zusage einer doppelstrukturierten Gottes- bzw. Christuserfahrung: das
Eingeborgen- und Getragensein in Jesus Christus, der selbst ganz im Vater
lebt und in dem der Vater gegenwärtig ist, und zugleich die wirkmächtige

Mystik im Neuen Testament? 373

25 Vgl. K. Scholtissek, Die Brotrede Jesu in Joh 6,1–71. Exegetische Beobachtungen zu ihrem
johanneischen Profil, in: ZKTh 123 (2001) 35–55; Ders., In ihm sein und bleiben (s. Anm. 26)
194–210.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 373



Gegenwart des Auferstandenen im Innern, im tiefsten Grund der Glauben-
den. 

Die paulinische und die johanneische Sprache der Immanenz verdanken
sich, artikulieren und verweisen auf dichte, mystische Glaubenserfahrungen
in der Begegnung mit dem Kyrios Jesus Christus (in der bei Paulus bevor-
zugten Sprache) bzw. mit dem Sohn Jesus Christus (in der bei Johannes be-
vorzugten Sprache).

2.4. Jesus Christus und die Schöpfung – kosmische Mystik? 

Besonders die z. T. sehr frühen Glaubensformeln bzw. -bekenntnisse (vgl.
nur 1 Kor 8,6; 15,3–5; Röm 1,3–4) und Lieder des Urchristentums (vgl. bes.
Phil 2,6–11; Joh 1,1–18; Kol 1,12–20; Eph 1,3–10; 1 Tim 2,5–7; 3,16) legen
ein deutliches Zeugnis ab für die frühe liturgische Verehrung des auferstan-
denen und an die Seite Gottes erhöhten Kyrios Jesus Christus im Urchris-
tentum. Dort, wo das Urchristentum die Identität des mit Gott einzigartig
verbundenen Jesus Christus „von Gottes Gottheit her zu denken“26 beginnt,
begegnen uns Aussagen über die Präexistenz und die Schöpfungsmittler-
schaft Jesu Christi. In welcher Beziehung steht Jesus Christus genauerhin zu
seiner Schöpfung? Welche Konsequenzen hat dies für die Wahrnehmung der
geschöpflichen Wirklichkeit für die glaubenden Christen? Begegnen Chris-
ten in der Schöpfung Jesus Christus?

2.4.1. Joh 1,3–5
In dem großartigen, schier unauslotbaren Prolog des JohEv wird uns Jesus
Christus als Schöpfungs- und als Lebensmittler vor Augen gestellt:

Joh 1,3 a Alles ist durch ihn geworden,
b und ohne ihn wurde nicht eines, 
c was geworden ist.

1,4 a In ihm war (das) Leben,
b und das Leben war das Licht der Menschen.

1,5 a Und das Licht leuchtet in der Finsternis,
b und die Finsternis hat es nicht überwältigt.

Da vom griechischen Original her die genaue Satzzuordnung bzw. –abgren-
zung zwischen Vers 3 und 4 nicht eindeutig zu klären ist, ergeben sich zwei
deutlich unterschiedliche Interpretationsmöglichkeiten: Der Versteil 3c
„was geworden ist“ kann auf 1,3ab (siehe die oben genannte Übersetzung)
oder auf 1,4a bezogen werden. Im letzteren Fall lautet die Aussage: „Was
geworden war, in ihm war (das) Leben und das Leben war das Licht der

Klaus Scholtissek 374

26 M. Karrer, Jesus Christus im Neuen Testament. Göttingen 1998, 157.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 374



Menschen.“ Ist also der Satz 1,4a „in ihm war (das) Leben“ christologisch
(= in dem Logos Jesus Christus war das Leben) oder schöpfungstheologisch
(= in allem Geschaffenen war das Leben) zu lesen? Der schöpfungstheolo-
gischen Lesart zufolge sprechen 1,3–4 von dem der Schöpfung eingestifte-
ten Lebenslicht, das die Menschen erleuchtet, das sie im Umgang mit der
Schöpfung erfahren und aus dem sie Gottes Zuwendung erkennen können.
Unter Voraussetzung dieser Lesart ergäbe sich eine gewisse Öffnung für ei-
ne ‚Schöpfungsmystik‘: In der Schöpfung begegnet den Geschöpfen ein
Licht, das mit dem noch nicht inkarnierten Logos (dem logos asarkos) in
Verbindung gebracht oder auch gleichgesetzt werden kann.

Freilich sprechen gute Gründe für die christologische Lesart27: Dann
nimmt 1,3 („Alles ist durch ihn geworden, und ohne ihn wurde nicht eines,
was geworden ist“) die Aussage in Joh 5,26 vorweg und spricht von der Prä-
senz des Lebens im Logos Jesus Christus, das er als Licht für die Menschen
vermittelt. Zusammen mit 1,5 ist dann der Vers 1,4 auf die Sendung des in-
karnierten Jesus Christus zu beziehen und als eine (für den Erstleser jetzt
noch verschlüsselte) lichtmetaphorische Kurzfassung des ganzen Evange-
liums zu lesen (vgl. 1,9–10). 

Auch unter Annahme der christologischen Lesart ergeben sich weitrei-
chende schöpfungstheologische Konsequenzen: Jesus Christus kommt als
fleischgewordener Bote und Mittler des Lebens und des Lichtes „zu den Ei-
genen“ bzw. „in sein Eigentum“ (1,11). Als Schöpfungsmittler steht er mit
den Menschen, die er ins Leben gerufen hat, in einer ursprünglichen Ver-
wandtschaftsbeziehung (dafür steht die Bezeichnung „die Eigenen“ = „die
zu ihm Gehörigen“ = „die Verwandten“). In diesem Sinne kennt das JohEv
eine in der Geschöpflichkeit der Menschen gründende ursprüngliche Ver-
wandtschaft mit Gott, die inhaltlich als Gottebenbildlichkeit verstanden
werden darf. Nach joh Verständnis kommt Jesus Christus ausdrücklich nicht
in die Fremde, sondern in seine Familie, die zu ihm gehört. Die Tragik, die
das JohEv in immer neuen Anläufen erzählen wird, besteht darin, dass er
eben von den zu ihm Gehörigen „nicht (in die Familie) aufgenommen“ wird
(1,11; vgl. 1,26).28

Mystik im Neuen Testament? 375

27 Vgl. K. Scholtissek, In ihm sein und bleiben. (s. Anm. 26) 184–189.
28 Vgl. hierzu ausführlicher: K. Scholtissek, „Er kam in sein Eigentum – und die Eigenen nah-
men ihn nicht auf“ (Joh 1,11). Jesus – Mittler und Ort rettender vita communis in Gott nach
dem Johannesevangelium, in: GuL 72 (1999) 436–451.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 375



2.4.2. Kol 1,15–20, bes. 1,17
Der Kolosserbriefhymnus Kol 1,12–15–20 bezeugt uns eine faszinierende,
auf den gesamten Kosmos ausgreifende Christologie29: 

Kol 1,15 Er ist das Bild des unsichtbaren Gottes, 
der Erstgeborene der ganzen Schöpfung;

1,16 a denn in ihm wurde alles (= das All) geschaffen, im Himmel und auf der Erde, 
das Sichtbare und das Unsichtbare, Throne, Herrschaften, Gewalten, Mächte;

b durch ihn und auf ihn hin ist alles (= das All) geschaffen.
1,17 a Und er selbst ist vor allem,

b und alles (= das All) hat in ihm Bestand. 
1,18 a und er selbst ist das Haupt des Leibes, der Kirche.

b Er ist der Anfang, der Erstgeborene von den Toten,
c damit er in allem Erster werde,

1,19 a denn es gefiel (Gott),
b in ihm die ganze Fülle wohnen zu lassen,

1,20 a und durch ihn und auf ihn hin alles (= das All) zu versöhnen ... 

Jesus Christus wird als „Ikone (= Ebenbild) des unsichtbaren Gottes“ und
als „Erstgeborener der ganzen Schöpfung“ gepriesen (1,16), in dem die
ganze Fülle Gottes wohnt (1,19). Wirklich „alles“ (wörtlich: τ� π�ντα =
„das All“; vgl. die Aufzählung in 1,16) wurde „in ihm“ geschaffen. Ergän-
zend führt der Hymnus hinzu: „Das All ist durch ihn und auf ihn hin ge-
schaffen“, „das All hat in ihm Bestand“ (1,17f) und „das All ist durch ihn
und auf ihn hin versöhnt“ (vgl. 1,20). Das All, ausnahmslos die gesamte
Schöpfung, ist durch Jesus Christus ins Dasein gerufen (Schöpfungsmittler-
schaft), es wird von ihm im Leben erhalten und durch ihn und auf ihn hin
versöhnt. Die dicht gedrängten, auf Jesus Christus bezogenen Aussagen des
Hymnus haben vielerlei Analogien in frühjüdischen, hellenistischen und
insbesondere stoischen Vorstellungen, die hier nicht genannt zu werden
brauchen.30 Inhaltlich geht es in Kol 1 um die Betonung der Differenz zwi-
schen Schöpfer und Schöpfung, um die alles Leben ermöglichende Um-
schlossenheit der ganzen Schöpfung von ihrem Schöpfungsmittler Jesus
Christus und um die Ausrichtung und erwartete Vollendung bzw. Versöh-

Klaus Scholtissek 376

29 Vgl. zuletzt die Auslegung von O. Hofius, „Erstgeborener vor aller Schöpfung“ – „Erstge-
borener aus den Toten“. Erwägungen zu Struktur und Aussage des Christushymnus Kol
1,15–20, in: Auferstehung – Resurrection. Hrsg. v. F. Avemarie/H. Lichtenberger. Tübingen
2001, 185–203. 
30 Vgl. hierzu grundlegend die Auslegung von E. Schweizer, Der Brief an die Kolosser.
Neukirchen-Vluyn (1976) 21980, 50–74. Vgl. hierzu auch die interessanten Ausführungen
zum heutigen Dialog zwischen einem Theologen und einem Physiker über die in Kol 1,15–20
angesprochenen Aussagen, in: A. Benz / S. Vollenweider, Würfelt Gott? Ein außerirdisches
Gespräch zwischen Physik und Theologie. Düsseldorf 2001, 41–46. Hier wird z. B. auf das
Orphische Fragment 21a (= Pseudo-Aristoteles, de mundo 7: 401a28–401b7) verwiesen:
„Zeus ist der Erste und Zeus ist der Letzte, ... Zeus ist Haupt, Zeus ist Mitte, aus Zeus ist alles
geschaffen.“

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 376



nung aller geschöpflichen Wirklichkeit auf Jesus Christus hin. Biblisch-
theistische und stoisch-pantheistische Aussagen werden hier unter unmiss-
verständlicher, biblisch-schöpfungstheologischer Perspektive auf den er-
höhten Jesus Christus übertragen. „Das bedeutet, dass die Welt nicht im
stoischen Sinne als ständig vorhandene Gegenwart Gottes erfasst werden
kann, sondern nur als Hinweis auf sein Handeln, das von der Schöpfung bis
zur Vollendung reicht. ... Erfolgt dieses Handeln aber in Christus, dann ist
damit gesagt, dass es von ihm umschlossen als gnädiges, auf das Heil des
Menschen ausgerichtetes Handeln zu verstehen ist.“31

2.4.3. Hebr 1,1–3
In der sprachlich und inhaltlich höchst anspruchsvoll „komponierten Ein-
gangsperiode“32 des Hebräerbriefes – die Verse 1,1–4 bilden im griechi-
schen Original einen einzigen Satz – kommt die zentrale christologische
Botschaft des gesamten Hebr zum Tragen:

Hebr 1,1 Vielfach und vielgestaltig hat Gott einst zu den Vätern geredet durch 
die Propheten,

1,2 am Ende dieser Tage sprach er zu uns durch den Sohn,
b den er eingesetzt hat als Erbe von allem,
c durch den er auch die Welten erschaffen hat,

1,3 a welcher ist Abglanz (seiner) Herrlichkeit und ein Abdruck seines Wesens,
b tragend auch alles (= das All) durch das Wort seiner Kraft;
c nachdem er die Reinigung von den Sünden erwirkte,
d setzte er sich zur Rechten der Majestät in den Höhen, ...

Die dicht gedrängten christologischen und soteriologischen Aussagen des
Exordiums beinhalten u. a. die Schöpfungsmittlerschaft des Sohnes, seine
Einsetzung zum Erben des Alls (1,2c) und das bleibende „Getragenwerden
des Alls durch das Wort seiner Kraft“ (1,3b). Die vorzeitliche Existenz des
Sohnes, seine Schöpfungsmittlerschaft, seine Erlösung der Menschen von
ihren Sünden und seine Erhebung zum All-Erben zeigen an, dass er den Ur-
sprung und das Ziel der ganzen Schöpfung und Neuschöpfung umfasst. In
seiner Auferweckung von den Toten und Erhöhung zur Rechten Gottes wird
er zum All-Herrscher (= Panto- bzw. Kosmokrator) inthronisiert. Zu den
Gottesprädikationen, mit denen der Sohn ausgezeichnet wird, tritt hier auch
die Aussage: „Er trägt das All durch sein machtvolles Wort“ (1,3c). Nach
frühjüdischer Auffassung ist es allein Gottes Aufgabe und Fähigkeit, „das
ganze All zu tragen“, d.h. das Universum in seinem Bestand zu erhalten, in
seinem Innersten zusammenzuhalten. In der freien aramäischen Überset-
zung von Dtn 33,26–27 im Targum Pseudo-Jonatan heißt es:

Mystik im Neuen Testament? 377

31 E. Schweizer, Der Brief an die Kolosser (s. Anm. 70), 61.
32 E. Gräßer, An die Hebräer, 1. Teilband. Neukirchen-Vluyn 1990, 47; vgl. ebd. 46–69 seine
Auslegung von Hebr 1,1–4.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 377



Er (Gott) sitzt auf seinem herrlichen Thron in seiner Majestät in den Himmelshöhen.
Die Wohnung Gottes ist von Urzeit an, 
und von unten der Arm seiner Kraft, der die Welt trägt.33

Die christologische Aussage in Hebr 1,3c trifft sich hier mit derjenigen von
Kol 1,17 (s.o.): Inhaltlich geht es um die in ihrem Leben erhaltende Bewah-
rung der Schöpfung, die von Gott, dem Schöpfer, durch seinen Sohn, den
Schöpfungsmittler, bewirkt wird. 

2.4.4. Auswertung: Jesus Christus als Pantokrator 
Die drei kurz vorgestellten zentralen Stellen aus dem Neuen Testament Joh
1,3–5; Kol 1,15–20 und Hebr 1,1–3 reden gemeinsam von der Schöpfungs-
mittlerschaft Jesu Christi. Kol 1,17 und Hebr 1,3 betonen zudem explizit die
auf Christus übertragene Gottesprädikation: „der das All trägt“. In den drei
Texten fallen die „alles“-Aussagen auf: Die bei Johannes begegnende Wen-
dung „Alles ist durch ihn geworden“ wird durch die verneinend formulierte
Wiederholung „und ohne ihn wurde nicht eines, was geworden ist“ verstärkt
(Joh 1,3). Kol 1,16–20 und Hebr 1,2–3 verwenden wiederholt die Formel: τ�
π�ντα (= alles; das All).34 Diese Formel (vgl. auch 1 Kor 8,6) hat ihre näch-
sten Parallelen in stoischen Doxologien und ist in der frühjüdischen Weis-
heitstheologie aufgegriffen worden. Bei Marc Aurel heißt es (MAnt IV 23):

� ��σις O Natur,
�κ σ�� π�ντα aus dir – alles / das All
�κ σ�� π�ντα in dir – alles / das All
ε�ς σ�� π�ντα zu dir – alles / das All

Dieser stoische Lobpreis handelt von der Natur (physis), aus der heraus sich alles
entfaltet, die das materielle Substrat allen Lebens und aller Wirklichkeit darstellt. 

Im frühjüdischen Buch der Weisheit findet sich in 7,22–8,1 eine ausführ-
liche Beschreibung des Wesens der Weisheit (sophia). 21 Eigenschaften der
Weisheit werden aufgezählt, die zum Teil wörtliche Parallelen in griechi-
schen philosophischen Quellen haben. Die wechselseitige Begegnung und
Vermittlung zwischen jüdischer Theologie und hellenistischer Philosophie
im Frühjudentum erreicht hier einen ihrer Höhepunkte.35 In Weish 7,27 wird
die „alles“ (= das All) erneuernde Kraft der Weisheit ausgesagt:

Klaus Scholtissek 378

33 Vgl. ebd. 63 und O. Hofius, Der Christushymnus Philipper 2,6–11. Untersuchungen zu Ge-
stalt und Aussage eines urchristlichen Psalms. Tübingen 21991, 83 mit Anm. 31.
34 Vgl. hierzu den Exkurs bei E. Gräßer, Hebr (s. Anm. 72) 62–64; vgl. auch W. Thüsing, Gott
und Christus in der paulinischen Soteriologie I. Per Christum in Deum. Das Verhältnis der
Christozentrik zur Theozentrik. Münster 31986. 280–290. 
35 Vgl. die Auslegung von H. Hübner, Weisheit (s. Anm. 22) 101–113; vgl. H. Engel, Das
Buch der Weisheit. Stuttgart 1998; vgl. ebd. 132: „Indem er auf biblischen Texten wie Spr 8,
Sir 24 u.a. aufbaut, unternimmt es der Verfasser mittels des Wortes ‚Weisheit‘ in origineller
Weise, das Mit-Sein Gottes mit den Menschen zu reflektieren und in der philosophischen Bil-
dungssprache seiner Gegenwart auszudrücken.“

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 378



Weish 7,27 a Sie (die Weisheit) ist nur eine, 
b aber sie vermag alles.
c Obwohl sie in sich selbst bleibt, 
d erneuert sie doch alles (= das All). 

Während stoische Philosophie die Natur monistisch als das alles bestim-
mende Sein versteht, treten in Weish 7,27; Joh 1,1–5; Kol 1,17 und Hebr 1,3
Schöpfung und Schöpfer bzw. Schöpfungsmittler (frühjüdisch: die Weis-
heit; christlich: Jesus Christus) definitiv auseinander (vgl. 1 Kor 8,6) und
werden doch eng aufeinander bezogen. Beide Größen werden nicht identifi-
ziert. Das gilt ausdrücklich auch dann, wenn das die Schöpfung erhaltende
und ihr Leben erneuernde Wirken der Weisheit bzw. Jesu Christi bekannt
wird.

In der Übernahme von biblischen Gottesprädikaten bekennen sich ur-
christliche Zeugnisse zu Jesus Christus als Panto-Krator, d.h. als denjeni-
gen, der das ganze All, den Kosmos, in jeder Hinsicht beherrscht, der es ins
Leben gerufen hat, im Leben erhält und auch vollenden wird. Diese kosmo-
logische Christologie setzt den christlichen Gottes- und Offenbarungsglau-
ben voraus und entfaltet ihn in einer bestimmten christologischen Hinsicht. 
Die Natur selbst weist nicht mit absolut-unausweislicher Notwendigkeit auf
ihren Schöpfungsmittler, so sehr der Weg einer natürlichen Gotteserkennt-
nis möglich und offen ist (vgl. Weish 13–15). Das Glaubensbekenntnis zu
Jesus Christus als dem Pantokrator leitet sich nicht aus der Schöpfung selbst
ab. Freilich kann im Licht des christlichen Glaubensbekenntnisses, das die
urchristlichen Hymnen und Credoformeln besingen, die Schöpfung transpa-
rent und gleichnishaft werden für die Bezogenheit und Zuordnung aller ge-
schöpflichen Wirklichkeit auf die schöpferische und neuschöpferische
Wirk- und Heilsmacht Jesu Christi. Diese Glaubenserfahrung fügt sich nur
dann unter das Signet ‚kosmische Mystik‘, wenn jede Verselbstständigung
der Schöpfung von ihrem Schöpfer und jede monistisch bzw. pantheistisch
interessierte Interpretation definitiv ausgeschlossen wird.36 Der biblische
Gottesglaube kann nur unter Aufgabe seiner selbst die Unterscheidung von
vergänglicher Schöpfung und unvergänglichem Schöpfer relativieren oder
gar ganz aufgeben. Im biblischen Horizont ist jede Gotteserfahrung struktu-
rell als er-greifende, beziehungsstiftende Gottes-Begegnung zu verstehen,
nicht aber als Verschmelzung mit einer wie immer gedachten All-Natur. Nur
insofern der Kosmos als Schöpfung wahrgenommen wird, die auf den von

Mystik im Neuen Testament? 379

36 Die Unterscheidung von Schöpfung und Schöpfungsmittlerschaft Jesu Christi bzw. der
Nähe des Hauptes der Schöpfung zu seiner Schöpfung wird in dem apokryphen Thomasevan-
gelium aufgegeben; vgl. EvTh 77: „Jesus sagte: Ich bin das Licht, das über allem ist. Ich bin
das All. Aus mir ist das All hervorgegangen, und das All ist zu mir gelangt. Spaltet ein Stück
Holz – ich bin da. Hebt den Stein auf, und ihr werdet mich dort finden.“

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 379



ihr selbst unterschiedenen Schöpfer verweist, haben Schöpfungserfahrun-
gen Anteil an dieser biblisch bezeugten, glücklichen Gottesbegegnung. In-
nerhalb dieser Glaubenserfahrung können Schöpfungserfahrungen auch als
Hinweise auf das die Schöpfung als ganze betreffende Heilsgeschehen in Je-
sus Christus wahrgenommen werden. 

2.5. „Damit Gott alles in allem sei“ (1 Kor 15,28) – die Vollendung 
der universalen Gottesherrschaft 

In dem großen Auferstehungskapitel des 1. Korintherbriefes spricht Paulus
von der endzeitlichen Vollendung der Gottesherrschaft, die mit der Aufer-
weckung Jesu irreversibel angebrochen ist (1 Kor 15,20–28). Die universa-
le Reichweite der Gottesherrschaft wird schon durch die 10malige Verwen-
dung von „alles“ in den Versen 1 Kor 15,24–28 deutlich signalisiert37:

1 Kor 15,24 a Dann (wird) das Ende (sein), 
b wenn er die Herrschaft Gott (und) dem Vater übergibt,
c nachdem er alle Herrschaft und alle Macht und Gewalt zunichte gemacht hat.

15,25 a Denn er muss herrschen, 
b bis ‚er‘ alle ‚Feinde unter seine Füße legt‘.

15,26 Als letzter Feind wird der Tod zunichte gemacht.
15,27 a Denn ‚alles hat er unter seine Füße unterworfen‘.

b Wenn er aber spricht:
c Alles ist (ihm) unterworfen,
d (ist) offenbar:
e Ausgenommen ist der,
f der ihm alles (= das All) unterworfen hat.

15,28 a Wenn ihm aber alles (= das All) unterworfen ist, 
b dann wird sich auch der Sohn dem unterwerfen, 
c der ihm alles (= das All) unterworfen hat,
d damit Gott alles in allem sei.

Der letzte Teilvers dieses Abschnitts „damit Gott alles in allem sei“ (15,28d)
betont „Gottes unverkürzte Souveränität“38. Sinnziel der vollendeten Schöp-
fung ist die Alleinherrschaft Gottes als Pantokrator, die in der ganzen, ge-
heilten Schöpfung restlos wirksam wird (vgl. Röm 11,36: „denn aus ihm
und durch ihn und auf ihn hin ist alles [= das All]“; 1 Kor 8,6). Eine pan-
theistische Vorstellung, die Schöpfer und Schöpfung ineinander auflöst, ist
hier genauso wenig intendiert wie eine Aussage über die Einwohnung Got-
tes.39 Dies gilt auch dann, wenn die Formel „alles in allem“ in stoischen oder

Klaus Scholtissek 380

37 In 15,25b wird „alles“ zudem neu in das Zitat aus Ps 110,1 eingeführt. 
38 W. Schrage, Der erste Brief an die Korinther (1 Kor 15,1–16,24). Neukirchen-Vluyn 2001,
187.
39 Vgl. ebd. 186–188.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 380



gnostisch-hermetischen Zeugnissen weitreichende Analogien hat.40 Die in-
haltliche Bedeutung der Wendung „alles in allem“ hängt eben nicht einfach
am Aufweis einer analogen Formulierung in einer zeitgenössischen Schrift,
sondern ergibt sich aus dem argumentativen Kontext, in dem Paulus diese
Formel verwendet. Die freie Übertragung von 1 Kor 15,28 in der Einheits-
übersetzung „damit Gott herrscht über alles und in allem“ ist zwar gegen-
über dem griechischen Original nicht wortkonkordant (das Verb „herr-
schen“ ist aus den Versen 15,24–25 eingetragen), in der Sache aber trifft sie
die paulinische Intention.

3. Bilanz

Wenn die hier vorgestellten Auslegungen einschlägiger neutestamentlicher
Texte begründet und überzeugend durchgeführt sind, macht es Sinn, von
Mystik im Neuen Testament zu reden. Christliche Mystik ist dann in dem
oben wiederholt besprochenen Sinn entschieden von kosmotheistischen,
pantheistischen bzw. monistischen Gottesaussagen abzugrenzen. Inhaltlich
hat die neutestamentliche Mystik in der biblischen Gottesmystik, die hier
am Beispiel der Psalmen vorgestellt wurde, eine maßgebliche Bezugsgröße:
Mit E. Zenger ist festzuhalten: „Wenn biblische Menschen so sehr vom Mit-
Sein und Da-Sein Gottes erfasst und ergriffen sind, dass es ihr Denken und
Handeln fundamental bestimmt, sei es im Modus der erfahrenen Gottesge-
genwart, sei es im Modus der intensiven Gott-Suche oder sei es im Modus
des klagenden Gott-Vermissens, können solche Texte von Gottesmystik ent-
stehen, wie sie im biblischen Psalter überliefert sind.“41

Die schöpfungstheologischen Aussagen der alttestamentlichen, frühjüdi-
schen und neutestamentlichen Schriften betonen die Unterscheidung zwi-
schen dem Schöpfer bzw. dem Schöpfungsmittler und der Schöpfung, eine
Unterscheidung, die auch in der vollendeten, universalen Gottesherrschaft
nicht aufgehoben wird. Nicht in einer Ununterschiedenheit oder gar Identi-
fizierung liegt die Pointe der biblischen Schöpfungstheologie, sondern in
der Verwiesenheit aller kreatürlichen Wirklichkeit auf den sie ins Leben ru-
fenden, im Leben erhaltenden und aus Abhängigkeiten und Verlorenheiten
befreienden Gott des Lebens. Von Schöpfungsmystik kann dann gesprochen
werden, wenn die geschöpfliche Wirklichkeit zur verwandelnden Begeg-
nung mit ihrem Schöpfer bzw. Jesus Christus als Schöpfungsmittler und
Haupt der neuen Schöpfung führt. 

Mystik im Neuen Testament? 381

40 Vgl. ebd. 187 Anm. 849.
41 E. Zenger, „Mein Gott bist du allein“ (s. Anm. 31) 53.

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 381



Nach dem neutestamentlichen Zeugnis aktualisiert sich die Gottesbezie-
hung der Christen in ihrer Christusbeziehung: Diese verstellt nicht den Weg
zur Gottunmittelbarkeit, sondern ermöglicht sie in großer Intensität. Paulus
und Johannes arbeiten diese im Osterglauben erfahrbare und in der Taufe er-
möglichte Christusbeziehung als wechselseitige Einwohnung aus: Umfan-
gen und eingeborgen in dem Heils- und Wirkraum des auferstandenen und
aus dem Geheimnis Gottes heraus gegenwärtigen Jesus Christus können
Christen ihren Immanuel auch im tiefsten Grund ihrer selbst erfahren. Das
Weggeleit und die Nähe Jesu Christi, in denen sie Gottes Mit-Sein und Da-
Sein erfahren können, orientiert glaubende, hoffende und liebende Christen
innerlich wie äußerlich. Ohne jeden enthusiastischen Überschwang, der
zum Verlust der Lebenstüchtigkeit und Bodenhaftung führen würde, öffnet
christliche Mystik, wie sie uns in neutestamentlichen Zeugnissen entgegen-
tritt, gerade den Blick für die gegenwärtige Wirklichkeit, die ihrer Vollen-
dung noch erst entgegengeht und sie befähigt und verpflichtet zu einer poli-
tisch wirksamen Solidarität.

Die Gottesbegegnungen der Bibel mit all ihren dramatischen Suchprozes-
sen, die Christusbegegnungen im Neuen Testament mit all ihrer (bei Paulus
besonders herausgestellten) kreuzestheologisch gedeuteten Teilhabe am
Leiden und an der Herrlichkeit Jesu Christi ergreifen die Glaubenden, ent-
reißen sie immer neu ihren Ich-Zentrierungen, verändern und verwandeln
ihre inneren und äußeren Konstitutionen und befähigen sie so als neue
Schöpfung der neuen Schöpfung zu dienen. Bei aller geschöpflichen Gebro-
chenheit der Glaubenden und ihrer bleibenden Angewiesenheit auf Gottes je
neues, unverdientes Zuvorkommen sprechen biblische bzw. neutestamentli-
che Zeugnisse von einer Gottes- und Christusmystik, der als beglückende
Begegnungen eine herausrufende und lebensverwandelnde Kraft eignet. 

Klaus Scholtissek 382

363-382  30.07.2002 19:14 Uhr  Seite 382


