
IM SPIEGEL DER ZEIT

Ästhetik des Unabschließbaren
Arnulf Rainers Bild-Findungen

Die einen sehen in Arnulf Rainer das Enfant terrible österreichischer Nachkriegs-
kunst und einen steten Provokateur bürgerlicher Saturiertheit. Nur drei Tage an der
Akademie, beschritt er sodann eigene künstlerische Wege. Er erforschte die Zei-
chenfläche, erprobte unterschiedliche künstlerische Techniken, experimentierte mit
halluzinogenen Drogen und attackierte das Bild. Die anderen sehen in ihm den Mys-
tiker und Verhüller des Kreuzes – „Ich kam mit der Jesusfigur nicht zurande“ äußer-
te er in einer Gesprächsrunde im Rahmen der Personale in der Neuen Galerie Linz
im Oktober 20001. Beginnend mit Vertikal-, Horizontal- und Zentralgestaltungen
über großformatige monochrome Kreuzformen und die Überarbeitung von Kruzifi-
kationen bis hin zum „Mantel des Engels“ nähert er sich immer wieder den Sujets
des Kreuzes und des Christusbildes. Er umkreist sie, sucht in ihr Geheimnis einzu-
dringen und überläßt sie dem Betrachter in einer oft irritierenden, weil auf’s Erste
gesehen deformierten Erscheinung. Diese Sichtweisen seien durch eine weitere er-
gänzt: Die Zeichnungen und Gemälde Arnulf Rainers können als eine Erforschung
abendländischer Kultur- und Geistesgeschichte gesehen werden.2

Die späten 40er und frühen 50er Jahre

Arnulf Rainer ist ein unermüdlicher Sucher. Zeichnend erkundet er den Bildgrund,
zieht Linien über die gesamte Bildfläche, lässt sie einander überkreuzen, zu Knoten
verdichten, bis sich aus dem Liniengespinst phantastische Gestalten und Unterwas-
serwesen herauslösen, die den Betrachter mit stechenden, doch gleichwohl fragen-
den Augen fixieren. Zuletzt setzt er noch einige feine Kratzer über die Zeichnung,
so, als möchte er das Bild wieder durchstreichen.3 Gemeinhin werden die Bilder die-
ser Phase der späten 40er und der frühen 50er Jahre mit surrealer Phantastik in Zu-
sammenhang gebracht, einer Tendenz, die in den Nachkriegsjahren viele Künstler
anzog und die in Wien zur Bildung der „Hundsgruppe“, der auch Rainer angehörte,
führte. Man kann es aber auch als ein vorsichtiges Vorantasten an diesem Nullpunkt
der Geschichte, den der Schock des 2. Weltkrieges und die Orientierungslosigkeit
nach 1945 zweifelsohne darstellten, begreifen. In Form von „Mikrostrukturen“ und

1 A. Rainer im Gespräch, in: Quart 3+4/ 2001, S. 4–9, hier S. 6.
2 Vgl. M. Leisch-Kiesl, Verbergen und Entdecken. Arnulf Rainer im Diskurs von Moderne
und Postmoderne. Wien 1996.
3 Vgl. etwa die großformatige Zeichnung Ozean, Ozean, 1950/ 51, Graphitstift auf Perga-
mentpapier, 228 x 103 cm, Neue Galerie der Stadt Linz.

385-392  03.08.2002 19:30 Uhr  Seite 385



Im Spiegel der Zeit 386

„Blindgestaltungen“ erkundet Rainer wieder und wieder die leere Bildfläche, so
lange, bis ihm seine Bilder – nahezu – schwarz werden. Diese frühen, noch in den
50er Jahren entstandenen Überdeckungen können als eine Recherche des Mediums
Bild verstanden werden. Das Bild als ein Medium, über das die Menschen seit Jahr-
hunderten miteinander kommunizieren, in dem sie – wie in der Antike – im mensch-
lichen Ideal das Göttliche suchen, in dem sie – wie in der byzantinischen Kunst – im
Sichtbaren das Unsichtbare ansichtig werden lassen, in dem sie – wie im westlichen
Christentum – die Heilsgeschichte erzählen, in dem sie – wie in der italienischen
und niederländischen Renaissance – die Aufmerksamkeit und Sensibilität für die
Natur entdecken, in dem sie ... – in dem Menschen die jeweilige Wirklichkeit wahr-
nehmen, reflektieren, darstellen und kommunizieren. Dies scheint nun, zumindest
für Arnulf Rainer – nach 1945 – plötzlich so nicht mehr möglich. Deshalb werden
seine Bilder schwarz. Doch niemals ganz. Stets bleibt ein heller Rest, der deutlich
macht, dass das letzte Wort, und sei es das des Schweigens, noch nicht gesagt ist.
„Am Beispiel der Malerei dieser Art Welt zu verlassen, ihre Kultur, ihre Malerei zu
enthüllen durch sie selbst ...“ schreibt Rainer im Katalog der Ausstellung „TRR Au-
tomatik optische Auflösung“ 1952 und weiter unter der Überschrift „Das Einzige
gegen das Andere“: „Indem man sich freimacht, erwacht es. Es wahrnehmen heißt,
sich ihm anschließen, ohne ‚wozu‘ und ‚damit‘. Es wahrnehmen heißt, es als das
Einzige zu erkennen, aus dem alles kommt und zu dem alles führt.“4

Die Entstehung von Kreuzen

Im Zuge dieses Herantastens, Eindringens und Endens – eine erprobende, ringende
und das eigene Tun stets wieder relativierende Vorgangsweise, die auch die späte-
ren Bilder Rainers bestimmt – entstanden auch die ersten Kreuze. Orientiert an der
Ausrichtung des Menschen im Raum ebenso wie an den Grundlagen jeder Bild-
organisation, nämlich der Horizontale und der Vertikale, versucht er durch diese
elementaren Erfahrungen das Blatt in den Griff zu bekommen. In einer steten Be-
harrlichkeit zieht er seine senkrechten und waagrechten Linien, legt Schicht um
Schicht übereinander, bis ihm ein Kreuz entgegentritt [siehe Farbabbildung: Kreuz-
übermalung, 1961, Bleistift und Öl auf Papier, 38,2 x 28,1 cm, Sammlung Rombold
Linz]. Arnulf Rainer ist in diesen Blättern nicht angetreten, ein Kreuz zu malen;
vielmehr sieht er es, unversehens, als Ergebnis seines Tuns. Ohne es zu wollen, hat
er damit eine neue Form auch des christlichen Kreuzes geschaffen. Die faszinieren-
de Spannung, die diese Bilder erzeugen, gleichzeitig zu verbergen und zu ent-
decken, im selben Moment Vertrautes zu entziehen und es sehen zu lassen, kann in
der Tat als eine Neuinterpretation christlichen Glaubens erkannt werden. Die allzu
bekannten und vielfach duplizierten Kruzifixe erhalten wieder den Charakter des
Skandalons – insbesondere Gläubige waren und sind von Rainers Kreuzgestaltun-
gen immer wieder schockiert – und des Geheimnisses. Wie kann bei so viel Schwarz

4 Galerie Franck Frankfurt/M, März 1952 und Art-Club Galerie Wien, Mai 1952, zit.n. A. Rai-
ner, Museum des 20. Jahrhunderts Wien 1968, S. 14 und S. 15.

385-392  03.08.2002 19:30 Uhr  Seite 386



Arnulf Rainer, Kreuübermalung, 1961.
Bleistift und Öl/Papier, 38,2 x 28,1 cm, signiert. Sammlung Rombold, Linz.

5-02   28.07.2007  17:04 Uhr  Seite 1



Arnulf Rainer, Christus unter Sträuchern, 1983/84.
Mischtechnik/Karton, Papier und Holzplatte, 121 x 80 cm, signiert.

Sammlung Rombold, Linz.

5-02   28.07.2007  17:05 Uhr  Seite 2



Im Spiegel der Zeit 387

noch Farbe gesehen werden? Theologisch gesprochen: Wie kann im Kreuz die Auf-
erstehung geglaubt werden? Was in den frühen Kreuzen nur als Schimmer erahnbar
ist – ich sehe darin einen wesentlichen Grund ihrer Qualität und Kraft –, wird in den
monumentalen Tafeln der 90er Jahre zur primären Aussage. „Die ersten Kreuze sind
in den frühen fünfziger Jahren entstanden ... Diese Kreuze waren immer schwarz,
dunkel. Meine christlichen Mitmenschen fragten: ‚Wo bleibt denn die Auferste-
hung?‘ Zunächst habe ich mich herausgeredet. Dann bin ich auf Grünewald ge-
stoßen und sah in seinem Auferstehungsbild eine Möglichkeit der bildenden Kunst.
Mir war klar: Ich kann natürlich keine Christusfigur machen, aber ich kann wenig-
stens dieses Licht, diese Farbigkeiten versuchen. So entstanden die Farbkreuze, die
aber wenig angenommen worden sind.“5

Künstlerische Recherche von Kultur

In dieser Aussage wird ein weiterer Aspekt der künstlerischen Aufmerksamkeit Ar-
nulf Rainers deutlich: Sein Interesse an der Tradition, an den überlieferten Zeugnis-
sen der Kunstgeschichte. „Nahezu das gesamte Spektrum des Abendlandes rückt
ihm im Laufe der Werkentwicklung in den Blick. In einem vielfach verzweigten
Bildprozeß bekommt Ausgegrenztes eine Sprache, wird Selbstverständliches seiner
unhinterfragten Gültigkeit beraubt und entsteht so ein verändertes Bild der Rea-
lität.“6 Arnulf Rainer begreift sein Schaffen als eine künstlerische Recherche von
Kultur. „Ich habe überhaupt keinen Haß gegen die alte Kultur, aber ich bemerke,
daß sie eine beschränkte Möglichkeit ist. Für mich wird die eine Kunst nicht durch
die andere abgelöst, sondern das Kulturelle expandiert ständig. Das macht vergan-
gene Kulturformen nicht ungültig, sondern relativiert sie nur. Der Mensch hat viel
mehr Begabung als das, was er bis jetzt als Werte definiert hat.“7 An anderer Stelle
spricht er von seiner Kunst als „anthropologische(r) Erforschung“8.

Ein Wille zum Dialog

Diese forschend suchende Aufmerksamkeit ist ein derart markantes Charakteristi-
kum seines Werkes, dass man gemeinhin vom „Übermaler“ Rainer spricht. Doch
seine Überzeichnungen und Übermalungen sind keine simplen Bildattacken, son-
dern sensibel aufmerksame, intensiv herausfordernde Auseinandersetzungen mit
dem Bild, womit er letztlich zu keinem Ende kommt, so dass ich es als treffender er-
achte, von „Überarbeitungen“ zu sprechen. Dieser Künstler stellt sich abendländi-
scher Geistesgeschichte, wie sie uns in Bildern entgegentritt. Er überarbeitet Arbei-
ten von Künstler-Vorläufern und Künstler-Kollegen, Porträts von Rembrandt und

5 A. Rainer im Gespräch, in: Quart 3+4/ 2001, S. 5.
6 Leisch-Kiesl, 1996, S. 61.
7 A. Rainer. Körpersprache, München: Verlag Van de Loo u. Prelinger 1980, S. 57.
8 A. Rainer, Ein Klumpen Keime, 1972, zit.n. A. Rainer, Zeichnungen 1949–1985, Museum
Morsbroich Leverkusen u.a. 1988/ 89, S. 46

385-392  03.08.2002 19:30 Uhr  Seite 387



Im Spiegel der Zeit 388

9 A. Rainer, Franz Xaver Messerschmidt, Wien Frühjahr 1977, zit.n. A. Rainer. Retrospekti-
ve, Nationalgalerie Berlin u.a. 1980/ 81, S. 41.

Van Gogh, Körperstudien Schieles und Körperhaltungen sogenannter Geisteskran-
ker. Er erprobt seine eigene Mimik und Gestik und steigert sie im überarbeitenden
Zugriff. Er befragt naturkundliche Studien des 19. Jahrhunderts und übermalt illus-
trierte Ausgaben von Klassikern der Weltliteratur. „Die Überzeichnungen von Re-
produktionen ... entstanden aus dem Willen zum Dialog ... Schließlich ist das Ganze
auch ein Wettlauf, um Unterschiede zu messen. So ist dieser Zyklus beladen mit
kunsthistorischen Fragen. Die Frage nach dem 20. Jahrhundert. Die Frage nach der
Vereinbarkeit zweier Künstler. Die Frage, ob Geschichtliches ein Humus für das
Wachstum und die Entfaltung anno 1977 ist“, schreibt Rainer in Hinblick auf eine
Serie von Überarbeitungen des österreichischen Barockplastikers Franz Xaver Mes-
serschmidt.9 Die Aussage lässt sich in ihrer Intention aber sicher auf das große
Spektrum der Serien auf Kunst übertragen. Im Zuge dieser Recherchen abendländi-
scher Geistesgeschichte setzt er sich auch intensiv mit Zeugnissen des Christentums
als jener Religion, die diese Kultur entscheidend prägte, auseinander.

Auseinandersetzung mit christlichen Sujets

Im Zusammenhang seiner „Face Farces“ und „Body Poses“ erprobt er Haltungen
des Gebets. Er kniet, aufrecht, gebeugt, mit gekrümmtem Rücken, mit gefalteten
Händen, mit erhobenen Armen und lässt sich in diesen Momenten fotografieren.
Unzufrieden – eine durchgängige Schaffensmaxime Rainers – mit dem sichtbaren
Ausdruck, weil er der empfundenen Erfahrung nicht gerecht wird, bearbeitet er das
Foto durch akzentuierende Striche und verbergende Schleier. Die Gebetshaltungen
verlieren dadurch ihre fraglose Selbstverständlichkeit und erhalten den Charakter
einer provozierenden Frage. Nicht Zerstörung ist Rainers Intention, sondern ein
neues, aufmerksameres Sehen. Vor allem aber setzt er sich mit den Bildern des
Christentums auseinander, ist doch die Kunstgeschichte nachhaltig von den Sujets
dieser Religion geprägt. Vorzugsweise sind es das Kreuz und die Christusgestalt,
die Rainers Interesse wecken; hinzu kommen Heilige und Engel. Eine eigene Grup-
pe bilden die Totenmasken, die als ein Erproben und Umkreisen der Grenze in ei-
nem gleichzeitigen Stillstellen und Erwecken den Betrachter berühren. Rainer zeigt
uns das Kreuz, wie es die Romanik und Gotik, wie es Cimabue und Fra Angelico
formulierten, er zeigt uns Christus, wie er den Gläubigen auf byzantinischen Ikonen
mit tiefen Augen anblickt, zeigt uns das schmerzverzerrte Antlitz von Leidensdar-
stellungen der Gotik und der Frührenaissance. Stets sucht er zunächst in tastenden
Strichen Charakter und stille Botschaft seines Gegenübers zu erfassen. Sodann ak-
zentuiert er das Bilddokument durch herausfordernde und eindringliche Gesten,
streicht durch und hebt hervor, so, als möchte er etwas finden, was bisher nicht ge-
sehen wurde. Schließlich lässt er in einer Geste der Offenheit, Ratlosigkeit oder Be-
scheidenheit das Bild als verändertes zurück. Hier sei eine länger Passage eines aus
dem Jahr 1980 stammenden Textes, in dem Rainer die Bedeutung des Kreuzes so-

385-392  03.08.2002 19:30 Uhr  Seite 388



Im Spiegel der Zeit 389

wie des religiösen Horizontes im Kontext der Frage nach dem Bild reflektiert, an-
geführt.

An der Grenze der (Un-) Sichtbarkeit

„Die Kruzifikationen nahmen in den fünfziger Jahren ihren Anfang aus einer Be-
schäftigung mit der Mystik, der Kunstgeschichte und der Theologie des Kreuzes.
(L. Chardon, Johannes vom Kreuz, Katharina von Siena, Simone Weil, Cioran u.
a.). All diese Bildwerke erheben nicht den Anspruch, eine spezifische Bildnerei für
sakrale Räume zu sein. Sie stammen aus sehr persönlichen Wurzeln. Anlaß war ei-
ne subjektive Betroffenheit, sowohl über Person, Ereignis als auch Idee des Kreuzes
... Unter vielen schwarzen Übermalungen befinden sich Kreuze. Die Beschäftigung
mit der Problematik des Opfers und des Todes hat ihre Fortsetzung in der Serie der
‚Totengesichter‘ gefunden ... Erwähnt seien auch die Selbstdarstellungen und Posen
als Gekreuzigter. Eines spezifischen Kommentares über diese Bildthematik will ich
mich aber enthalten. Ich war mir über vieles im Unklaren, stehe selbst in Nacht, Fin-
sternis und Nebel. Es sei nur noch angemerkt, daß die Bildstreitigkeiten über ‚Prä-
senz‘, ‚Repräsenz‘, ‚Hinweis‘, usw., ... schon seit langem mein Gehirn beschäftigen
...“10 Diese komprimierte Aussage zeugt nicht nur von Rainers intensiver und
durchgängiger Auseinandersetzung mit der Thematik des Kreuzes. Sie macht auch
keinen Hehl aus der Unsicherheit gegenüber diesem zentralen kulturgeschichtli-
chen und theologischen Sujet, womit die Sensiblität und Zurückhaltung dieses
Künstlers deutlich benannt ist – ein Charakterzug, der oft zu wenig gesehen wird.
Ich meine, dass diese Verbindung von beharrlicher Suche einerseits und dem Ein-
gestehen des Unvermögens andererseits entscheidend ist für die Qualität dieser Bil-
der. Sicher nicht zufällig bezieht sich Rainer im genannten Text auch auf die Serie
der Totenmasken, eine Ende der 70er Jahre entstandene Werkgruppe. Bei diesem
Sujet arbeitete er am entschiedensten an der per se nicht fassbaren Grenze. Er um-
kreist und durchdringt die Tatsache des Todes anhand von Masken Verstorbener,
häufig berühmter Persönlichkeiten, und verleiht ihnen durch seinen teils vorsichti-
gen, teils kraftvollen Strich eine Lebendigkeit, die dem betrachtenden Zugriff glei-
chermaßen entzogen bleibt. Ich habe in diesem Zusammenhang von einer „Ästhetik
des Unabschließbaren“ gesprochen. „Das Bild behält etwas Unfertiges und Unvoll-
kommenes, das gerade im Scheitern seinen Anspruch erhebt.“11

Und ausgerechnet in diesem Text bezieht sich Rainer auf die Fragestellungen
theologischer Bilderlehren, wie sie die ersten Auseinandersetzungen des noch jun-
gen Christentums beschäftigten, wie sie als offizieller Schlusspunkt des byzantini-
schen Bilderstreites am II. Konzil v. Nicaea (787) formuliert und am Konzil von
Trient in Reaktion auf die reformatorische Kritik in der 25. Session am 3. Dezember
1563 bestätigt wurde.12 Theologischer Bilderlehre ging es dabei nicht nur darum,

10 A. Rainer, Kreuz und Nacht, Passau-Wien Frühjahr 1980, zit.n. A. Rainer. Kruzifikationen
1951–1980, Galerie AK Frankfurt/M u.a. 1980/ 81, S. 5.
11 Leisch-Kiesl, 1996, S. 83.
12 Vgl. DS 600–603, 605; DS 1821–1825.

385-392  03.08.2002 19:30 Uhr  Seite 389



den Gebrauch von Bildern im religiösen Kontext vor dem Hintergrund einerseits
des alttestamentlichen Bilderverbots und andererseits Missbräuchen der Bilderver-
ehrung zu rechtfertigen, sondern vor allem die Grenze von Anwesenheit und Abwe-
senheit, Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit präzise zu benennen. Genau dort setzt
Arnulf Rainer mit seinen Bildrecherchen an. Im Hinblick auf die Totenmasken
formuliert er: „Die Welt der Unersichtlichkeit ist aber in uns präsent, denn das Un-
sichtbare ist der Untergrund jeder Kunst, ist dialektischer Kontrast zu unserem aus-
druckshaften Wesen, eindrucksuchenden wachen Lebens.“13

13 A. Rainer, Rein Pein Schein Sein, Wien-Passau Sommer 1978, zit.n. A. Rainer. Totenmas-
ken, Österreichische Galerie im Oberen Belvedere u.a. 1978/ 79, o.S.

385-392  03.08.2002 19:30 Uhr  Seite 390



Im Spiegel der Zeit 391

Kruzifikation

Betrachtet man vor dem Hintergrund derartiger Reflexionen die Kruzifikation aus
dem Jahr 1979 [siehe Schwarz-Weiß-Abbildung: Kruzifikation, um 1979, Öl auf Fo-
to, 27 x 21,7 cm, Sammlung Rombold Linz] so mag man die unfassbare Präsenz des
Kruzifixes spüren. Was aufs Erste gesehen wie ein Linienchaos anmutet, entbirgt
sich bei längerer Betrachtung als ein Umkreisen und Durchdringen der Kreuzigung.
Ein Werk der italienischen Frührenaissance wird von einem aus blauen Lasuren ge-
bildeten Schleier umfangen. Orientiert an der Ausrichtung des Kreuzes entsteht eine
rhomboide Form, die die beiden Assistenzfiguren in der Körpermitte durchschnei-
det. Verstärkt durch das dichte lineare Geflecht, das auf die Mitte hin lockerer wird,
werden Maria und vor allem Johannes nahezu verdeckt, während der Körper Christi,
insbesondere dessen Haupt und Oberkörper, wie in einem hellen Schein hervortritt.
Zunächst scheint die Kruzifikation zu entschwinden, um sich bei behutsamer Be-
trachtung auf neue Weise zu zeigen. Das betrachtende Auge nähert sich der Gestalt
Christi wie einem Fremden; sie muss erst wieder entdeckt und gesehen werden. Die
aufmerksame Rezeption ist konstitutiv für die Erscheinung des Gekreuzigten. Dabei
gibt es keineswegs nur eine Sichtweise. Das Blatt ändert sich je nach Lichteinfall und
Distanz und gewinnt durch diese Vielfalt an Komplexität. Während bei mangelnder
Beleuchtung die Gestalten im Dunkel versinken und lediglich schattenhafte Umrisse
und unterschiedliche Farbnuancen sichtbar werden, treten sie bei Helligkeit deutlich
hervor und taucht sie der Farbschleier in eine rätselhafte Atmosphäre. Während aus
der Nähe betrachtet der Betrachter, die Betrachterin in eine intensive Auseinander-
setzung mit dem Gekreuzigten involviert wird, schimmert der Korpus bei größerer
Distanz nur mehr wie ein von ferne aufgerufener Schatten durch. Ein Zeugnis christ-
licher Überlieferung erhält durch die Überarbeitung auf zweifache Weise neue Rele-
vanz. Das umhüllende Blau und das Strichgefüge verleihen ihm eine Aura der Auf-
merksamkeit, des Respekts und der Ruhe. Gleichzeitig wird es durch die Brillanz der
Farbe und den aufgewühlten, nach innen hin gelöster werdenden Strichduktus dyna-
misiert und mit einer neuen, kraftvollen und gleichermaßen fragenden Lebendigkeit
versehen.

Christus unter Sträuchern

Die Überarbeitung läßt bekannt Geglaubtes neu sehen, sie lässt es vor allem erst
wieder sehen. Dort, wo die Betrachtung des Gekreuzigten in Routine und Gewohn-
heit erlahmt ist, wird sie durch die spezifische Form der Überarbeitung Rainers wie-
der interessant, aufregend und berührend. Im Zusammenhang seiner Überarbeitung
von Schlangendarstellungen, an denen den Künstler vor allem „deren Kurvigkeit,
ihr Verschlingungs- und Versteckungswesen“ reizte, formuliert Rainer ein „Grund-
problem“ seiner Arbeit und pointiert die grundlegende Bedeutung aufmerksamer
Betrachtung. „Je mehr ich an einer Bildserie arbeite, um so mehr entschwindet mir
das vorgenommene Bildmotiv. Auch bei den Schlangen gab es dieses Entschwin-
dungsphänomen. ... Damit hatte ich sie endgültig verscheucht. Vielleicht kommen

385-392  03.08.2002 19:30 Uhr  Seite 391



Im Spiegel der Zeit 392

sie bei leisem und vorsichtigem Betrachten wieder hervor.“14 Künstler, Werk und
Betrachter/Betrachterin als drei Eckpunkte, aus deren Korrelation die Aussage des
Bildes je wieder neu hervortritt. Sich-Entziehen und möglicherweise doch Hervor-
blicken, wie Rainer es für die Schlangenbilder formulierte, charakterisiert auch ei-
ne Christusdarstellung aus den 80er Jahren, die vom malerischen Vokabular her der
ebenfalls in diesem Zeitraum entstandenen Schlangenserie vergleichbar ist. In
„Christus unter Sträuchern“ [siehe Farbabbildung: 1983/ 84, Mischtechnik auf Kar-
ton, Papier und Holzplatte, 121 x 80 cm, Sammlung Rombold Linz] hat Rainer im
Titel das Gestrüpphafte auch explizit formuliert. Zunächst mag die Farborgie
schockieren, die Heftigkeit der direkt mit der Hand aufgetragenen Farben auch ab-
stoßen. Warum und mit welcher Berechtigung unterzieht der Künstler ein Christus-
antlitz einer derartigen Schmiererei? Doch wie so oft: Sobald man das Bild etwas
länger betrachtet, entspinnt sich ein stiller Dialog mit dem Bild und dessen Sujet.
Während im oberen Teil die Farbattacken zu einem dichten, doch gleichwohl in vie-
len Nuancen schimmernden Farbraum geworden sind, umfangen sie im unteren Teil
in helleren Farben und sehr viel lockererem Gefüge die Reproduktion einer Chris-
tusikone. Weiß, Rosa, Gelb, Grün, Blau, Violett, Rot und Braun sind in einzelnen
Gesten über und vor allem um die Darstellung gelegt. Das Antlitz bleibt sichtbar; es
blickt durch das Gestrüpp hindurch. – „...Vielleicht kommen sie bei leisem und vor-
sichtigem Betrachten wieder hervor ...“ Es sind vor allem die Augen, die trotz der
Schwarz-Weiß-Reproduktion und möglicherweise gerade auf Grund des Kontrastes
zu den Farben eine neue, stille, Intensität gewinnen. 

Provokateur des Sehens

Deutlich wird: Rainer ist mit Sicherheit kein Zerstörer kultureller und christlicher
Werte. Er begegnet diesem Erbe mit großem Respekt sowie mit künstlerischer Sen-
sibilität und Neugierde. Allzu bekannte und oft nicht mehr wirklich wahrgenomme-
ne Darstellungen erhalten durch die Überarbeitung eine neue Vitalität. Nicht mehr
Beachtetes wird wieder gesehen. Wenn sich Rainer auch ausführlich verbal
geäußert hat, seine Texte mitunter eine sprachliche Dichte gewinnen, die sich
gleichwertig neben das malerische Oeuvre stellen lassen, so sind es doch vor allem
seine Bilder, die neue Sichtweisen provozieren. So gesehen ist Rainer möglicher-
weise doch der Provokateur, als der er wiederholt kritisiert wurde. Doch ein Provo-
kateur, der die Wahrnehmungssensibilität und die Fähigkeit, Unerwartetes sehen zu
können, provoziert. Provocare im ursprünglichen Sinn des Wortes heißt hervorru-
fen. Vielleicht gelingt es diesen Zeichnungen und Malereien, brach liegende Fähig-
keiten im Sehen von Bildern zu wecken. 

Monika Leisch-Kiesl, Linz an der Donau

14 A. Rainer, Aus der Schlangengrube (1987), in: A. Rainer. Verdeckt – entdeckt. Galerie
Ulysses Wien 1993 (Europalia Musées Royaux des Beaux-Arts Brüssel 1987), S. 156.

385-392  03.08.2002 19:30 Uhr  Seite 392


