
LITERATURBERICHT

Dionysios der Areopagite und 
die Poesie der Gotteserfahrung
Es läge nahe, dass die Meinungen über das jetzt erschienene Alterswerk von Josef Sud-
brack*, dem langjährigen Herausgeber dieser Zeitschrift, geteilt wären, denn darin geht
es um zentrale Fragen unseres Gottes- und Weltverständnisses. Beim Umgang mit sol-
chen „letzten, tiefsten Problemen der Wissenschaft und des Lebens“ ist man, wie Sig-
mund Freud feststellte, „selten unparteiisch“. Parteiisch war man schon gegenüber dem
„Objekt“ der Untersuchung von Pater Sudbrack, dem unbekannten syrischen Mönch
Pseudo-Dionysios, der im 6. Jahrhundert lebte und den man im Mittelalter den Areo-
pagiten nannte, weil man ihn fälschlicherweise für den in der Apostelgeschichte er-
wähnten gleichnamigen Jünger von Paulus hielt. Kaum jemand ist unterschiedlicher
beurteilt worden als er. Etwa 1000 Jahre stützte sich die christliche mystische Theolo-
gie auf keine andere Quelle mehr als auf die paar von ihm überlieferten Bücher und
Briefe. Seitdem aber sein Denken durch das des Aristoteles abgelöst wurde, galt sein
Werk als „dunkel“, Luther hielt es wegen seines Platonismus für verderblich. Seitdem
man Ende des 19. Jahrhunderts seine Beziehung zum Neuplatonismus kennt, sah man
es als „pantheistisch“ an und der Philosoph Kurt Flasch nannte Dionysios in der FAZ
gar einen Betrüger. 

Wer solche Urteile kennt und seiner Zeit nicht ausweichen möchte, könnte sowohl
aus dem Thema wie aus dem Titel des vorliegenden Buches auf einen Fehlgriff, zu-
mindest aber auf einen Wiederbelebungsversuch zur Unzeit schließen. Als anstößig
gilt, von Trunkenheit zu reden, auch wenn diese christlich sein soll, fordert die Bibel
doch zur Nüchternheit auf (1 Thess 5,6). Anstößig ist auch der Begriff des Absoluten.
Christen fürchten oft, wer davon rede, verwässere den ihnen teuren Gedanken an einen
personalen Gott, und philosophisch Geschulte meiden ihn, weil er angesichts der Fest-
stellung von Habermas, wir lebten in der Zeit eines „nachmetaphysischen Denkens“
leer geworden sei. Wenn dann gar noch von einem „helllichten Dunkel“ die Rede ist,
so liegt der Verdacht nahe, darin äußere sich bloß ein „Gegensinn der Urworte“. Das
aber sei ein Indiz für mythologisches Denken, das in unserer Zeit nichts mehr zu suchen
habe.

Wer gegen so viele Tabus verstößt, ja wer die zentralste Schrift des Dionysius, die
„Theologia mystika“ für „einen der bedeutendsten Texte der Geistesgeschichte“ hält
wie J. Sudbrack,  der hat sich entweder verrannt oder aber einen großen Wurf getan, es
sei denn, er sei bloß ein Dilettant. Dass die letztgenannte Unterstellung freilich absurd
ist, zeigt sich am souveränen Umgang mit dem Text ebenso wie an der eminenten Bil-
dung des Autors. Beides ist zur Bewältigung seiner Aufgabe allerdings unverzichtbar.

* J. Sudbrack, Trunken vom Hell-Lichten Dunkel des Absoluten. Dionysios der Areopagite
und die Poesie der Gotteserfahrung. Freiburg: Johannes Verlag 2001. 323 S., geb., e 20,–.

393-395  30.07.2002 19:27 Uhr  Seite 393



Literaturbericht 394

Sudbrack bietet nämlich so viel Stoff an, dass er mit Recht betont, fast jeder einzelne
Abschnitt seines Buches müsste eigentlich zu einer Monographie erweitert werden.
Obwohl das natürlich nicht möglich ist und obwohl man dem Text insofern etwas
schuldig bleibt, als dieser sich endgültig nur im liturgischen Vollzug erschließt, er-
kennt man alsbald, dass man sowohl bei Dionysios als auch bei seinem Interpreten ei-
nem „großen Wurf“ begegnet. Eine philologische Analyse des Textes allein vermittelt
diese Einsicht allerdings nicht. Worauf es wirklich ankommt, ist vielmehr, Sudbrack
gleichsam als Cicerone anzunehmen, der einem hilft, die Theologia mystika innerlich
nachzuvollziehen. Ohne diesen Nachvollzug wird sie einem letztlich ähnlich ver-
schlossen bleiben wie fast alle anderen großen mystischen Schriften auch. Einen kun-
digen Interpreten brauchen wir dabei deshalb, weil uns inzwischen die Sprache des
Dionysios gleich fern gerückt ist wie die hinter ihr stehende Erfahrung. Welche Wege
führt nun Sudbrack seine Leser?

Dankenswert für seine Annäherung an Dionysios ist, dass er im ersten Teil seines
Buches dessen Theologia mystika unverkürzt übersetzt. Dabei ist es eine große Hilfe,
dass Sudbrack den Text auch optisch angenehm nach Sinneinheiten gliedert und nicht
allgemein bekannte Begriffe durch Anmerkungen erklärt. So versteht man zum Bei-
spiel auch das genannte kryptisch klingende Wort vom helllichten Dunkel. Gemeint ist
damit der Aufstieg des Moses zum Gipfel des Sinai, wo er Gott begegnet (Ex 20). Sei-
ne eigentliche Kunst besteht aber darin, dass gerade dank seiner streng wörtlichen
Übersetzung in unsere Sprache die poetische Gestalt des griechischen Originals eben-
so deutlich wird wie die Gotteserfahrung des Dionysios. 

Was Sudbrack im ersten Teil seines Buches am Text erarbeitet hatte, setzt er im
zweiten in Bezug zu anderen poetischen Zeugnissen von Gotteserfahrung. Dabei
spannt er einen weiten Bogen, der von den Veden bis zu Paul Celan reicht, also vom
Beginn unserer derzeitigen rationalen Bewußtseinsstufe bis heute, wo das Individuum
in der Spannung zwischen Vereinzelung und Vermassung steht. Ein dritter Teil trägt
den bezeichnenden Titel „Wir denken zu klein vom Göttlichen“. Darin entwickelt er
die These, in der Poesie werde die Erfahrung des Göttlichen auf einzigartige Weise
deutlich, denn sie teile mit der Religion, dass beide das rational- sachliche Alltagsreden
übersteigen. Wenn man schon das Unmögliche versuche, über das Göttliche, Unendli-
che in profaner, endlicher Sprache zu reden, so sei das am ehesten poetisch möglich.

Aber nicht nur durch die Poesie kann das Absolute zum Aufleuchten gebracht wer-
den, sondern auch durch die „negativ - apophatische“ Theologie des Dionysios. Dies
setzt allerdings voraus, dass man sie nicht so verkürzt versteht, wie das bei uns meist
der Fall ist. Es ist also unzureichend, wenn es immer nur heißt, Dionysios habe gelehrt,
von Gott ließe sich eher sagen, was er nicht ist, als was er ist. Nicht das ist der Kern sei-
ner Botschaft, sondern dass er zeigte, damit sei untrennbar der scheinbar entgegenge-
setzte Aspekt verbunden, nämlich dass man sogar dieses Nicht- Sagen und Nicht- Er-
kennen loslassen muss, um das Absolute erfahren zu können. Das ist übrigens auch ein
Grundgedanke des „Herz- Sutras“, eines buddhistischen Texts, in dem zwar, wie es der
Tradition entspricht, das Wort „Gott“ explizit nicht vorkommt, der aber bezeichnen-
derweise gleichfalls zutiefst poetisch ist. Darauf geht J. Sudbrack allerdings nicht ein,
sondern zeigt statt dessen die Bedeutung einer durch Poesie und Apophatik gewonne-
nen Erfahrung für unser konkretes Dasein: wem sie zuteil wird, der stellt fest, dass das

393-395  30.07.2002 19:27 Uhr  Seite 394



Literaturbericht 395

Göttliche in unser tägliches Denken und Tun mit hinein reicht, obwohl es sich „norma-
lerweise“ jedem rationalen und sinnlichen Zugriff entzieht. Gerade das sei aber für den
heutigen Menschen wichtig, weil er dadurch einen Zugang zu Werten erhält, die ihm
das Leben als sinnvoll erscheinen lassen. 

Zur Aktualität der Theologia mystika gehört für Sudbrack noch etwas Weiteres,
nämlich, dass ein apophatisch gewonnener Zugang zum Absoluten in dem Maß für das
Gespräch mit den anderen Religionen und mit unserer heutigen Welt an Bedeutung ge-
winnt, in dem ein ausschließlich formal-logischer und naturwissenschaftlicher Zugang
zu ihr immer weniger ausreicht. Daraus ergibt sich für ihn die Notwendigkeit für die
Christen, stärker als bisher mit beiden den Dialog zu suchen. Ein interreligiöser Dialog
ist aber nur möglich, wo man sich jeder billigen Vereinheitlichung und jeder vor-
schnellen Vereinnahmung anderer Glaubensweisen ebenso widersetzt wie einem un-
beteiligten Abstand ihnen gegenüber. Gelingen wird er aber nur dann, wenn man sel-
ber einen Standpunkt hat, ihn engagiert vertritt und dennoch bereit ist, ihn durch empi-
rische und rationale Argumente falsifizieren zu lassen. Nur derjenige, der in diesem
Sinne seine eigene Position vertritt, kann nämlich erkennen, dass größer als alle Diffe-
renz zu anderen stets die Differenz zu dem „je größeren Gott“ bleibt. Was für die reli-
giöse Begegnung gilt, gilt auch für die Begegnung mit der Welt. Auch sie basiert auf
eigenen Erfahrungen und auch sie muss sich naturwissenschaftlichen und rationalen
Argumenten stellen, ohne darin aufzugehen. Wer sich in diesem Sinne der Wirklichkeit
eröffnet und auf dieser Basis zum Dialog bereit ist, der ist innerhalb der Grenzen seiner
Möglichkeiten tatsächlich den von Freud angesprochenen „tiefsten Problemen des Le-
bens“ gewachsen. Das Buch von Josef  Sudbrack kann ihm dabei eine wichtige Hilfe-
stellung bieten.                                                     

Werner Huth, München

393-395  30.07.2002 19:27 Uhr  Seite 395


