LITERATURBERICHT

Dionysios der Areopagite und
die Poesie der Gotteserfahrung

Es ldge nahe, dass die Meinungen iiber das jetzt erschienene Alterswerk von Josef Sud-
brack*, dem langjdhrigen Herausgeber dieser Zeitschrift, geteilt wiren, denn darin geht
es um zentrale Fragen unseres Gottes- und Weltverstindnisses. Beim Umgang mit sol-
chen ,,letzten, tiefsten Problemen der Wissenschaft und des Lebens* ist man, wie Sig-
mund Freud feststellte, ,,selten unparteiisch®. Parteiisch war man schon gegeniiber dem
,,Objekt* der Untersuchung von Pater Sudbrack, dem unbekannten syrischen Monch
Pseudo-Dionysios, der im 6. Jahrhundert lebte und den man im Mittelalter den Areo-
pagiten nannte, weil man ihn filschlicherweise fiir den in der Apostelgeschichte er-
wihnten gleichnamigen Jiinger von Paulus hielt. Kaum jemand ist unterschiedlicher
beurteilt worden als er. Etwa 1000 Jahre stiitzte sich die christliche mystische Theolo-
gie auf keine andere Quelle mehr als auf die paar von ihm iiberlieferten Biicher und
Briefe. Seitdem aber sein Denken durch das des Aristoteles abgelost wurde, galt sein
Werk als ,,dunkel®, Luther hielt es wegen seines Platonismus fiir verderblich. Seitdem
man Ende des 19. Jahrhunderts seine Beziehung zum Neuplatonismus kennt, sah man
es als ,,pantheistisch® an und der Philosoph Kurt Flasch nannte Dionysios in der FAZ
gar einen Betriiger.

Wer solche Urteile kennt und seiner Zeit nicht ausweichen mochte, konnte sowohl
aus dem Thema wie aus dem Titel des vorliegenden Buches auf einen Fehlgriff, zu-
mindest aber auf einen Wiederbelebungsversuch zur Unzeit schlieBen. Als anstoBig
gilt, von Trunkenheit zu reden, auch wenn diese christlich sein soll, fordert die Bibel
doch zur Niichternheit auf (1 Thess 5,6). AnstoBig ist auch der Begriff des Absoluten.
Christen fiirchten oft, wer davon rede, verwissere den ihnen teuren Gedanken an einen
personalen Gott, und philosophisch Geschulte meiden ihn, weil er angesichts der Fest-
stellung von Habermas, wir lebten in der Zeit eines ,,nachmetaphysischen Denkens
leer geworden sei. Wenn dann gar noch von einem ,,helllichten Dunkel die Rede ist,
so liegt der Verdacht nahe, darin d@uflere sich bloB ein ,,Gegensinn der Urworte*. Das
aber sei ein Indiz fiir mythologisches Denken, das in unserer Zeit nichts mehr zu suchen
habe.

Wer gegen so viele Tabus verstofit, ja wer die zentralste Schrift des Dionysius, die
- Theologia mystika* fiir ,,einen der bedeutendsten Texte der Geistesgeschichte* hilt
wie J. Sudbrack, der hat sich entweder verrannt oder aber einen grof3en Wurf getan, es
sei denn, er sei blof ein Dilettant. Dass die letztgenannte Unterstellung freilich absurd
ist, zeigt sich am souverdnen Umgang mit dem Text ebenso wie an der eminenten Bil-
dung des Autors. Beides ist zur Bewiltigung seiner Aufgabe allerdings unverzichtbar.

* J. Sudbrack, Trunken vom Hell-Lichten Dunkel des Absoluten. Dionysios der Areopagite
und die Poesie der Gotteserfahrung. Freiburg: Johannes Verlag 2001. 323 S., geb., € 20,—.



Literaturbericht 394

Sudbrack bietet ndmlich so viel Stoff an, dass er mit Recht betont, fast jeder einzelne
Abschnitt seines Buches miisste eigentlich zu einer Monographie erweitert werden.
Obwohl das natiirlich nicht moglich ist und obwohl man dem Text insofern etwas
schuldig bleibt, als dieser sich endgiiltig nur im liturgischen Vollzug erschlieft, er-
kennt man alsbald, dass man sowohl bei Dionysios als auch bei seinem Interpreten ei-
nem ,,groBen Wurf* begegnet. Eine philologische Analyse des Textes allein vermittelt
diese Einsicht allerdings nicht. Worauf es wirklich ankommt, ist vielmehr, Sudbrack
gleichsam als Cicerone anzunehmen, der einem hilft, die Theologia mystika innerlich
nachzuvollziehen. Ohne diesen Nachvollzug wird sie einem letztlich @hnlich ver-
schlossen bleiben wie fast alle anderen grofSen mystischen Schriften auch. Einen kun-
digen Interpreten brauchen wir dabei deshalb, weil uns inzwischen die Sprache des
Dionysios gleich fern geriickt ist wie die hinter ihr stehende Erfahrung. Welche Wege
fiihrt nun Sudbrack seine Leser?

Dankenswert fiir seine Annidherung an Dionysios ist, dass er im ersten Teil seines
Buches dessen Theologia mystika unverkiirzt tibersetzt. Dabei ist es eine grofie Hilfe,
dass Sudbrack den Text auch optisch angenehm nach Sinneinheiten gliedert und nicht
allgemein bekannte Begriffe durch Anmerkungen erklért. So versteht man zum Bei-
spiel auch das genannte kryptisch klingende Wort vom helllichten Dunkel. Gemeint ist
damit der Aufstieg des Moses zum Gipfel des Sinai, wo er Gott begegnet (Ex 20). Sei-
ne eigentliche Kunst besteht aber darin, dass gerade dank seiner streng wortlichen
Ubersetzung in unsere Sprache die poetische Gestalt des griechischen Originals eben-
so deutlich wird wie die Gotteserfahrung des Dionysios.

Was Sudbrack im ersten Teil seines Buches am Text erarbeitet hatte, setzt er im
zweiten in Bezug zu anderen poetischen Zeugnissen von Gotteserfahrung. Dabei
spannt er einen weiten Bogen, der von den Veden bis zu Paul Celan reicht, also vom
Beginn unserer derzeitigen rationalen BewuBtseinsstufe bis heute, wo das Individuum
in der Spannung zwischen Vereinzelung und Vermassung steht. Ein dritter Teil tragt
den bezeichnenden Titel ,, Wir denken zu klein vom Gottlichen®. Darin entwickelt er
die These, in der Poesie werde die Erfahrung des Gottlichen auf einzigartige Weise
deutlich, denn sie teile mit der Religion, dass beide das rational- sachliche Alltagsreden
iibersteigen. Wenn man schon das Unmdgliche versuche, tiber das Gottliche, Unendli-
che in profaner, endlicher Sprache zu reden, so sei das am ehesten poetisch moglich.

Aber nicht nur durch die Poesie kann das Absolute zum Aufleuchten gebracht wer-
den, sondern auch durch die ,,negativ - apophatische* Theologie des Dionysios. Dies
setzt allerdings voraus, dass man sie nicht so verkiirzt versteht, wie das bei uns meist
der Fall ist. Es ist also unzureichend, wenn es immer nur heif3it, Dionysios habe gelehrt,
von Gott lieB3e sich eher sagen, was er nicht ist, als was er ist. Nicht das ist der Kern sei-
ner Botschaft, sondern dass er zeigte, damit sei untrennbar der scheinbar entgegenge-
setzte Aspekt verbunden, namlich dass man sogar dieses Nicht- Sagen und Nicht- Er-
kennen loslassen muss, um das Absolute erfahren zu konnen. Das ist librigens auch ein
Grundgedanke des ,,Herz- Sutras®, eines buddhistischen Texts, in dem zwar, wie es der
Tradition entspricht, das Wort ,,Gott* explizit nicht vorkommt, der aber bezeichnen-
derweise gleichfalls zutiefst poetisch ist. Darauf geht J. Sudbrack allerdings nicht ein,
sondern zeigt statt dessen die Bedeutung einer durch Poesie und Apophatik gewonne-
nen Erfahrung fiir unser konkretes Dasein: wem sie zuteil wird, der stellt fest, dass das



Literaturbericht 395

Gottliche in unser tigliches Denken und Tun mit hinein reicht, obwohl es sich ,,norma-
lerweise* jedem rationalen und sinnlichen Zugriff entzieht. Gerade das sei aber fiir den
heutigen Menschen wichtig, weil er dadurch einen Zugang zu Werten erhilt, die ihm
das Leben als sinnvoll erscheinen lassen.

Zur Aktualitit der Theologia mystika gehort fiir Sudbrack noch etwas Weiteres,
nimlich, dass ein apophatisch gewonnener Zugang zum Absoluten in dem Ma8 fiir das
Gesprich mit den anderen Religionen und mit unserer heutigen Welt an Bedeutung ge-
winnt, in dem ein ausschlieflich formal-logischer und naturwissenschaftlicher Zugang
zu ihr immer weniger ausreicht. Daraus ergibt sich fiir ihn die Notwendigkeit fiir die
Christen, stirker als bisher mit beiden den Dialog zu suchen. Ein interreligioser Dialog
ist aber nur moglich, wo man sich jeder billigen Vereinheitlichung und jeder vor-
schnellen Vereinnahmung anderer Glaubensweisen ebenso widersetzt wie einem un-
beteiligten Abstand ihnen gegeniiber. Gelingen wird er aber nur dann, wenn man sel-
ber einen Standpunkt hat, ihn engagiert vertritt und dennoch bereit ist, ihn durch empi-
rische und rationale Argumente falsifizieren zu lassen. Nur derjenige, der in diesem
Sinne seine eigene Position vertritt, kann ndmlich erkennen, dass grofier als alle Diffe-
renz zu anderen stets die Differenz zu dem ,,je groBBeren Gott* bleibt. Was fiir die reli-
giose Begegnung gilt, gilt auch fiir die Begegnung mit der Welt. Auch sie basiert auf
eigenen Erfahrungen und auch sie muss sich naturwissenschaftlichen und rationalen
Argumenten stellen, ohne darin aufzugehen. Wer sich in diesem Sinne der Wirklichkeit
eroffnet und auf dieser Basis zum Dialog bereit ist, der ist innerhalb der Grenzen seiner
Moglichkeiten tatsdchlich den von Freud angesprochenen ,.tiefsten Problemen des Le-
bens* gewachsen. Das Buch von Josef Sudbrack kann ihm dabei eine wichtige Hilfe-
stellung bieten.

Werner Huth, Miinchen



