
Glaubensorientierung in einer pluralistisch 
denkenden Gesellschaft
Festvortrag zum Jubiläum des 75. Jahrgangs von „Geist und Leben“

Hermann Josef Spital, Trier

An der Jubiläumsfeier zum 75. Jahrgang der Zeitschrift „Geist und Leben“
am 12. September 2002 in der Würzburger Residenz haben erfreulich viele
Gratulanten teilgenommen. Der Vorsitzende der publizistischen Kommission
der Deutschen Bischofskonferenz, Weihbischof Friedrich Ostermann, schrieb
unter anderem: „Ich wünsche der Zeitschrift ‚Geist und Leben‘ eine gesi-
cherte Zukunft. Sie darf weder in Universitäten noch in Priester- und Laien-
ausbildungsstätten, Klöstern und Bildungshäusern fehlen. Sie ist ein leben-
diger Bestandteil der katholischen Publizistik des deutschen Sprachraums.“
Einen ausführlichen Bericht über die Feier kann man im Internet unter
www.echter-verlag.de/Geist_und_leben/geist_und_leben.htm nachlesen. Im
Folgenden veröffentlichen wir den Festvortrag, den Altbischof Hermann Jo-
sef Spital aus diesem Anlass gehalten hat. Die Festpredigt von Ortsbischof
Paul-Werner Scheele wird zu einem späteren Zeitpunkt in GuL abgedruckt
werden. Die Redaktion.

Orientierungslosigkeit – Individualismus

Lassen Sie mich zu Beginn beschreiben, wie ich die Grundzüge einer „plurali-
stisch denkenden Gesellschaft“ sehe. Ich möchte drei Charakteristika nennen:

Erstens: In einer pluralistisch denkenden Gesellschaft sind alle Feststel-
lungen und Sätze zunächst einmal gleich gültig. Unsere Sprache macht uns
sofort aufmerksam: gleichgültig heißt umgekehrt gelesen: Gültiges gibt es
nicht mehr – wenigstens was die Formeln und Sätze angeht. Es erhebt sich
sofort die Frage, wie man damit leben kann? Diese Frage führt uns zum zwei-
ten Punkt:

Zweitens: Wenn die „Maßstäbe“ verloren gegangen sind, stellt sich eine
Orientierungsschwierigkeit ein. Die Menschen fragen, wonach sie sich denn
noch richten sollen oder können. Darauf gibt es nicht ohne weiteres eine Ant-
wort. Allerdings kann man bei jungen Menschen erleben, dass sie nicht mehr
nach Theorien fragen, sondern unmittelbar daran interessiert sind, wie der
jeweilige Gesprächspartner die Orientierungsprobleme für sich selbst, in sei-



nem konkreten Leben löst. Man will Leben kennenlernen, weil man formu-
lierten Sätzen misstraut.

Drittens: Mit dieser Frage nach dem konkreten Leben, wie es von konkre-
ten Menschen in unserer pluralistischen Gesellschaft gelebt wird, ist aller-
dings noch nicht beantwortet, wie sich der Einzelne seine Beurteilungsricht-
linien sucht. Sucht er das, was ihm Spaß macht? Versucht er, für sein Leben
einen Sinn zu finden? Viele Menschen kommen sich vor, als seien sie in ei-
nem großen Kaufhaus und müssten entscheiden, was sie denn nun kaufen
sollen. Muss es nur angenehm sein? Muss es gut schmecken? Muss es das
Gefühl geben, man tue etwas Sinnvolles und Gutes?

Meiner persönlichen Erfahrung nach spüren immer mehr Menschen die
Qual, die mit einer solchen Wahl verbunden ist. Sie werden des „einfach so
Dahinlebens“ überdrüssig und suchen nach einem Ausweg. Das gilt natürlich
nicht von der sogenannten großen Menge; aber es gilt von denen, die nach-
denklich sind. Und das kann man in der Welt von heute ja tatsächlich werden.

Ich möchte mit diesem Vortrag eine Richtung anzeigen, wie man aus die-
ser Not herausfinden kann. Ich bin damit keineswegs fertig; vielmehr erhof-
fe ich mir aus dem Gespräch hier und heute und in dem weiteren Gespräch,
so wie es in „Geist und Leben“ geführt wird, Kritik und Hilfe, um eine bes-
sere Formulierung und damit auch eine bessere Orientierung zu finden.

Wenn ich an meine Studienzeit denke, dann kann ich mich nicht erinnern,
dass ein Professor sich jemals die Mühe gemacht hätte, die Tatsache, dass
Gott sich in einem lebendigen Menschen geoffenbart hat, in ihrer theologi-
schen Bedeutung zu bedenken. Vielmehr hat man Sätze formuliert, wie man
sie auch zur Beschreibung von Gegenständen gebraucht, statt den Gottmen-
schen in seiner Lebendigkeit zum Zuge kommen zu lassen. Lebendige Per-
sonen kann man nicht „feststellen“, wenn man sie nicht ihres einmalig Eige-
nen berauben will. Wenn Gott seine Offenbarung vollendet in der Sendung
eines Menschen, können wir das doch nicht einfach so hinnehmen; vielmehr
müssen wir versuchen, den Sinn eines gerade solchen Offenbarungshandelns
zu verstehen. Denn die Form des Offenbarungshandelns kann doch auch für
den Inhalt nicht ohne Bedeutung sein. Wir müssen sie vor allem deshalb be-
denken, damit wir unsere Herangehensweise an das Offenbarungsgeschehen
„der Sache entsprechend“ gestalten können. Ich glaube darum, dass wir auf
so etwas wie eine „Formanalyse“ des göttlichen Offenbarungshandelns nicht
verzichten können. 

Ich bin also der Überzeugung, dass eine Besinnung auf die Form der Of-
fenbarung heute unabdingbar ist. Diese Überzeugung gründet in zwei Vorge-
gebenheiten unserer Zeit, die miteinander zusammenhängen: der verbreite-
ten Orientierungslosigkeit einerseits und der Informationsüberflutung ande-
rerseits. 

Hermann Josef Spital 4



Die Orientierungslosigkeit ist in der (geistigen) Unübersichtlichkeit der
gegenwärtigen Welt begründet. Jeder sagt, was er meint, was er erfahren hat
usw. : keiner aber kann (oder will) verbindlich sagen, was nun stimmt und
was nicht; dieser Frage gegenüber resigniert man.  Und damit nenne ich ein
viertes Charakteristikum unserer Gesellschaft, das sich aus den zuvor ge-
nannten notwendigerweise ergibt: Die Vereinzelung, die sozusagen jeden bei
seiner Meinung belässt, – sei sie nun richtig oder falsch –  hat zu einem Indi-
vidualismus geführt, der kaum noch überboten werden kann. Man lässt sich
nicht in sein Leben hineinreden. Aber andererseits erfährt man sich vielfach
auch als völlig hilflos gegenüber den Fragen, die das Leben nun einmal stellt.

Theologien im Plural

Der 1998 verstorbene frühere Ordinarius für neutestamentliche Theologie an
der Universität in Münster, Professor Wilhelm Thüsing, hat als sein Haupt-
werk ein Buch geschrieben, das ich in dem hier zu erörternden Zusammen-
hang für sehr wichtig halte. Es trägt den Titel: „Die neutestamentlichen
Theologien und Jesus Christus“. Man muss diesen Titel richtig lesen: Es ist
da die Rede von neutestamentlichen Theologien im Plural, – und von Jesus
Christus in der Einzahl. Das Buch will einen Weg zeigen, wie man trotz der
Pluralität der Theorien, die schon im Neuen Testament gegeben ist, zu einer
Einheit finden kann. Damit sind wir bei dem uns gestellten Thema, wenn-
gleich in einem eingegrenzten Sektor, nämlich dem der neutestamentlichen
Theologie.

Wir stellen also anhand des genannten Titels fest: schon im Neuen Testa-
ment gibt es eine Mehrzahl von Theorien (und damit einen Pluralismus von
Auffassungen) – und trotzdem bleibt dieses aus mehreren Büchern bestehen-
de Buch in seiner Gesamtaussage einig und einzig. Das kann ich sagen, weil
dieses Buch die eine Person Jesu Christi in die Mitte stellt und die Beziehung
zu dieser Person zum eigentlichen Ziel erklärt. Das Neue Testament will
eben nicht nur Wissen oder gar „Gute Nachrichten“ vermitteln, sondern eine
Beziehungsmöglichkeit eröffnen. Um das verständlich zu machen, weise ich
auf zwei Umstände hin:

Die historisch-kritisch arbeitenden Exegeten haben seit fünfzig Jahren
nach Worten gesucht, die Jesus genauso gesagt hat, wie sie uns überliefert
sind. Sie haben praktisch keine gefunden, auf die sich alle einigen konnten.
Wenn man aber nicht einmal weiß, was Jesus „wirklich“ gesagt hat, wie soll
man den Worten des Herrn dann Verbindlichkeit zubilligen und sich nach ih-
nen richten ?

Legt sich da nicht die Frage nahe, ob man vielleicht nach etwas gesucht

Glaubensorientierung in einer pluralistisch denkenden Gesellschaft 5



hat, was das untersuchte Buch gar nicht vermitteln will ? Für mich ist die
Antwort klar. Heute dürfte auch die Mehrzahl der Forscher bereit sein, die
falsche Fragestellung zuzugeben. Gleichwohl waren die angestellten Unter-
suchungen keineswegs umsonst. Sie haben vielmehr – als so etwas wie eine
Nebenfrucht – uns die Möglichkeit eröffnet, wenn schon nicht die „ipsissima
verba“ Jesu (also von ihm wörtlich formulierte Sätze) finden zu können, so
doch seine „ipsissima intentio“ (also das, was ihn bewegt, was ihn innerlich
umgetrieben hat) mit genügender Trennschärfe (und nach Thüsings Meinung
auch unter den Fachleuten konsensfähig) aus den neutestamentlichen Be-
richten zu erheben. 

Zum weiteren ergibt sich, dass damit eine umfassend neue Situation ent-
standen ist. Hat man bisher (mangels genügender Unterscheidungsfähigkeit)
die vorösterliche Wirksamkeit des Herrn weithin auf dem „Goldgrund“ sei-
ner Auferstehung gesehen, so kann man auf Grund der genannten Forschun-
gen heute den jüdischen Menschen Jesus von Nazareth in seinen menschli-
chen Anliegen, also seiner vorösterlichen Realität und Wirksamkeit, mit
genügender Deutlichkeit zeichnen (obwohl selbstverständlich nicht überse-
hen werden darf, dass die uns vorliegenden neutestamentlichen Schriften
ausnahmslos „nachösterlich“ sind).

Ich sehe in diesem Umstand eine Chance. Wenn nämlich die Menschwer-
dung Gottes in Jesus von Nazareth (zusammen mit seinem Leben, seinem
Tod und seiner Auferstehung) das zentrale Glaubensgeheimnis des Christen-
tums ist, dann muss uns der Mensch Jesus Christus brennend interessieren.
Er ist es ja auch, der von sich sagt: „Ich bin die Wahrheit“ (Jo.14,6). Man
kann übrigens sicher sagen, dass unsere heutigen Gesprächspartner das ganz
so empfinden, – ihnen geht es um gelebtes Leben –  von Goldgrund halten sie
nicht so viel. 

Wenn wir also die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus wirklich ernst
nehmen, dann ist die Auferstehung gerade nicht als ein Goldgrund zu verste-
hen, welcher das menschliche Leben Jesu im Nachhinein verklärt, sondern sie
ist als Ziel eines Weges zu sehen, der in all seinen Phasen von uns ernst ge-
nommen werden muss.  Menschliche Personen haben eine konkrete Geschich-
te, die zu ihnen gehört. Das gilt selbstverständlich auch von Jesus Christus. 

Die Auferstehung Jesu bestätigt das irdische Leben Jesu und hebt es mit all
seinen Umständen auf eine neue Bedeutungsebene – aber eben in seiner Ei-
genständigkeit: als menschlich gelebtes Leben. Natürlich kann und darf man
das irdische Leben Jesu mit all seinen menschlichen Erfahrungen und Bege-
benheiten nicht von der Realität des Auferstandenen trennen: Beide Realitä-
ten zusammen gehören zum einen Herrn Jesus Christus, an den wir als unse-
ren Erlöser glauben. Demnach müssen wir also die beiden Lebensphasen Je-
su in ihrer je eigenen Wirklichkeit, aber auch in ihrer Zusammengehörigkeit

Hermann Josef Spital 6



betrachten. Nur dann werden wir der Realität des göttlichen Offenbarungs-
handelns in und durch Jesus Christus gerecht.

Nun haben wir in der Überschrift von neutestamentlichen Theologien (im
Plural) gesprochen. Das hätte man früher so nicht gesagt. Man ging vielmehr
davon aus, dass das Neue Testament ein Buch sei, das man auch als ein sol-
ches lesen könne; mit anderen Worten: aus dem man jeden Satz neben jeden
anderen stellen könnte und ihn ohne weiteres, das heißt ohne eigene Refle-
xion auf die jeweils gebrauchte Begrifflichkeit, zusammen sehen und ausle-
gen dürfe. 

Das sehen wir heute sehr viel differenzierter. Wir wissen, dass das Neue
Testament eine Sammlung von Büchern ist, die verschiedene Autoren haben.
Dadurch ist bedingt, dass hinter den unterschiedlichen Büchern auch unter-
schiedliche Konzeptionen stehen und dass damit hinter jeder einzelnen Aus-
sage eine bestimmte Konzeption steht, die meistens nicht umfassend bewusst
ist, die aber doch in die Aussage eingeht. Ohne Reflexion auf diese Konzep-
tion, also auf das Gesamtbild, auf die Begrifflichkeit, auf das „System“, in
welcher oder welchem der jeweilige neutestamentliche Verfasser eine Aus-
sage formuliert hat, kann man sie nicht zuverlässig erfassen und darf sie da-
mit auch nicht (ohne eine solche Reflexion) zu einer anderen Aussage in Be-
ziehung setzen. Dieses heutige Wissen um die Bedingungen unseres Den-
kens und Sprechens ist zwar den meisten Menschen nicht präzis bewusst; ein
verantwortungsbewusster Ausleger der Heiligen Schrift kann es aber selbst-
verständlich nicht außer Acht lassen.

Hier stellt sich uns eine weitere Frage, die Frage nämlich, wie man denn
einen lebendigen Menschen zur Darstellung bringt, ohne ihn in toten Buch-
staben „festzustellen“; Leben ist immer Bewegung, Spannung; Leben ist
aber immer auch eine Einheit, weil es immer ein Lebendiger ist, der in den
verschiedenen Spannungen lebt und sie in sich zum Ausgleich bringt oder zu
bringen versucht. Wir müssen also lernen, Spannungseinheiten zu umschrei-
ben, statt einfach „Feststellungen“ zu treffen.

Wie wir den Menschen Jesus von Nazareth sehen können und müssen, ge-
ben uns die Berichte der Evangelien auf vielerlei Weise zu verstehen; denn er
war Mensch unter den Menschen, einer von uns, und wir können uns gut in
die Situation seiner Jünger hineindenken, die mit ihm in Palästina gelebt ha-
ben. Denn die grundlegenden Horizonte des Menschseins auf dieser Erde,
um die es da geht, sind die Horizonte, in denen auch wir leben.

Das trifft aber keineswegs in gleicher Weise für den auferstandenen Herrn
zu. Schon die verschiedenen Erscheinungsberichte des Neuen Testaments
enthalten Elemente, die eine ganz eigenartige Atmosphäre wiedergeben.
Darauf ist an dieser Stelle nicht im Einzelnen einzugehen. Dass sich da aber
eine schwierige Aufgabe ergibt, liegt auf der Hand. 

Glaubensorientierung in einer pluralistisch denkenden Gesellschaft 7



Doch ein weiteres – und zwar existenzielles – Moment soll an dieser Stel-
le angesprochen werden: Jesus bietet einem jeden seiner Gläubigen seine
Freundschaft an (vgl.Joh.15,15). Deshalb meint christlich verstanden „Glau-
ben“ nicht in erster Linie, passiv eine Lehre oder dgl. anzunehmen; vielmehr
meint Glauben vor allem anderen: „Leben in Verbundenheit mit dem aufer-
standenen Herrn.“ Dass so etwas überhaupt möglich ist, folgt aus der Aus-
gießung des Heiligen Geistes, der jedem Gläubigen in Taufe und Firmung ge-
schenkt wird, und ihn zum Glied am geheimnisvollen Leib Christi macht; da-
durch empfängt er die Macht, als Kind Gottes zu leben (vgl. Joh 1,12). Des-
wegen übrigens bedarf es der Kirche und des Lebens in ihrer Gemeinschaft,
die sich gerade nicht durch fromme Betrachtungen in der Natur ersetzen
lässt.

Weil das aber so ist, müssen wir uns von der verbreiteten Auffassung lö-
sen, als ob Glauben die passive Übernahme von irgend einer „fest umschrie-
benen formulierten und gedruckten“ Wahrheit sei. Zwar ist und bleibt der
Glaube Geschenk Gottes um des Todes und der Auferstehung Jesu willen;
nichtsdestoweniger aber müssen wir uns den Glauben aktiv erwerben. Wir
müssen die ausgestreckte Hand unseres Herrn persönlich ergreifen – mit al-
len Konsequenzen, die das hat. Übrigens: um das zu erleichtern, stellen die
Evangelien uns die Gestalt Jesu in vier verschiedenen Sichtweisen ( Mat-
thäus, Markus, Lukas, Johannes ) vor Augen; dadurch soll uns eine lebendi-
ge und plastische Anschauung und damit auch eine ebensolche Beziehung
zur Gestalt und zur Person Jesu Christi ermöglicht werden; darin sehe ich den
Sinn der Vierzahl der Evangelien: es geht um die Eröffnung von Chancen,
nicht um unnötige Komplizierung.

In der frühen Neuzeit hat es die Bestimmung gegeben, dass Laien die Bi-
bel nicht lesen dürften, weil sie dadurch möglicherweise zu irrigen Auffas-
sungen gelangen könnten. Heute muss man umgekehrt verlangen, dass jeder
sich in einer intensiven persönlichen Schriftlesung sein Bild von Jesus Chris-
tus erwirbt; natürlich nicht in isoliertem Mühen, sondern im Gespräch mit
den Mitchristen, in einem entsprechenden Studium; im Hören auf das Wort
der Kirche, im Bibelteilen oder ähnlichen anderen Formen. Denn man kann
heute nicht mehr als Mitläufer Christ sein. Das war früher (vielleicht) anders,
weil in den Gemeinden feste Milieus sich ausgeformt hatten und damit For-
men und Strukturen bestanden, die mittrugen. Heute gibt es so etwas kaum
noch. Dadurch ist das Christsein vielleicht mühsamer, es ist aber auch und
vor allem persönlicher und freier geworden, welch‘ Letzteres freilich nicht
Isolierung aus der vom Heiligen Geist beseelten Gemeinschaft der Kirche
bedeuten kann. Persönlicher Glaube darf nicht als isolierter Glaube missver-
standen werden.

Hermann Josef Spital 8



Christsein als Lebensprozess

Wir haben die aus dem pluralistischen Denken sich ergebenden Schwierig-
keiten für eine Glaubensorientierung bedacht. Wir nannten die Vorgegeben-
heit der Gleichgültigkeit aller Auffassungen, den Verlust der „Maßstäbe“, die
Unsicherheit der Beurteilungsrichtlinien. Schließlich haben wir noch die
fortschreitende Individualisierung genannt.

Um angesichts all dieser Probleme eine neue – und, wie ich meine, hilfrei-
chere – Herangehensweise zu finden, habe ich auf das Buch von Wilhelm
Thüsing verwiesen, das sich die Frage unterschiedlicher Theologien schon
im Neuen Testament zum Thema nimmt und darüber nachdenkt, wie man da-
mit umgeht. Er findet die Einheit in der Person Jesu Christi. Dabei hat sich
zum einen gezeigt, – und das vor allem muss in all seinen Konsequenzen be-
dacht werden – dass das Neue Testament uns eine lebendige Beziehung zu
Jesus Christus ermöglichen will, – das ist sein erstes und eigentliches Anlie-
gen –, andererseits aber, dass es nicht daran interessiert ist, protokollartig das
Geschehen um Jesus Christus zu vermitteln. So etwa kann man das Ergebnis
unsere Formanalyse umschreiben.

Und daraus dürfen wir schließen, dass unser Christsein in erster Linie ein
Lebensprozess ist: es geht um je persönliche Lebendigkeit, um die Ermögli-
chung einer lebendigen Beziehung, – vor und über allem inhaltlichen und
formulierbaren Wissen. Wenn es aber um einen Lebensprozess geht, dann ist
die Zeitschrift „Geist und Leben“, zu deren Geburtstag wir uns heute hier
versammelt haben, genau auf dem zentralen Weg. Ihr Anliegen ist es ja nicht,
eine bestimmte theologische Auffassung ihren Lesern zu vermitteln, sondern
sie will helfen, eine gesunde Spiritualität zu pflegen.

Persönlich halte ich sie bereits seit Jahrzehnten. Ich verdanke dieser Zeit-
schrift sehr viel. Das darf man an einem solchen Tag auch einmal öffentlich
sagen. Wenn ich an die von Zeit zu Zeit erschienenen, umfassenden Litera-
turberichte von P. Sudbrack denke, oder an die ebenso humorvollen wie le-
bensnahen Ausführungen von Frau Prof. Erika Lorenz über die „große The-
resa“ und andere große Christen, oder wenn ich die stets sehr zeitnah vorge-
brachten Korrekturen spiritueller Strömungen bedenke, so muss ich sagen:
„Geist und Leben“ hat immer Qualität und Aktualität unter Beweis gestellt.
Ich kann nur bitten und wünschen, dass der bisher eingeschlagene Weg so
fortgesetzt wird, wie er begonnen und durch 75 Jahre hindurch beschritten
worden ist. 

Ich sage das nicht ohne Grund. Meiner persönlichen Überzeugung nach
wird der Christ im dritten Jahrtausend eine sehr fundierte und in seiner per-
sönlichen Lebenseinstellung sich auswirkende Entscheidung treffen müssen,
wenn er als Christ überleben will. Nach der französischen Revolution hat es

Glaubensorientierung in einer pluralistisch denkenden Gesellschaft 9



fast dreihundert Jahre gedauert, nämlich bis zum II.Vatikanischen Konzil, bis
die Kirche begriffen hat, dass die Ideale dieser Revolution samt und sonders
christlichen Ursprungs waren. Wir befinden uns zur Zeit in einer vergleich-
baren Gefahr. Wir beklagen nämlich den sich ausbreitenden Individualismus.
Insofern es sich um einen „...ismus“ handelt, hat unsere Klage ihre Berechti-
gung. Aber im Kern scheint sie mir töricht zu sein. Denn ich kenne außer dem
Christentum keine andere Religion, in der Gott zum Menschen sagt: „Ich ha-
be Dich bei Deinem Namen gerufen, Du gehörst mir“ (Jes 43,1b).

Freie und personale Beziehung zu Gott

Persönlich sehe ich hinter diesem Wort sogar eine eigene Schöpfungsvorstel-
lung, die sich von der in den Texten in Gen 1 und 2 unterscheidet. Denn hin-
ter dieser Vorstellung steht nicht der Gedanke, dass Gott irgendetwas macht,
so dass es dasteht wie der Stuhl, den der Schreiner macht, um ihn an-
schließend zu verkaufen; hinter dieser Vorstellung steht eben nicht der
Gedanke, dass etwas gemacht wird, das dann „für sich“ da ist, so dass man et-
was damit machen kann; – hinter dieser Vorstellung steht vielmehr der Ge-
danke, dass etwas schon in seiner Erschaffung in eine Beziehung hineinge-
stellt wird, in die es nunmehr hineingehört und die zu seinem Sosein dazu-
gehört. Die Beziehung zu Gott gehört demnach viel intensiver zu unserem
Menschsein als wir es gemeinhin annehmen.

Ich habe hier nicht die Zeit, diesen Gedanken zu entfalten, so wie man ihn
entfalten könnte und müsste. Ich will ihn lediglich genannt und in seiner
Schöpfungsdimension gekennzeichnet haben. Denn wenn man das damit Ge-
sagte bedenkt, wird sofort deutlich, dass etwas oder jemand, das oder der in
eine Beziehung hinein geschaffen ist, auch von dieser Beziehung her ver-
standen werden bzw. sich selbst verstehen muss. Die Beziehung gehört eben
zu seinem Geschaffensein- und damit zu seinem „Wesen“ dazu.

Dass wir das in der abendländischen Philosophie derart lange übersehen
haben, ist schwer verständlich. Und es ist kein Zufall, dass vor anderen Phi-
losophen aus dem Judentum, nämlich Franz Rosenzweig, Martin Buber und
Emmanuel Levinas uns darauf aufmerksam machen mussten. Aber auch das
kann ich hier nicht weiter ausführen.

Gott will uns als die freien und personalen Wesen, als die er uns geschaf-
fen und beim Namen gerufen hat. Das müssen wir uns bewusst machen. Er
will unsere Liebe. Darum genügt es nicht, dass wir einfach seine Gebote er-
füllen. Denn in ein solches Verhalten geht unser freies Personsein ja nicht mit
ein. Gott will aber, dass die Gestalt, die wir unserem Leben nach unseren Be-
gabungen, unseren Fähigkeiten und unseren Vorlieben geben wollen, zum

Hermann Josef Spital 10



Tragen kommt. Denn dazu hat er uns ja unsere Begabungen, unsere Fähig-
keiten und unsere Vorlieben gegeben. Wir müssen uns die Liebe Gottes mit
Sicherheit sehr viel konkreter vorstellen, als wir das gewohnt sind.

Wenn uns das gelingen soll, müssen wir uns sehr nahe „auf Gott einlas-
sen“. Wir müssen uns mit ihm ins Gespräch begeben, um dahin zu finden,
dass wir das, was wir in uns spüren, prüfen können darauf, ob und wieweit es
seinem Willen für uns entspricht. Wir müssen uns für die Weisungen, die uns
unser „inwendiger Lehrer“ (Augustinus) gibt, öffnen können. Wir müssen
den Mut haben, zu uns selbst in all unserer Eigenart „Ja“ zu sagen, denn
Christus hat dieses „Ja“ schon vor uns längst gesprochen. 

Das stellt uns in eine Problematik hinein, die viele von uns vielleicht noch
gar nicht gesehen haben. In den Augen Christi ist es zu wenig, nur die Gebo-
te zu erfüllen. Denn damit würden wir ja nicht unsere Eigenart verwirklichen.
Er hat aber jedem von uns seine Eigenart gegeben; und er möchte, dass wir
sie auch annehmen und verwirklichen.

Nikolaus von Kues lässt in seiner Schrift „De Visione Dei“ Gott zum Men-
schen sprechen:  „Sei Du dein eigen, dann werde auch ich dein eigen sein!“
In diesem Wort kommt das zum Ausdruck, was ich deutlich machen wollte.
Wenn Gott uns schon unseren je eigenen Namen gegeben hat in unserer
Schöpfung, dann möchte er auch, dass wir diesen Namen in der mit ihm je-
weils gegebenen Eigenart annehmen und verwirklichen.

Ich gestehe offen, dass dieser Gedanke mir Atemnot bereitet. Denn er
zwingt mich, nicht irgendeinem christlichen Ideal nachzustreben, sondern
dem von Christus für mich ganz persönlich ausgewählten Bild zu entspre-
chen. Wie viel Mut, wie viel Freimut, eine wie große Nähe zu Christus wird
mir damit aufgegeben? Andererseits aber: ein wie großes Vertrauen, eine wie
große Liebe ist mir da vom Herrn geschenkt? Muss ich das nicht mit Dank-
barkeit und Jubel annehmen ?

Unser Herr Jesus Christus will keine Knechte aus uns machen, sondern er
will, dass wir uns entfalten in unserer ganzen, einmaligen menschlichen Per-
sönlichkeit. Dazu hat er sie uns gegeben. Er will uns als die Individuen, als
die er uns geschaffen hat. Können wir da gegen den Individualismus sein?
Wohl kaum! Wohl aber müssen wir uns um unser von Gott geschenktes „In-
dividuum-Sein“ auf eine ganz neue Weise zu kümmern versuchen. Ich sehe
dahinter eine mich begeisternde und mich zutiefst ernst nehmende Einla-
dung, für die ich dankbar bin.

An dieser Stelle wird ein weiteres Mal deutlich, wie überlebensnotwendig
für uns eine solche Zeitschrift wie „Geist und Leben“ ist. Sie war es schon
immer, aber im dritten Jahrtausend wird sie es auf eine ganz neue und zu-
sätzliche Weise für uns sein. Wir brauchen den Kontakt zu den „Lebemeis-
tern“ unseres Glaubens. Wir bedürfen – in einer Dringlichkeit wie nie zuvor

Glaubensorientierung in einer pluralistisch denkenden Gesellschaft 11



– des Nachdenkens über christliche Spiritualität. Wir müssen miteinander
darüber sprechen und uns gegenseitig auf unserem Weg begleiten. Darum
brauchen wir Gruppen, in denen dieses Gespräch stattfinden kann, denn un-
sere herkömmlichen, weitgehend anonymen Großgemeinden können diese
Aufgabe nicht leisten 

Also: mit dem Dank an alle, die bisher für „Geist und Leben“ Verantwor-
tung getragen haben, verbinde ich die Bitte, nicht nachzulassen in dem
Mühen um ein jeweils zeitgerechtes, gutes und hilfreiches Konzept für diese
Zeitschrift. Ganz sicher wird sie in Zukunft mehr als bisher das Gespräch in
den notwendigen kleinen Gruppen anregen und inspirieren müssen. Aber
welch’ eine herrliche, herausfordernde und für uns Christen überlebenswich-
tige Aufgabe tut sich da auf. 

Möge Gott alle segnen, die an dieser Aufgabe mitzuwirken haben.

Der eigentliche Weg des Menschen
Ein ganzheitlich-realistisches Verständnis von Seelsorge

Sigmund Bonk, Regensburg

1. Die Seelsorge als eigentlicher Weg des Menschen 

Bereits nach platonischem Verständnis besagt Menschsein „In Sorge sein um
die eigene Seele“. Insofern ist jeder Mensch bereits als Mensch „Seelsorger“.
Der aber im näheren, christlichen Sinn so Genannte sorgt sich darüber hinaus
auch noch um die Seele seiner Mitmenschen. Wer den Menschen im Zentrum
dieser christlichen Seelsorge verorten will, kann nicht anders, als sich an ei-
nem realistischen Begriff von Seele beziehungsweise Seelsorge zu orientie-
ren: so zumindest lautet die Hauptthese der nachfolgenden Überlegungen.
Ein solches realistisches Verständnis muss von der Wirklichkeit einer Seele
als einem Prinzip des freien, selbstverantworteten Erkennens und Entschei-
dens ausgehen. Der Seelsorger wird den Menschen aber auch und zugleich
als verleiblichtes, soziales und zeitgebundenes Subjekt zur Kenntnis nehmen
müssen. Bei all dem (und erst hierin findet gerade auch eine wahrhaft realis-

Sigmund Bonk 12




