Glaubensorientierung in einer pluralistisch
denkenden Gesellschaft

Festvortrag zum Jubildum des 75. Jahrgangs von ,,Geist und Leben*

Hermann Josef Spital, Trier

An der Jubildumsfeier zum 75. Jahrgang der Zeitschrift ,,Geist und Leben*
am 12. September 2002 in der Wiirzburger Residenz haben erfreulich viele
Gratulanten teilgenommen. Der Vorsitzende der publizistischen Kommission
der Deutschen Bischofskonferenz, Weihbischof Friedrich Ostermann, schrieb
unter anderem: ,Ich wiinsche der Zeitschrift ,Geist und Leben‘ eine gesi-
cherte Zukunft. Sie darf weder in Universitditen noch in Priester- und Laien-
ausbildungsstdtten, Klostern und Bildungshdusern fehlen. Sie ist ein leben-
diger Bestandteil der katholischen Publizistik des deutschen Sprachraums.*
Einen ausfiihrlichen Bericht iiber die Feier kann man im Internet unter
www.echter-verlag.de/Geist_und_leben/geist_und_leben.htm nachlesen. Im
Folgenden verdffentlichen wir den Festvortrag, den Altbischof Hermann Jo-
sef Spital aus diesem Anlass gehalten hat. Die Festpredigt von Ortsbischof
Paul-Werner Scheele wird zu einem spdteren Zeitpunkt in GuL abgedruckt
werden. Die Redaktion.

Orientierungslosigkeit — Individualismus

Lassen Sie mich zu Beginn beschreiben, wie ich die Grundziige einer ,,plurali-
stisch denkenden Gesellschaft* sehe. Ich mochte drei Charakteristika nennen:

Erstens: In einer pluralistisch denkenden Gesellschaft sind alle Feststel-
lungen und Sétze zunidchst einmal gleich giiltig. Unsere Sprache macht uns
sofort aufmerksam: gleichgiiltig heilit umgekehrt gelesen: Giiltiges gibt es
nicht mehr — wenigstens was die Formeln und Sitze angeht. Es erhebt sich
sofort die Frage, wie man damit leben kann? Diese Frage fiihrt uns zum zwei-
ten Punkt:

Zweitens: Wenn die ,,Malstibe™ verloren gegangen sind, stellt sich eine
Orientierungsschwierigkeit ein. Die Menschen fragen, wonach sie sich denn
noch richten sollen oder konnen. Darauf gibt es nicht ohne weiteres eine Ant-
wort. Allerdings kann man bei jungen Menschen erleben, dass sie nicht mehr
nach Theorien fragen, sondern unmittelbar daran interessiert sind, wie der
jeweilige Gesprichspartner die Orientierungsprobleme fiir sich selbst, in sei-



Hermann Josef Spital 4

nem konkreten Leben 16st. Man will Leben kennenlernen, weil man formu-
lierten Sétzen misstraut.

Drittens: Mit dieser Frage nach dem konkreten Leben, wie es von konkre-
ten Menschen in unserer pluralistischen Gesellschaft gelebt wird, ist aller-
dings noch nicht beantwortet, wie sich der Einzelne seine Beurteilungsricht-
linien sucht. Sucht er das, was ihm Spall macht? Versucht er, fiir sein Leben
einen Sinn zu finden? Viele Menschen kommen sich vor, als seien sie in ei-
nem grofen Kaufhaus und miissten entscheiden, was sie denn nun kaufen
sollen. Muss es nur angenehm sein? Muss es gut schmecken? Muss es das
Gefiihl geben, man tue etwas Sinnvolles und Gutes?

Meiner personlichen Erfahrung nach spiiren immer mehr Menschen die
Qual, die mit einer solchen Wahl verbunden ist. Sie werden des ,,einfach so
Dahinlebens* iiberdriissig und suchen nach einem Ausweg. Das gilt natiirlich
nicht von der sogenannten grolen Menge; aber es gilt von denen, die nach-
denklich sind. Und das kann man in der Welt von heute ja tatséchlich werden.

Ich mochte mit diesem Vortrag eine Richtung anzeigen, wie man aus die-
ser Not herausfinden kann. Ich bin damit keineswegs fertig; vielmehr erhot-
fe ich mir aus dem Gesprich hier und heute und in dem weiteren Gesprich,
so wie es in ,,Geist und Leben* gefiihrt wird, Kritik und Hilfe, um eine bes-
sere Formulierung und damit auch eine bessere Orientierung zu finden.

Wenn ich an meine Studienzeit denke, dann kann ich mich nicht erinnern,
dass ein Professor sich jemals die Miihe gemacht hitte, die Tatsache, dass
Gott sich in einem lebendigen Menschen geoffenbart hat, in ihrer theologi-
schen Bedeutung zu bedenken. Vielmehr hat man Sétze formuliert, wie man
sie auch zur Beschreibung von Gegenstinden gebraucht, statt den Gottmen-
schen in seiner Lebendigkeit zum Zuge kommen zu lassen. Lebendige Per-
sonen kann man nicht ,,feststellen*, wenn man sie nicht ihres einmalig Eige-
nen berauben will. Wenn Gott seine Offenbarung vollendet in der Sendung
eines Menschen, konnen wir das doch nicht einfach so hinnehmen; vielmehr
miissen wir versuchen, den Sinn eines gerade solchen Offenbarungshandelns
zu verstehen. Denn die Form des Offenbarungshandelns kann doch auch fiir
den Inhalt nicht ohne Bedeutung sein. Wir miissen sie vor allem deshalb be-
denken, damit wir unsere Herangehensweise an das Offenbarungsgeschehen
»der Sache entsprechend* gestalten konnen. Ich glaube darum, dass wir auf
so etwas wie eine ,,Formanalyse* des gottlichen Offenbarungshandelns nicht
verzichten konnen.

Ich bin also der Uberzeugung, dass eine Besinnung auf die Form der Of-
fenbarung heute unabdingbar ist. Diese Uberzeugung griindet in zwei Vorge-
gebenheiten unserer Zeit, die miteinander zusammenhingen: der verbreite-
ten Orientierungslosigkeit einerseits und der Informationsiiberflutung ande-
rerseits.



Glaubensorientierung in einer pluralistisch denkenden Gesellschaft 5

Die Orientierungslosigkeit ist in der (geistigen) Uniibersichtlichkeit der
gegenwirtigen Welt begriindet. Jeder sagt, was er meint, was er erfahren hat
usw. : keiner aber kann (oder will) verbindlich sagen, was nun stimmt und
was nicht; dieser Frage gegeniiber resigniert man. Und damit nenne ich ein
viertes Charakteristikum unserer Gesellschaft, das sich aus den zuvor ge-
nannten notwendigerweise ergibt: Die Vereinzelung, die sozusagen jeden bei
seiner Meinung beldsst, — sei sie nun richtig oder falsch — hat zu einem Indi-
vidualismus gefiihrt, der kaum noch iiberboten werden kann. Man lésst sich
nicht in sein Leben hineinreden. Aber andererseits erfahrt man sich vielfach
auch als vollig hilflos gegeniiber den Fragen, die das Leben nun einmal stellt.

Theologien im Plural

Der 1998 verstorbene friihere Ordinarius fiir neutestamentliche Theologie an
der Universitit in Miinster, Professor Wilhelm Thiising, hat als sein Haupt-
werk ein Buch geschrieben, das ich in dem hier zu erdrternden Zusammen-
hang fiir sehr wichtig halte. Es trigt den Titel: ,,.Die neutestamentlichen
Theologien und Jesus Christus®“. Man muss diesen Titel richtig lesen: Es ist
da die Rede von neutestamentlichen Theologien im Plural, — und von Jesus
Christus in der Einzahl. Das Buch will einen Weg zeigen, wie man trotz der
Pluralitit der Theorien, die schon im Neuen Testament gegeben ist, zu einer
Einheit finden kann. Damit sind wir bei dem uns gestellten Thema, wenn-
gleich in einem eingegrenzten Sektor, ndmlich dem der neutestamentlichen
Theologie.

Wir stellen also anhand des genannten Titels fest: schon im Neuen Testa-
ment gibt es eine Mehrzahl von Theorien (und damit einen Pluralismus von
Auffassungen) — und trotzdem bleibt dieses aus mehreren Biichern bestehen-
de Buch in seiner Gesamtaussage einig und einzig. Das kann ich sagen, weil
dieses Buch die eine Person Jesu Christi in die Mitte stellt und die Beziehung
zu dieser Person zum eigentlichen Ziel erklidrt. Das Neue Testament will
eben nicht nur Wissen oder gar ,,Gute Nachrichten* vermitteln, sondern eine
Beziehungsmoglichkeit erdffnen. Um das verstindlich zu machen, weise ich
auf zwei Umstédnde hin:

Die historisch-kritisch arbeitenden Exegeten haben seit fiinfzig Jahren
nach Worten gesucht, die Jesus genauso gesagt hat, wie sie uns iiberliefert
sind. Sie haben praktisch keine gefunden, auf die sich alle einigen konnten.
Wenn man aber nicht einmal weil3, was Jesus ,,wirklich* gesagt hat, wie soll
man den Worten des Herrn dann Verbindlichkeit zubilligen und sich nach ih-
nen richten ?

Legt sich da nicht die Frage nahe, ob man vielleicht nach etwas gesucht



Hermann Josef Spital 6

hat, was das untersuchte Buch gar nicht vermitteln will ? Fiir mich ist die
Antwort klar. Heute diirfte auch die Mehrzahl der Forscher bereit sein, die
falsche Fragestellung zuzugeben. Gleichwohl waren die angestellten Unter-
suchungen keineswegs umsonst. Sie haben vielmehr — als so etwas wie eine
Nebenfrucht — uns die Moglichkeit eroffnet, wenn schon nicht die ,,ipsissima
verba“ Jesu (also von ihm wortlich formulierte Sitze) finden zu konnen, so
doch seine ,,ipsissima intentio* (also das, was ihn bewegt, was ihn innerlich
umgetrieben hat) mit geniigender Trennschirfe (und nach Thiisings Meinung
auch unter den Fachleuten konsensfihig) aus den neutestamentlichen Be-
richten zu erheben.

Zum weiteren ergibt sich, dass damit eine umfassend neue Situation ent-
standen ist. Hat man bisher (mangels geniigender Unterscheidungsfihigkeit)
die vorosterliche Wirksamkeit des Herrn weithin auf dem ,,Goldgrund* sei-
ner Auferstehung gesehen, so kann man auf Grund der genannten Forschun-
gen heute den jiidischen Menschen Jesus von Nazareth in seinen menschli-
chen Anliegen, also seiner vorosterlichen Realitdt und Wirksamkeit, mit
geniigender Deutlichkeit zeichnen (obwohl selbstverstindlich nicht tiberse-
hen werden darf, dass die uns vorliegenden neutestamentlichen Schriften
ausnahmslos ,,nachosterlich® sind).

Ich sehe in diesem Umstand eine Chance. Wenn némlich die Menschwer-
dung Gottes in Jesus von Nazareth (zusammen mit seinem Leben, seinem
Tod und seiner Auferstehung) das zentrale Glaubensgeheimnis des Christen-
tums ist, dann muss uns der Mensch Jesus Christus brennend interessieren.
Er ist es ja auch, der von sich sagt: ,,Ich bin die Wahrheit* (Jo.14,6). Man
kann iibrigens sicher sagen, dass unsere heutigen Gesprichspartner das ganz
so empfinden, — ihnen geht es um gelebtes Leben — von Goldgrund halten sie
nicht so viel.

Wenn wir also die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus wirklich ernst
nehmen, dann ist die Auferstehung gerade nicht als ein Goldgrund zu verste-
hen, welcher das menschliche Leben Jesu im Nachhinein verklirt, sondern sie
ist als Ziel eines Weges zu sehen, der in all seinen Phasen von uns ernst ge-
nommen werden muss. Menschliche Personen haben eine konkrete Geschich-
te, die zu ihnen gehort. Das gilt selbstverstindlich auch von Jesus Christus.

Die Auferstehung Jesu bestitigt das irdische Leben Jesu und hebt es mit all
seinen Umstinden auf eine neue Bedeutungsebene — aber eben in seiner Ei-
genstindigkeit: als menschlich gelebtes Leben. Natiirlich kann und darf man
das irdische Leben Jesu mit all seinen menschlichen Erfahrungen und Bege-
benheiten nicht von der Realitit des Auferstandenen trennen: Beide Realiti-
ten zusammen gehoren zum einen Herrn Jesus Christus, an den wir als unse-
ren Erloser glauben. Demnach miissen wir also die beiden Lebensphasen Je-
su in ihrer je eigenen Wirklichkeit, aber auch in ihrer Zusammengehorigkeit



Glaubensorientierung in einer pluralistisch denkenden Gesellschaft 7

betrachten. Nur dann werden wir der Realitit des gottlichen Offenbarungs-
handelns in und durch Jesus Christus gerecht.

Nun haben wir in der Uberschrift von neutestamentlichen Theologien (im
Plural) gesprochen. Das hitte man friiher so nicht gesagt. Man ging vielmehr
davon aus, dass das Neue Testament ein Buch sei, das man auch als ein sol-
ches lesen konne; mit anderen Worten: aus dem man jeden Satz neben jeden
anderen stellen konnte und ihn ohne weiteres, das heiflit ohne eigene Refle-
xion auf die jeweils gebrauchte Begrifflichkeit, zusammen sehen und ausle-
gen diirfe.

Das sehen wir heute sehr viel differenzierter. Wir wissen, dass das Neue
Testament eine Sammlung von Biichern ist, die verschiedene Autoren haben.
Dadurch ist bedingt, dass hinter den unterschiedlichen Biichern auch unter-
schiedliche Konzeptionen stehen und dass damit hinter jeder einzelnen Aus-
sage eine bestimmte Konzeption steht, die meistens nicht umfassend bewusst
ist, die aber doch in die Aussage eingeht. Ohne Reflexion auf diese Konzep-
tion, also auf das Gesamtbild, auf die Begrifflichkeit, auf das ,,System®, in
welcher oder welchem der jeweilige neutestamentliche Verfasser eine Aus-
sage formuliert hat, kann man sie nicht zuverléssig erfassen und darf sie da-
mit auch nicht (ohne eine solche Reflexion) zu einer anderen Aussage in Be-
ziehung setzen. Dieses heutige Wissen um die Bedingungen unseres Den-
kens und Sprechens ist zwar den meisten Menschen nicht prizis bewusst; ein
verantwortungsbewusster Ausleger der Heiligen Schrift kann es aber selbst-
verstiandlich nicht auBer Acht lassen.

Hier stellt sich uns eine weitere Frage, die Frage ndmlich, wie man denn
einen lebendigen Menschen zur Darstellung bringt, ohne ihn in toten Buch-
staben ,.festzustellen*; Leben ist immer Bewegung, Spannung; Leben ist
aber immer auch eine Einheit, weil es immer ein Lebendiger ist, der in den
verschiedenen Spannungen lebt und sie in sich zum Ausgleich bringt oder zu
bringen versucht. Wir miissen also lernen, Spannungseinheiten zu umschrei-
ben, statt einfach ,,Feststellungen* zu treffen.

Wie wir den Menschen Jesus von Nazareth sehen konnen und miissen, ge-
ben uns die Berichte der Evangelien auf vielerlei Weise zu verstehen; denn er
war Mensch unter den Menschen, einer von uns, und wir kénnen uns gut in
die Situation seiner Jiinger hineindenken, die mit ihm in Paléstina gelebt ha-
ben. Denn die grundlegenden Horizonte des Menschseins auf dieser Erde,
um die es da geht, sind die Horizonte, in denen auch wir leben.

Das trifft aber keineswegs in gleicher Weise fiir den auferstandenen Herrn
zu. Schon die verschiedenen Erscheinungsberichte des Neuen Testaments
enthalten Elemente, die eine ganz eigenartige Atmosphire wiedergeben.
Darauf ist an dieser Stelle nicht im Einzelnen einzugehen. Dass sich da aber
eine schwierige Aufgabe ergibt, liegt auf der Hand.



Hermann Josef Spital 8

Doch ein weiteres — und zwar existenzielles — Moment soll an dieser Stel-
le angesprochen werden: Jesus bietet einem jeden seiner Gldubigen seine
Freundschaft an (vgl.Joh.15,15). Deshalb meint christlich verstanden ,,Glau-
ben* nicht in erster Linie, passiv eine Lehre oder dgl. anzunehmen; vielmehr
meint Glauben vor allem anderen: ,,Leben in Verbundenheit mit dem aufer-
standenen Herrn.” Dass so etwas liberhaupt moglich ist, folgt aus der Aus-
gieBung des Heiligen Geistes, der jedem Gldubigen in Taufe und Firmung ge-
schenkt wird, und ihn zum Glied am geheimnisvollen Leib Christi macht; da-
durch empfingt er die Macht, als Kind Gottes zu leben (vgl. Joh 1,12). Des-
wegen librigens bedarf es der Kirche und des Lebens in ihrer Gemeinschatft,
die sich gerade nicht durch fromme Betrachtungen in der Natur ersetzen
lasst.

Weil das aber so ist, miissen wir uns von der verbreiteten Auffassung 16-
sen, als ob Glauben die passive Ubernahme von irgend einer ,,fest umschrie-
benen formulierten und gedruckten* Wahrheit sei. Zwar ist und bleibt der
Glaube Geschenk Gottes um des Todes und der Auferstehung Jesu willen;
nichtsdestoweniger aber miissen wir uns den Glauben aktiv erwerben. Wir
miissen die ausgestreckte Hand unseres Herrn personlich ergreifen — mit al-
len Konsequenzen, die das hat. Ubrigens: um das zu erleichtern, stellen die
Evangelien uns die Gestalt Jesu in vier verschiedenen Sichtweisen ( Mat-
thédus, Markus, Lukas, Johannes ) vor Augen; dadurch soll uns eine lebendi-
ge und plastische Anschauung und damit auch eine ebensolche Beziehung
zur Gestalt und zur Person Jesu Christi ermoglicht werden; darin sehe ich den
Sinn der Vierzahl der Evangelien: es geht um die Er6ffnung von Chancen,
nicht um unnétige Komplizierung.

In der frithen Neuzeit hat es die Bestimmung gegeben, dass Laien die Bi-
bel nicht lesen diirften, weil sie dadurch moglicherweise zu irrigen Auffas-
sungen gelangen konnten. Heute muss man umgekehrt verlangen, dass jeder
sich in einer intensiven personlichen Schriftlesung sein Bild von Jesus Chris-
tus erwirbt; natiirlich nicht in isoliertem Miihen, sondern im Gespriach mit
den Mitchristen, in einem entsprechenden Studium; im Horen auf das Wort
der Kirche, im Bibelteilen oder dhnlichen anderen Formen. Denn man kann
heute nicht mehr als Mitldaufer Christ sein. Das war friiher (vielleicht) anders,
weil in den Gemeinden feste Milieus sich ausgeformt hatten und damit For-
men und Strukturen bestanden, die mittrugen. Heute gibt es so etwas kaum
noch. Dadurch ist das Christsein vielleicht miithsamer, es ist aber auch und
vor allem personlicher und freier geworden, welch* Letzteres freilich nicht
Isolierung aus der vom Heiligen Geist beseelten Gemeinschaft der Kirche
bedeuten kann. Personlicher Glaube darf nicht als isolierter Glaube missver-
standen werden.



Glaubensorientierung in einer pluralistisch denkenden Gesellschaft 9

Christsein als Lebensprozess

Wir haben die aus dem pluralistischen Denken sich ergebenden Schwierig-
keiten fiir eine Glaubensorientierung bedacht. Wir nannten die Vorgegeben-
heit der Gleichgiiltigkeit aller Auffassungen, den Verlust der ,,Mafstibe*, die
Unsicherheit der Beurteilungsrichtlinien. SchlieBlich haben wir noch die
fortschreitende Individualisierung genannt.

Um angesichts all dieser Probleme eine neue — und, wie ich meine, hilfrei-
chere — Herangehensweise zu finden, habe ich auf das Buch von Wilhelm
Thiising verwiesen, das sich die Frage unterschiedlicher Theologien schon
im Neuen Testament zum Thema nimmt und dariiber nachdenkt, wie man da-
mit umgeht. Er findet die Einheit in der Person Jesu Christi. Dabei hat sich
zum einen gezeigt, — und das vor allem muss in all seinen Konsequenzen be-
dacht werden — dass das Neue Testament uns eine lebendige Beziehung zu
Jesus Christus erméglichen will, — das ist sein erstes und eigentliches Anlie-
gen —, andererseits aber, dass es nicht daran interessiert ist, protokollartig das
Geschehen um Jesus Christus zu vermitteln. So etwa kann man das Ergebnis
unsere Formanalyse umschreiben.

Und daraus diirfen wir schlieBen, dass unser Christsein in erster Linie ein
Lebensprozess ist: es geht um je personliche Lebendigkeit, um die Ermogli-
chung einer lebendigen Beziehung, — vor und iiber allem inhaltlichen und
formulierbaren Wissen. Wenn es aber um einen Lebensprozess geht, dann ist
die Zeitschrift ,,Geist und Leben, zu deren Geburtstag wir uns heute hier
versammelt haben, genau auf dem zentralen Weg. Ihr Anliegen ist es ja nicht,
eine bestimmte theologische Auffassung ihren Lesern zu vermitteln, sondern
sie will helfen, eine gesunde Spiritualitit zu pflegen.

Personlich halte ich sie bereits seit Jahrzehnten. Ich verdanke dieser Zeit-
schrift sehr viel. Das darf man an einem solchen Tag auch einmal 6ffentlich
sagen. Wenn ich an die von Zeit zu Zeit erschienenen, umfassenden Litera-
turberichte von P. Sudbrack denke, oder an die ebenso humorvollen wie le-
bensnahen Ausfiihrungen von Frau Prof. Erika Lorenz iiber die ,,gro3e The-
resa““ und andere groBBe Christen, oder wenn ich die stets sehr zeitnah vorge-
brachten Korrekturen spiritueller Stromungen bedenke, so muss ich sagen:
,»Geist und Leben‘ hat immer Qualitidt und Aktualitit unter Beweis gestellt.
Ich kann nur bitten und wiinschen, dass der bisher eingeschlagene Weg so
fortgesetzt wird, wie er begonnen und durch 75 Jahre hindurch beschritten
worden ist.

Ich sage das nicht ohne Grund. Meiner persénlichen Uberzeugung nach
wird der Christ im dritten Jahrtausend eine sehr fundierte und in seiner per-
sonlichen Lebenseinstellung sich auswirkende Entscheidung treffen miissen,
wenn er als Christ liberleben will. Nach der franzdsischen Revolution hat es



Hermann Josef Spital 10

fast dreihundert Jahre gedauert, nimlich bis zum II. Vatikanischen Konzil, bis
die Kirche begriffen hat, dass die Ideale dieser Revolution samt und sonders
christlichen Ursprungs waren. Wir befinden uns zur Zeit in einer vergleich-
baren Gefahr. Wir beklagen ndmlich den sich ausbreitenden Individualismus.
Insofern es sich um einen ,,...ismus* handelt, hat unsere Klage ihre Berechti-
gung. Aber im Kern scheint sie mir téricht zu sein. Denn ich kenne aufler dem
Christentum keine andere Religion, in der Gott zum Menschen sagt: ,,Ich ha-
be Dich bei Deinem Namen gerufen, Du gehorst mir (Jes 43,1b).

Freie und personale Beziehung zu Gott

Personlich sehe ich hinter diesem Wort sogar eine eigene Schopfungsvorstel-
lung, die sich von der in den Texten in Gen 1 und 2 unterscheidet. Denn hin-
ter dieser Vorstellung steht nicht der Gedanke, dass Gott irgendetwas macht,
so dass es dasteht wie der Stuhl, den der Schreiner macht, um ihn an-
schlieBend zu verkaufen; hinter dieser Vorstellung steht eben nicht der
Gedanke, dass etwas gemacht wird, das dann ,,fiir sich* da ist, so dass man et-
was damit machen kann; — hinter dieser Vorstellung steht vielmehr der Ge-
danke, dass etwas schon in seiner Erschaffung in eine Beziehung hineinge-
stellt wird, in die es nunmehr hineingehdrt und die zu seinem Sosein dazu-
gehort. Die Beziehung zu Gott gehort demnach viel intensiver zu unserem
Menschsein als wir es gemeinhin annehmen.

Ich habe hier nicht die Zeit, diesen Gedanken zu entfalten, so wie man ihn
entfalten konnte und miisste. Ich will ihn lediglich genannt und in seiner
Schopfungsdimension gekennzeichnet haben. Denn wenn man das damit Ge-
sagte bedenkt, wird sofort deutlich, dass etwas oder jemand, das oder der in
eine Beziehung hinein geschaffen ist, auch von dieser Beziehung her ver-
standen werden bzw. sich selbst verstehen muss. Die Beziehung gehort eben
zu seinem Geschaffensein- und damit zu seinem ,,Wesen* dazu.

Dass wir das in der abendlidndischen Philosophie derart lange iibersehen
haben, ist schwer verstidndlich. Und es ist kein Zufall, dass vor anderen Phi-
losophen aus dem Judentum, ndmlich Franz Rosenzweig, Martin Buber und
Emmanuel Levinas uns darauf aufmerksam machen mussten. Aber auch das
kann ich hier nicht weiter ausfiihren.

Gott will uns als die freien und personalen Wesen, als die er uns geschaf-
fen und beim Namen gerufen hat. Das miissen wir uns bewusst machen. Er
will unsere Liebe. Darum geniigt es nicht, dass wir einfach seine Gebote er-
fiillen. Denn in ein solches Verhalten geht unser freies Personsein ja nicht mit
ein. Gott will aber, dass die Gestalt, die wir unserem Leben nach unseren Be-
gabungen, unseren Fihigkeiten und unseren Vorlieben geben wollen, zum



Glaubensorientierung in einer pluralistisch denkenden Gesellschaft 11

Tragen kommt. Denn dazu hat er uns ja unsere Begabungen, unsere Fihig-
keiten und unsere Vorlieben gegeben. Wir miissen uns die Liebe Gottes mit
Sicherheit sehr viel konkreter vorstellen, als wir das gewohnt sind.

Wenn uns das gelingen soll, miissen wir uns sehr nahe ,,auf Gott einlas-
sen“. Wir miissen uns mit ihm ins Gesprich begeben, um dahin zu finden,
dass wir das, was wir in uns spiiren, priifen konnen darauf, ob und wieweit es
seinem Willen fiir uns entspricht. Wir miissen uns fiir die Weisungen, die uns
unser ,,inwendiger Lehrer” (Augustinus) gibt, 6ffnen konnen. Wir miissen
den Mut haben, zu uns selbst in all unserer Eigenart ,,JJa* zu sagen, denn
Christus hat dieses ,,Ja“ schon vor uns ldngst gesprochen.

Das stellt uns in eine Problematik hinein, die viele von uns vielleicht noch
gar nicht gesehen haben. In den Augen Christi ist es zu wenig, nur die Gebo-
te zu erfiillen. Denn damit wiirden wir ja nicht unsere Eigenart verwirklichen.
Er hat aber jedem von uns seine Eigenart gegeben; und er mochte, dass wir
sie auch annehmen und verwirklichen.

Nikolaus von Kues lédsst in seiner Schrift ,,De Visione Dei* Gott zum Men-
schen sprechen: ,,Sei Du dein eigen, dann werde auch ich dein eigen sein!*
In diesem Wort kommt das zum Ausdruck, was ich deutlich machen wollte.
Wenn Gott uns schon unseren je eigenen Namen gegeben hat in unserer
Schopfung, dann mochte er auch, dass wir diesen Namen in der mit ihm je-
weils gegebenen Eigenart annehmen und verwirklichen.

Ich gestehe offen, dass dieser Gedanke mir Atemnot bereitet. Denn er
zwingt mich, nicht irgendeinem christlichen Ideal nachzustreben, sondern
dem von Christus fiir mich ganz personlich ausgewihlten Bild zu entspre-
chen. Wie viel Mut, wie viel Freimut, eine wie grole Nihe zu Christus wird
mir damit aufgegeben? Andererseits aber: ein wie grofles Vertrauen, eine wie
grofle Liebe ist mir da vom Herrn geschenkt? Muss ich das nicht mit Dank-
barkeit und Jubel annehmen ?

Unser Herr Jesus Christus will keine Knechte aus uns machen, sondern er
will, dass wir uns entfalten in unserer ganzen, einmaligen menschlichen Per-
sonlichkeit. Dazu hat er sie uns gegeben. Er will uns als die Individuen, als
die er uns geschaffen hat. Konnen wir da gegen den Individualismus sein?
Wohl kaum! Wohl aber miissen wir uns um unser von Gott geschenktes ,,In-
dividuum-Sein‘ auf eine ganz neue Weise zu kiimmern versuchen. Ich sehe
dahinter eine mich begeisternde und mich zutiefst ernst nehmende Einla-
dung, fiir die ich dankbar bin.

An dieser Stelle wird ein weiteres Mal deutlich, wie iiberlebensnotwendig
fiir uns eine solche Zeitschrift wie ,,Geist und Leben* ist. Sie war es schon
immer, aber im dritten Jahrtausend wird sie es auf eine ganz neue und zu-
siatzliche Weise fiir uns sein. Wir brauchen den Kontakt zu den ,,LLebemeis-
tern* unseres Glaubens. Wir bediirfen — in einer Dringlichkeit wie nie zuvor



Sigmund Bonk 12

— des Nachdenkens iiber christliche Spiritualitit. Wir miissen miteinander
dariiber sprechen und uns gegenseitig auf unserem Weg begleiten. Darum
brauchen wir Gruppen, in denen dieses Gesprich stattfinden kann, denn un-
sere herkommlichen, weitgehend anonymen GroBgemeinden kénnen diese
Aufgabe nicht leisten

Also: mit dem Dank an alle, die bisher fiir ,,Geist und Leben‘ Verantwor-
tung getragen haben, verbinde ich die Bitte, nicht nachzulassen in dem
Miihen um ein jeweils zeitgerechtes, gutes und hilfreiches Konzept fiir diese
Zeitschrift. Ganz sicher wird sie in Zukunft mehr als bisher das Gesprich in
den notwendigen kleinen Gruppen anregen und inspirieren miissen. Aber
welch’ eine herrliche, herausfordernde und fiir uns Christen iiberlebenswich-
tige Aufgabe tut sich da auf.

Moge Gott alle segnen, die an dieser Aufgabe mitzuwirken haben.

Der eigentliche Weg des Menschen

Ein ganzheitlich-realistisches Verstindnis von Seelsorge

Sigmund Bonk, Regensburg

1. Die Seelsorge als eigentlicher Weg des Menschen

Bereits nach platonischem Verstindnis besagt Menschsein ,,In Sorge sein um
die eigene Seele*. Insofern ist jeder Mensch bereits als Mensch ,,Seelsorger*.
Der aber im néheren, christlichen Sinn so Genannte sorgt sich dariiber hinaus
auch noch um die Seele seiner Mitmenschen. Wer den Menschen im Zentrum
dieser christlichen Seelsorge verorten will, kann nicht anders, als sich an ei-
nem realistischen Begriff von Seele beziehungsweise Seelsorge zu orientie-
ren: so zumindest lautet die Hauptthese der nachfolgenden Uberlegungen.
Ein solches realistisches Verstindnis muss von der Wirklichkeit einer Seele
als einem Prinzip des freien, selbstverantworteten Erkennens und Entschei-
dens ausgehen. Der Seelsorger wird den Menschen aber auch und zugleich
als verleiblichtes, soziales und zeitgebundenes Subjekt zur Kenntnis nehmen
miissen. Bei all dem (und erst hierin findet gerade auch eine wahrhaft realis-





