Sigmund Bonk 12

— des Nachdenkens iiber christliche Spiritualitit. Wir miissen miteinander
dariiber sprechen und uns gegenseitig auf unserem Weg begleiten. Darum
brauchen wir Gruppen, in denen dieses Gesprich stattfinden kann, denn un-
sere herkommlichen, weitgehend anonymen GroBgemeinden kénnen diese
Aufgabe nicht leisten

Also: mit dem Dank an alle, die bisher fiir ,,Geist und Leben‘ Verantwor-
tung getragen haben, verbinde ich die Bitte, nicht nachzulassen in dem
Miihen um ein jeweils zeitgerechtes, gutes und hilfreiches Konzept fiir diese
Zeitschrift. Ganz sicher wird sie in Zukunft mehr als bisher das Gesprich in
den notwendigen kleinen Gruppen anregen und inspirieren miissen. Aber
welch’ eine herrliche, herausfordernde und fiir uns Christen iiberlebenswich-
tige Aufgabe tut sich da auf.

Moge Gott alle segnen, die an dieser Aufgabe mitzuwirken haben.

Der eigentliche Weg des Menschen

Ein ganzheitlich-realistisches Verstindnis von Seelsorge

Sigmund Bonk, Regensburg

1. Die Seelsorge als eigentlicher Weg des Menschen

Bereits nach platonischem Verstindnis besagt Menschsein ,,In Sorge sein um
die eigene Seele*. Insofern ist jeder Mensch bereits als Mensch ,,Seelsorger*.
Der aber im néheren, christlichen Sinn so Genannte sorgt sich dariiber hinaus
auch noch um die Seele seiner Mitmenschen. Wer den Menschen im Zentrum
dieser christlichen Seelsorge verorten will, kann nicht anders, als sich an ei-
nem realistischen Begriff von Seele beziehungsweise Seelsorge zu orientie-
ren: so zumindest lautet die Hauptthese der nachfolgenden Uberlegungen.
Ein solches realistisches Verstindnis muss von der Wirklichkeit einer Seele
als einem Prinzip des freien, selbstverantworteten Erkennens und Entschei-
dens ausgehen. Der Seelsorger wird den Menschen aber auch und zugleich
als verleiblichtes, soziales und zeitgebundenes Subjekt zur Kenntnis nehmen
miissen. Bei all dem (und erst hierin findet gerade auch eine wahrhaft realis-



Der eigentliche Weg des Menschen 13

tische Anthropologie ihren addquaten Abschluss ) darf die innerste bzw. we-
sentliche, wesenhafte Ausrichtung des menschlichen Daseins zu Gott hin
nicht aus dem Blick geraten. Eine bloe Zuwendung des Seelsorgers ,,von
Mensch zu Mensch* wire also zu wenig und wiirde dem letztlich alles ent-
scheidenden Umstand nicht gerecht, den Blaise Pascal in die Worte fasste:
»Der Mensch iibersteigt unendlich den Menschen®, namlich als endliches
Abbild seines unendlichen gottlichen Schopfers, als das er urspriinglich ge-
dacht ist und wovon er eine unzerstorbare Ahnung in seinem Herzen trigt;
denn: ,,Unruhig ist meine Seele, bis sie ruht in Dir* (Augustinus, Conf., I.1).

Die Unterscheidung von Leib und Seele begegnet schon in den frithesten Kulturen der
Menschheit. Auch das Alte Testament kennt die Vorstellung eines besonderen ,,Aufenthalts-
ortes* der abgeschiedenen Seelen bzw. ,,Schatten*: die ,,Scheol*. Dieser entspricht in mancher
Hinsicht der altgriechische ,,Hades®, der in der ,,Odyssee* eine bereits recht ausfiihrliche und
detaillierte dichterische Darstellung findet. Hier, im griechischen Kulturraum, entsteht aus sol-
chen begrifflich bereits weit gediehenen Ausformungen einer zunichst sicherlich vag-intuiti-
ven Vorstellung auch die erste explizit philosophische Annidherung an die Frage nach der See-
le und ihrem Verhiltnis zum Leib. Sokrates scheint der erste gewesen zu sein, der (nach ge-
wissen orphischen und pythagoreischen und Anfingen), die Frage nach der menschlichen See-
le geradezu in den Mittelpunkt seiner philosophischen Dialektik geriickt hat: Wichtiger als die
Forschung nach dem Wesen der Natur und als diejenige nach dem effektivsten Weg zu einem
erfolgreichen Leben sei die Frage nach dem sittlich-guten Leben. Diese aber setze ein Wissen
um den Menschen voraus, sei doch das gute Leben das dem Menschen als Menschen ange-
messene. Was ist nun der Mensch? Antwort: Er ist ein beseeltes Wesen und unter den anderen
beseelten dasjenige, dessen hochster Seelenteil Anteil hat an der Vernunft. Wenn der Mensch
somit dem gemif leben soll, was sein Eigenstes, sein Proprium, ausmacht, so soll er vernunft-
gemdil leben, d. h. er soll das tun, was er selbst mit Griinden als wahr erkannt bzw. einzusehen
gelernt hat. Der sinnbildliche ,,Ort* dieses Geschehens der Wahrheitserkenntnis ist nun der-
selbe wie der der Erfassung des Guten und Schonen und der der Entscheidung hierfiir oder fiir
das Gegenteil: die menschliche Seele. Dieser Seele muss somit folgerichtig auch die besonde-
re Sorge des Menschen gelten und so ergibt sich die Seelsorge als der eigentliche Weg des
Menschen. Daraus folgt: Ein Leben, welches nicht aus der Sorge um die eigene Seele gelebt
wird, ist im tiefsten Sinne dieses Wortes gar kein menschliches Leben und somit fiir Menschen
eigentlich gar nicht lebenswert. Aus diesem Grunde spart Sokrates auch nicht mit Vorwiirfen,
wenn ein Biirger seiner geliebten Heimatstadt Athen anderes wichtiger nimmt als diese Sorge
um die eigene Seele bzw. um sein eigentliches Wesen. Dazu ein Beispiel aus der ,,Apologie*
(Platon, Apologie, 29d):

,Bester Mann! Als ein Athener, aus der grofiten und fiir Weisheit und Macht beriihmtesten
Stadt, schamst du dich nicht, fiir Geld zwar zu sorgen, wie du dessen aufs meiste erlangest, und
fiir Ruhm und Ehre; fiir Einsicht aber und Wahrheit und fiir deine Seele, daf sie sich aufs Be-
ste befinde, sorgst du nicht, und hierauf willst du nicht denken?*

Es lasst sich also nicht leugnen: Ein nach weit verbreiteter Auffassung ge-
nuin christlicher Gedanke, ndmlich der eines Primats der Sorge um die Seele
gegeniiber der vorgeblich heidnischen Sorge um den Leib und um hierzu
gehorige weitere, sekundére Giiter materieller Art, findet sich in aller nur er-
wiinschbarer Deutlichkeit bereits im vorchristlichen Griechenland ausge-



Sigmund Bonk 14

sprochen. Im Dialog ,,Laches* (185 e) wird Sokrates selbst einmal sogar als
eine Art ,,Seelsorger* bezeichnet (genauer als einer, der verstindig ist in der
Behandlung der Seele: ,,technikos peri psyches therapeias®).

Gibt es aber keine Unterschiede zwischen dieser sokratisch-platonischen
und der christlichen Seelsorge? Doch, und sogar bedeutende. Bei der sokrati-
schen Seelsorge findet sich jede einzelne Menschenseele aufgefordert, jeweils
fiir sich selbst Sorge zu tragen. Sokrates ist in weit geringerem Maf3e selbst
Seelsorger im christlichen Sinne als vielmehr derjenige, der seinen Athenern
die Sorge um die eigene Seele ans Herz legt. Seelsorge ist grundsitzlich ,,Ei-
genseelsorge® (und dies dariiber hinaus in der Vereinzelung und ohne jede
Notwendigkeit einer gott-menschlichen Vermittlung). Die Seele soll gereinigt
werden von grob leiblichen Begierden, auf welche Weise sie fiir ihre Reise in
die Unsterblichkeit geriistet wird. Diese Reinigung bedarf im Grunde keiner
transzendenten Hilfe. Die christliche Seelsorge weil} sich dem gegeniiber, und
dies ganz besonders im Sakrament der Beichte und Buf3e, auf die gnadenhaf-
te Mitwirkung Gottes verwiesen. Sie nimmt auch die Sorge um die Seele des
Nichsten prinzipiell genauso ernst wie jene um die eigene. Damit zusammen-
hingend kennt sie den besonderen Beruf bzw. die besondere Berufung zum
»deelsorger* als jemandem, dem nicht gerade selten die Sorge um eine grofie
Zahl von Menschen anvertraut ist. Auch hierbei verdeutlicht, dass die Ver-
mittlung, und zwar in unterschiedlicher Hinsicht, einen prinzipiell hoheren
Stellenwert genielt als bei den griechischen Denkern. Der Glaube an Jesus
Christus, selbst Gott und Mensch und von daher der Mittler zwischen beiden,
belegt die Notwendigkeit von Vermittlung ebenso wie den weiteren entschei-
denden Unterschied, dass christliche Seelsorge immer im Horizont des Glau-
bens an die Gegenwart des einen wahren Gottes und seines auserwihlten
Volks, nun: der Kirche, geschieht. Die Idee eines wesenhaft gemeinschaftli-
chen Heils ist dem platonischen Geist ebenso fremd wie ihm umgekehrt die
einseitige Betonung des Wertes der Seele zulasten aller korperlich-leiblicher
Schopfungen als selbstverstidndlich erscheint: keinesfalls so dem Christen-
tum! Dieses lehnt den immanenten ,, Triumphalismus® in der Vorstellung einer
von Natur aus unsterblichen Seele ab, wenn sie, davon unbeschadet, den see-
lischen Bereich auch insgesamt deutlich hoher als den leiblich-korperlichen
bewertet. Bei Thomas von Aquin verliert der Mensch mit dem leiblichen To-
de sogar an Vollkommenheit (Sth. II-11,q.83,a.11,5) wéhrend es sich im Pla-
tonismus gerade umgekehrt verhilt. Erst nach der Wiedervereinigung der
Seele mit ihrem (verklidrten) Leib ist, thomistischer Lehre zufolge, gegeniiber
unserem derzeitigen ein hoherer Zustand gesteigerter Gottesnidhe erreicht.
Beides, diese Wiedervereinigung wie auch das defizitire Fortleben der Seele
zwischen individuellem Tod und allgemeiner Auferstehung, sind dabei wie-
der ganz dem gnadenhaften Wirken Gottes verdankt.



Der eigentliche Weg des Menschen 15

2. Ein leibbezogenes Verstidndnis von Seelsorge

Ist es die platonische Auffassung, dass der Leib des Menschen das Grab sei-
ner Seele sei (,,soma — saema‘), so kann der Christ nicht anders, als diesem
menschlichen Leib deutlich groeren Respekt zu zollen und dies aus mindes-
tens drei Griinden. Erstens stellt der korperlich-materielle Bereich als ganzer
dem Genesis-Bericht zufolge eine gute Schopfung Gottes dar. In Platons ,,Ti-
maios* dagegen findet das Pendant zum jiidisch-christlichen Gott, der Demi-
urg, die ewige Materie einfach vor, die er dann allerdings iiberaus kunstvoll
gestaltet. Diese ,,platonische Materie* kann somit keineswegs als eine gottli-
che, geschweige denn gute Schopfung bezeichnet werden. Zweitens verleiht
der christliche Glaube an die Inkarnation Gottes in Jesus Christus dem ge-
samten korperlichen Bereich eine noch zusitzliche hohe Wiirde. Vergleichba-
res gilt auch fiir das Dogma von der leibhaften Gegenwart Christi in der Eu-
charistie. Ebenfalls in diesem Zusammenhang konnte an das paulinische Wort
vom menschlichen Leib als Tempel Gottes gedacht werden (1 Kor 6,19) Drit-
tens ist zumindest der katholische Christ angehalten, mit dem bereits genann-
ten Kirchenlehrer Thomas von Aquin an die substantielle Einheit des seeli-
schen mit dem materiellen Seinsprinzip in jedem Menschen zu glauben. Und
zwar sind nach Thomas und der sich an ihn anschlieenden christlich-anthro-
pologischen Tradition alle spezifischen Eigentiimlichkeiten des Menschen
zutiefst von der substantiellen Einheit dieser beiden Prinzipien gepragt.

Der Mensch erweist sich hier als etwas anderes denn eine quasi-gottliche, unsterbliche See-
le in einem im Grunde redundanten korperlichem Kleid oder eben ,,Grab® (Spiritualismus),
aber auch als etwas anderes als ein mit einem bloBen und von daher eigentlich redundanten
psychischen ,.Epiphdnomen® verbundener Korper (Materialismus). Er ist hier Seele und Leib
in prinzipieller Einheit. Eine solche Option setzt die Substantialitiit der Seele nicht herab, son-
dern voraus. Akzidentelles lédsst sich ebenso wenig zu etwas Substantiellem aufsummieren wie
eine noch so ausgiebige Verldngerung einer Linie je zu einer Fliche fiihren wird. Die Seele ist
jedoch unbeschadet davon auf solche Weise riickbezogen auf den menschlichen Leib, dass sie
in der iiberwiegenden Zahl ihrer Tadtigkeiten von ihm geradewegs abhédngig ist und sogar dort,
wo sie als ,,Geistseele* den materiellen Bereich transzendiert, mit leiblichen Ausdrucksformen
wie Gesten, Lauten, Anschauungen, Vorstellungsbildern u. dgl. m. operieren muss. Anderer-
seits bleibt auch der lebendige Leib auf geistige Informationen verwiesen, die dem (in einem
weiten, aristotelisch-thomistischen Sinn) seelischen Bereich entspringen und dem Menschen
nur teilweise selbst bewusst werden. Konkret: Annidhernd 100 Prozent sogar seiner Gehirn-
aktivitdten bleiben dem mit diesem Organ verbundenen Menschen unbewusst. Davon unbe-
schadet bleiben Freiheit und Verantwortung Gabe bzw. Aufgabe des Menschen: allerdings auf
eine Art und Weise, die dem Leib seine besondere Wiirde erhilt, ohne ihm indessen den see-
lischen Bereich einfach unterzuordnen.

Dies alles erlaubt folgenden Schluss: Um die Seele, davon im Wort einer ,,christlichen Seel-
sorge* die Rede ist, darf man sich nicht primér zulasten oder auf Kosten des Leibes sorgen. Die
dadurch unbeanstandet bleibende Rede einer Prioritit des Seelischen vor dem Leiblichen kann
keinesfalls spritualistisch-gnostisch so verstanden werden, dass in der Zerstorung des letzteren



Sigmund Bonk 16

der Konigsweg zur Befreiung des ersteren zu finden ist. Beide erweisen sich als wechselweise
aufeinander bezogen und die christliche Weise des Umgangs mit dem eigenen Leib ist weit
mehr die freundschaftliche als die knechtische.

Die enge Einheit von Leib und Seele gibt auch dem heutigen Seelsorger ei-
nen ersten Leitfaden in die Hand: Er soll wissen, dass das Wesen des Men-
schen nicht in einer zu reinigenden Seele besteht, die, nach der ,,Verunreini-
gung* durch ihre irdische ,,Verleiblichung* bzw. durch ihre ,,Befleckung*
mit dem materiellen Staub, sozusagen (sit venia verbo) wieder ,,aufpoliert*
werden muss fiir ihre urspriingliche Herkunft, die Ewigkeit. Er soll sich auch
dessen bewusst sein, dass der gesamten Bibel ein streng dualistischer Leib-
Seele-Begriff grundsitzlich fremd ist. Zu Recht hat Luther an den meisten
neutestamentlichen Stellen das griechische ,,Psyche* durch ,,Leben* ersetzt,
um so dem ganzheitlichen Verstidndnis des biblischen Seelenbegriffs Rech-
nung zu tragen. Ein solches kommt ja schon in der Rede von der Entstehung
der menschlichen Seele aus dem Atem Gottes (Gen 2,7) sowie, daraufhin, als
spirituell-materieller Atem des Menschen zum Ausdruck. Diese ganzheitli-
che Sicht der Seele bzw. des Leibes hilt sich durch bis zum Schluss des
1. Thessalonicherbriefes, wo es heif3it: ,,Er aber, der Gott des Friedens, heili-
ge euch durch und durch und bewahre euren Geist samt Seele und Leib un-
versehrt, untadelig fiir die Ankunft unseres Herrn Jesus Christus.” Mag es fiir
die Seelsorge in der platonischen und in den zahlreichen gnostischen Tradi-
tionen geniigen, die vom auBergottlichen, nimlich materiell-korperlichen
Bereich vielfiltig angefochtene Seele als Objekt der intendierten Rettung im
Blick zu haben, so wird sich der christliche Seelsorger um den ganzen Men-
schen kiimmern und sorgen miissen: um den Menschen in seiner Leiblich-
keit, in seinen naturgegebenen und vor allem sozialen Beziigen sowie in sei-
ner spezifisch humanen Verwiesenheit auf Gott, seinen Schopfer und Erloser.
Die ganzheitliche Auffassung von Seele und Leib zwingt somit geradezu zu
einem ganzheitlichen Verstindnis von Seelsorge, die von dem gnostischen
Gedanken: ,,Die Rettung meiner eigenen Seele geniigt mir, und moge darii-
ber die ganze Welt zu Grunde gehen®, denkbar weit entfernt ist.

Zugleich hat sich das christliche Denken und Handeln aber auch vor einer
materialistischen Verengung und Verarmung zu bewahren. Erlésung im jiidi-
schen und christlichen Sinn ist etwas anderes als Riickkehr des menschlichen
Leibes bzw. Leichnams zur ,,Mutter Erde*. In diesem Zusammenhang ist, bei
vielen Gemeinsamkeiten (gerade auch im Hinblick auf eine radikale Ableh-
nung eines gottlosen Materialismus) auch ein klarer Unterschied zur islami-
schen Denkweise zu konstatieren. Die Eschatologie des Koran kann nicht an-
ders als sinnlich, ja vielleicht gar als grob sinnenfroh, bezeichnet werden:
,Paradies-Jungfrauen stehen den jenseitig in neuer Leiblichkeit wieder er-
standenen treuen Muslimen in den ,,Géirten der Wonne* zur Verfiigung (Sure



Der eigentliche Weg des Menschen 17

55, 71f.), griine Seidenkissen laden zur Ruhe und zum Schmause ein,
,»Fleisch und Gefliigel* ist stets zu haben (56,21). Ein solcher religioser Ma-
terialismus liegt der christlichen Jenseitsvorstellung fern: Das gliickselige
Versinken in der Schau des Gottlichen selbst, die ,,visio beatifica* als trans-
zendente Hoffnung des Christen, setzt gemill dem Ersten Johannes-Brief ei-
ne Ahnlichwerdung mit Gott, und damit zwar keinesfalls den Verlust der
Leiblichkeit, wohl aber den grob sinnlicher Bediirfnisse, voraus: ,,Wir wis-
sen, dass wir ihm #dhnlich sein werden, wenn er offenbar wird; denn wir wer-
den ihn sehen, wie er ist” (1 Joh 3,2).

3. Ein soziales Verstindnis von Seelsorge

Besagtes ganzheitlich-realistisches Verstindnis von Seelsorge ist angehalten,
den Menschen zunéchst einmal so zu nehmen, wie er ist. Wie ist er aber? Nun,
was er nicht ist, und das scheint leichter fassbar zu sein, ist dies: etwas zutiefst
Heiliges, Gottliches in einer zutiefst unheiligen, widergéttlichen Welt. Denn die
Verstricktheit in Schuld und Siinde betrifft einerseits ohne Rest den ganzen
Menschen, so wie andererseits die ganze Welt, also nicht nur die Seele des Men-
schen, gottliche Schopfung (und von daher auch prinzipiell gut) ist. Die christ-
liche Erlosungshoffnung vermag sich deswegen auch nicht auf die Befreiung
der menschlichen Seele zu beschrinken, denn, wie es im Romerbrief heif3t:
,Die ganze Schopfung wartet sehnsiichtig auf das Offenbarwerden der Sohne Gottes. Denn
wir wissen, daf die gesamte Schopfung bis zum heutigen Tag seufzt und in Geburtswehen liegt.

Aber auch wir, obwohl wir als Erstlingsgabe den Geist haben, seufzen in unserem Herzen und
warten darauf, dal wir mit der Erlosung unseres Leibes als Sohne offenbar werden (R6m 8,22).

Hier ist also von der Erlosung des Leibes ebenso die Rede wie von der der
gesamten Schopfung. Komplementir dazu sind Leib wie Schopfung ganz in
Gottes Hand und Fiirsorge gestellt, was auch den Grund zur christlichen
Hoffnung legt. Paulus ndmlich fahrt fort: ,,Hoffen wir aber auf das, was wir
nicht sehen, dann harren wir aus in Geduld.” Ist somit der Mensch, ein-
schlieBlich seiner Seele, ein Teil der ganzen Schopfung, dann kann sich die
Sorge um die Seele niemals punktuell auf diese allein beschrinken. Wie der
Christ im Allgemeinen und der Seelsorger im Besonderen Verantwortung fiir
die Schopfung tragen muss, so auch einschlussweise fiir seine Mitmenschen.
(Einer solchen sozialen Sorge ist freilich auch die um die natiirliche Umwelt
als Voraussetzung fiir menschliches Dasein und humane Sozialisation sub-
struiert.) Alle Versuche der Selbstheiligung, wie sie vor allem in verschiede-
nen Ostlichen und 6stlich inspirierten Erlosungslehren erscheinen, und alle
Programme der Selbstverwirklichung, etwa im Anschluss an die sogenannte
Humanistische Psychologie, finden in den Augen des Christen dort ihre prin-



Sigmund Bonk 18

zipielle Akzeptanzgrenze, wo die Gemeinschaft und Solidaritéit aus dem sor-
genden Blick geraten. Horen wir nochmals Paulus: ,,Ihr aber seid der Leib
Christi, und jeder einzelne ist ein Glied an ihm* (1 Kor 12,27; vgl. auch Rém
12,151.). Die Rettung des einzelnen Menschen ist angewiesen auf die Sorge
um den Leib Christi in seinen unterschiedlichen Gliedern, denn, wie das II.
Vatikanum ergénzt: ,,Der Sohn Gottes hat sich in seiner Menschwerdung ge-
wissermalen mit jedem Menschen vereinigt (Gaudium et spes, Nr. 22). So,
wie die Sorge fiir die eigene Seele die Sorge um die Mitchristen impliziert,
aber dariiber hinaus auch eingebunden ist in die Sorge fiir die Menschheit und
Natur als ganze, schlieft sie selbst erklérte Feinde des Christentums ein, wel-
che zwar nicht als Feinde, wohl aber als Menschen ein Recht darauf haben,
von Christen umsorgt und nach Mdglichkeit sogar der christlichen Wahrheit
zugefiihrt zu werden. Ein schones Beispiel fiir diesen Gedanken findet sich in
den Predigten des hl. Chrysostomus zum Evangelium nach Matthius:

,»Wenn du ... irgendwo einen Feind der Wahrheit siehst, so heile ihn, pflege ihn, leite ihn an
zur Tugend, gib ihm das Beispiel bester Lebensfiihrung, sei unverwerflich in der Rede, erwei-
se ihm Hilfe und Fiirsorge, 1lal nichts unversucht, ihn auf den rechten Weg zu bringen, ahme
die besten unter den Arzten nach ... Sei auch du ein Arzt fiir die Seelen! Lal kein Heilmittel un-
versucht, entsprechend den Weisungen Christi ... (Hom. 29 [30], 3).

Denn wie die Juden ihre Hoffnung stets auf die gemeinschaftlichen Ge-
schicke ihres Stammes oder Volkes setzten, so beziehen sich die Erwartun-
gen der Christen auf die Ankunft des Reiches Gottes und das himmlische Je-
rusalem, und damit niemals nur auf das individuelle, je eigene Heil. Diese
geht beispielsweise auch sehr deutlich aus folgendem Text Bernhard von
Clairvauxs hervor, dessen Vorgeschichte schnell berichtet ist. Bernhard lei-
det unter den stindigen Zudringlichkeiten seiner Mitbriider und beklagt sich,
dass diese ihm keine freie Minute vergonnten. Gleich aber besinnt er sich ei-
nes Besseren, um in seiner frei formulierten Predigt wie folgt fortzufahren:

,.Doch nein — ich gehe mit meinem Gejammer zu weit ... Nehmt mich in Anspruch! Haupt-
sache ihr werdet gerettet. Mich werdet ihr schonen, indem ihr mich nicht schont. Und ich will
eher darin meine Ruhe finden, daf} ihr ohne Bedenken meine Ruhe stort, wenn ihr etwas auf
dem Herzen habt. Ich will euch zur Verfiigung stehen, soweit ich nur kann; ich will in euch
meinem Gott in ungeheuchelter Liebe dienen, solange ich lebe. Ich will nicht das Meine su-
chen; auch nicht, was mir gut tut; sondern was vielen niitzt, das will ich auch fiir mich als niitz-
lich ansehen* (52. Hoheliedpr. 7)

Das ist christlicher Gemeinschaftsgeist. Schon mit der Taufe tritt der
Christ in die Gemeinschaft schlechthin, in die Kirche, ein und sein ganzes
Leben lang ist er angehalten, in und aus diesem vom Geist Christi selbst be-
seelten lebendigen Gefiige zu leben sowie fiir dieses zu arbeiten und zu hof-
fen. Das neue Leben des Christen, i. e. das Leben aus dem Heiligen Geist,
kann nur gedeihen im Gesamtorganismus eines sein eigenes Dasein iiber-
greifenden Lebens, weswegen auch die Sorge um dieses neue Leben riickge-



Der eigentliche Weg des Menschen 19

bunden ist und bleibt um die Sorge fiir die lebendige Kirche Christi.

Ein realistischer Begriff von Seelsorge kann somit gar nicht umhin, den
Weg iiber den Menschen zu nehmen, wie er ist. Und das besagt zunéchst:
iber den Menschen als Gemeinschaftswesen (zoon politikon bzw. animal so-
ciale: so Aristoteles bzw. Thomas). Denn was fiir den natiirlichen Menschen
gilt, dass er ndmlich von seiner Entstehung an angewiesen ist auf Gemein-
schaft, ohne welche er etwa auch gar nicht sprechen oder rational denken
konnte, das gilt in sogar noch erhhtem Maf3e auch fiir den Christen: Dessen
Leben setzt, von der ersten katechetischen Unterweisung an, iiber das Leben
mit und aus den Sakramenten hinweg, bis hin zum christlichen Sterben, die
Verbindung mit der Gemeinschaft der Menschen im Allgemeinen sowie mit
der Gemeinschaft der Gldaubigen im Besonderen voraus. Daher ergibt sich,
dass christliche Seelsorge ebenso wenig, wie sie allein auf die Seele zielen
darf, auch niemals allein auf einen einzelnen Menschen ausgerichtet sein
darf. Ein richtig verstandener realistischer Begriff von Seelsorge ist damit ein
emphatisch sozial besetzter Begriff. Auch das Apostolische Schreiben ,,No-
vo millenio ineunte* spricht von einer ,,Spiritualitdt der Gemeinschaft™ als
Ziel und Aufgabe eines jeden Christen.:

,.Vor der Planung konkreter Initiativen gilt es, eine Spiritualitit der Gemeinschaft zu for-
dern, indem man sie iiberall dort als Erziehungsprinzip herausstellt, wo man den Menschen
und Christen formt, wo man die geweihten Amtstriger, die Ordensleute und die Mitarbeiter in
der Seelsorge ausbildet, wo man die Familien und Gemeinden aufbaut. Spiritualitit der Ge-
meinschaft bedeutet vor allem, den Blick des Herzens auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit zu
lenken, das in uns wohnt und dessen Licht auch auf dem Angesicht der Briider und Schwestern
neben uns wahrgenommen werden muss. Spiritualitdt der Gemeinschaft bedeutet zudem die
Fihigkeit, den Bruder und die Schwester im Glauben in der tiefen Einheit des mystischen Lei-
bes zu erkennen ...*“ (6. Jan. 2001, Nr. 43).

4. Ein zeitgemiBes Verstdndnis von Seelsorge

Der Mensch lebt nicht nur in seinem Leib, so sahen wir, er ist in einem be-
deutenden Sinne, dem letztlich allein unser Glaube an die Auferstehung des
Fleisches gerecht wird, auch dieser Leib. Gerade so und mit vergleichbarem
(den Sachverhalt gewollt zuspitzendem) Nachdruck lieBe sich sagen: Der
Mensch lebt nicht nur in Gemeinschaft, er ist auch ein Gemeinschaftswesen.
Auf diese Weise haben wir zwei mangelhafte Deutungen des Menschen ab-
gelehnt: die idealistische bzw. materialistische auf der einen und die indivi-
dualistische bzw. monadische auf der anderen Seite. Mit dieser Umschiffung
von Skylla und Charybdis mittels der Pridizierung des Menschen als einem
Leib- und Gemeinschaftswesen ist jedoch der reale Mensch noch immer
nicht zur Génze erreicht oder eingeholt, denn dieser lebt stets auch noch an



Sigmund Bonk 20

einem konkreten Ort und vor allem auch zu einer bestimmten Zeit. Dabei ist
die bestimmte zeitliche Epoche das auf sein Dasein womoglich noch bestim-
mender wirkende Merkmal gegeniiber dem des Ortes, an welchem er sein
Leben verbringt. Dieser ndmlich kann gewechselt werden und wird auch in
unserer dynamischen Gesellschaft immer hdufiger und radikaler gewechselt,
aus seiner Zeit aber kann nach wie vor niemand heraus. Die ,,Zeitmaschine*
im gleichnamigen Roman des englischen Schriftstellers H.G. Wells aus dem
Jahre 1895 ist eine Fiktion und wird immer eine solche bleiben. Das bedeu-
tet aber, dass ein wahrhaft realistischer Begriff von Seelsorge dem gerecht zu
werden hat, was man den jeweiligen ,,Zeitgeist™ nennt. Wenn mit Blick auf
den urspriinglichen Auftrag Jesu und die legitime Tradition zweier Jahrtau-
sende ,,Aggiornamento* auch nicht alles sein kann, so ist christliche Uberlie-
ferung und christlicher Lebensvollzug ohne diese Verankerung in den Chan-
cen, Problemen und Gefahren der jeweiligen Gegenwart doch beinahe nichts,
nidmlich allenfalls ein schoner Traum im kulturellen Vakuum.

Der Mensch als das sich um seine Seele sorgende Wesen ist auch diesbeziig-
lich einem scheinbaren Dualismus preisgegeben, der sich bei ndherem Hinse-
hen jedoch als ein komplementires Verhiltnis des wechselweisen Aufeinan-
der-Verwiesenseins zu erkennen gibt. Denn einerseits ist und bleibt er immer
derselbe in seiner GroBe und Kleinheit, als méchtiges Ebenbild Gottes und zu-
gleich als ohnmichtiger, schwacher Siinder. Blaise Pascal nennt diese an-
thropologische Konstante in uniiberbietbarer Prignanz das Sein eines ,,gefalle-
nen Konigs®; dhnlich hatte bereits zuvor William Shakespeare das Wesen des
Menschen in seinem ,,King Lear* gezeichnet. Diesem konstanten Wesen ent-
spricht auf der Seite der Seelsorge und nidherhin Glaubensverkiindigung die
immer gleich bleibende Lehre bzw. gute Nachricht von der heilbringenden
Menschwerdung des einen allmichtigen und allgiitigen Gottes in Jesus Chri-
stus. (,,JJesus Christus ist derselbe gestern, heute und in Ewigkeit”; so Hebr
13,8).

Muss auch die metaphysische Grundstruktur des menschlichen Wesens fiir
konstant gelten, so darf dariiber keinesfalls verkannt werden, in welch hohem
Grade Kulturen und Epochen das Leben und Denken der Menschen bestim-
men und priagen. Wie verschieden mag das Leben einer italienischen Or-
densfrau des Mittelalters von dem einer Bantufrau vor zweihundert Jahren
verlaufen sein (und wie sehr mogen sich diese Leben wiederum von dem ei-
ner Zeremoniendame am chinesischen Kaiserhof vor einem Jahrhundert und
jenem einer heute erfolgreichen New Yorker Borsenmaklerin unterschei-
den)! Alle vier in ihrem metaphysischen Wesen ,,gefallene Koniginnen®, ja
sicherlich, aber vermutlich doch einander fast so fremd wie Wesen von ver-
schiedenen Sternen. Vielleicht verdeutlicht solch ein einfaches Gedanken-
spiel eindrucksvoller als viele Argumente, dass sich Seelsorge, nicht anders



Der eigentliche Weg des Menschen 21

als Glaubensverkiindung, die ,,ankommen* will, lernen muss, sich auf die je-
weilige eigene Epoche einzustellen.

Will Seelsorge zeitgemil sein, so kann sie keinesfalls umhin, nach den
Besonderheiten zu fragen, die ihre Zeit oder Epoche ausmachen. Hierbel ist
jedoch zumindest zwischen sehr allgemeinen kulturellen Besonderheiten
und spezifisch religiosen zu unterscheiden.

(a) Grundziige unserer Gegenwartskultur: eine Skizze

Unsere gegenwirtige Kultur ist von diversen Philosophen und Gesellschafts-
kritikern ,,Postmoderne* genannt worden. Diese bezeichnenderweise nur ne-
gative Etikettierung bezieht sich auf ein Nachher zur ,,Moderne*, mit wel-
chem letzteren Begriff sicherlich zunichst Vorstellungen und Schlagworter
wie die Folgenden verkniipft werden: ,,Abkehr von der Tradition®, ,,Neues
Leben, neue Welt“, ,,Geist der Wissenschaft”, ,,Formale und inhaltliche
Strenge*, ,,Experimentierfreude®, ,,Schleifung von tradierten Bastionen®,
»Antibiirgerliche Lebensweise®, ,,Achtung von Ornament und Zierrat®,
»kepsis gegeniiber Sentiment und allem Romantischen®, ,,Abkehr von jeg-
licher Transzendenz, ,Kampf gegen Hierarchien®, ,,Antimilitarismus®,
SAntiautoritares Denken®, ,,Individualismus®, ,,Rationalitit und ,,Rehabili-
tation des Sinnlichen und der Korperlichkeit®. Wahrscheinlich ist es unnétig,
diese Liste noch zu verlidngern, geniigen doch schon die sich hierbei einstel-
lenden Assoziationen, um die im kiirzlich vergangenen 20. Jahrhundert
priavalenten Denkmuster und Ideologien zumindest irgendwie intuitiv zu er-
fassen. Die vielberedete ,,Postmoderne® gibt nun vor, diese oder doch zu-
mindest tragende Teile davon zu verabschieden (allerdings auf eine vielleicht
gar nicht so einfach zu bewerkstelligende Weise, die einen bloflen ,,Riickfall
in vormoderne Zeiten* verhindern soll). Wie das geschehen konnte, ist des-
wegen auch umstritten, wenn dabei auch stets auf die Momente der ,,Leich-
tigkeit™ und ,,Dogmenfreiheit” verwiesen wird, welche postmoderne, gerne
HZitate* genannte Riickgriffe auf vormoderne Kulturmomente angeblich
charakterisieren sollen. So gesehen wire der postmoderne Mensch ein sol-
cher, der sich gleichsam spielerisch und selektiv in den Geist vormoderner
Epochen versetzt, ohne diesen letztlich ganz ernst nehmen zu wollen. Mit
diesem Ernst-Nehmen ist es ohnehin nicht weit her, da sich angeblich alle
sogenannten Tatsachen bei ndherem Hinsehen in blofe ,,Interpretationen* auf-
I6sen. Dies gilt insbesondere auch fiir das bis dato weit verbreitete Vorurteil,
wonach jeder Mensch eine und nur eine individuelle und einmalige Person ist
(in Wahrheit sei jeder ,,viele®). Und in der Tat ist diese ,,Dekonstruktion* aller
substantiellen Gehalte in beinahe beliebig viele temporir giiltige Versatzstiicke
heute etwa im Bereich der Kunst geradeso wahrnehmbar wie in dem der Reli-
gion. Fiir die postmoderne Architektur etwa hat der vielzitierte Satz des mo-



Sigmund Bonk 22

dernen Wiener Architekten Adolph Loos: ,,Ormament ist Verbrechen®, keiner-
lei bindende Kraft mehr; diese Baukunst spielt vielmehr ganz gewollt und un-
gezwungen mit Ornamenten und Zierraten vergangener Zeiten, also mit ioni-
schen Kapitellen, romanischen Rundbogen, Griinderzeiterkern usw. usf.: 4hn-
lich die postmoderne Religiositit. Hier wie dort gilt: ,,Anything goes!*

(b) Grundziige unserer religiosen Gegenwartskultur: eine Skizze

War der tonangebende ,,moderne Mensch* mehr oder weniger dezidiert anti-
religios eingestellt, so interessiert sich der postmoderne Zeitgenosse wieder
fiir Religion bzw. Religionen (denn der eigenen, gewohnlich christlichen,
steht er oft immer noch ,,modern desinteressiert gegeniiber), fiir allerlei
Kulte und diverse mystische Traditionen. Unser postmoderner Mensch hat
Sympathie fiir die verschiedenen ,,Angebote*, die seinem ,,Sinnbediirfnis*
entsprechen, um aus dem treffend so genannten ,,Supermarkt® der Religio-
nen und pseudoreligiosen Erscheinungen jeweils das auszuwéhlen, was sie
oder ihn gerade personlich ,,anspricht®. Symptomatisch dafiir sind die reich
bestiickten Regale in den Buchhandlungen, Abteilung ,,Religion und Esote-
rik*. Obwohl die hier angebotene Literatur von A wie ,,Astrologie* bis Z wie
»Zarathustra® durchaus in beachtlichen Mengen konsumiert oder zumindest
gekauft wird, ldsst sich doch der Eindruck nicht vermeiden, dass auch die
Beschiftigung mit diesen ,,Heilslehren* gewohnlich sehr spielerisch bleibt.
Dauerhaftere oder sogar in das Leben und seinen oft hedonistischen Vollzug
einschneidende Konsequenzen werden kaum einmal bekannt. Und jeder, der
mit dieser so genannten neuen Aufgeschlossenheit fiir Religiositit rechnen
will, sollte sich dabei iiber den grundsitzlich etwas unernsten Charakter die-
ses Phianomens im Klaren sein. Seelsorge in unserer Zeit heilit somit zuerst:
an das gegenwirtig vielerorts neu erwachende religiose Interesse ankniipfen,
dieses jedoch nach Kriften vertiefen. Vertiefung muss hier vor allem dreier-
lei bedeuten: 1. Ein Bewusstsein davon schaffen, dass Religion im Allgemei-
nen und die wahre Religion im Besonderen weit mehr ist als ein beliebig aus-
zuwihlendes Steckenpferd bzw. noch etwas ganz anderes als ein Mittel unter
vielen zur Beruhigung der eigenen Psyche. 2. Sie ist auch mehr als die
atmosphirische Uberhohung bestimmter freier Tage, Feiertage und Famili-
enfeste, namlich etwas, das, von ihrer genuinen Bedeutsamkeit her betrach-
tet, eigentlich unseren ganzen, tdglichen Lebensvollzug ebenso tiefgreifend-
substanziell wie positiv beeinflussen sollte. 3. Die wahre Religion stellt, so
sollte sich ebenfalls ergeben, klare Forderungen, dient sie doch nicht in erster
Linie dem Zuwachs an personlichem seelischen Wohlbefinden: vielmehr ist
sie, mit allen Konsequenzen, zugleich und sogar zuerst einmal Gottesdienst.



Der eigentliche Weg des Menschen 23

5. Gott als Ziel der ganzheitlich-realistischen Seelsorge

Was bisher iiber die Seelsorge gesagt worden ist, ndmlich im Wesentlichen
dies, dass sie auf eine dreifache Weise realistisch und ganzheitlich zu sein ha-
be, ldsst sich, recht verstanden, auch mit einem Wort zusammenfassen: Sie
sollte menschlich sein. Denn sicherlich besagt realistische Seelsorge gerade
das: Sie bezieht sich auf den Menschen, wie er konkret ist, in seiner leib-seeli-
schen Einheit, in seiner unauflosbaren Verbindung mit menschlicher Gemein-
schaft und in seinem Eingesenktsein in eine bestimmte Zeit oder Epoche. Was
hier aber noch immer fehlt, ist nicht gerade eine Kleinigkeit, ist alles andere als
eine ,,quantité négligeable*: der Hinweis auf die ganz konkrete Verbundenheit
eines jeden Menschen mit Gott, seinem Schopfer und Erloser. Der Weg der
Seelsorge fiihrt zu Gott oder er fiihrt letztlich nirgendwo hin!

Der wahre Humanismus kann von der Sache, d. i. hier der Natur des Men-
schen, her nichts anderes sein als ein Humanismus mit Gott. Und in Wahrheit
lasst sich ja ohne Gott die besondere Wiirde des Menschen gar nicht begriin-
den. Ja, es ist sogar fragwiirdig, ob dies im Tiefsten iiberhaupt ohne das spe-
zifisch christliche Dogma der Menschwerdung gelingen konnte. Der Huma-
nismus erweist sich so als abhidngig vom Gottesglauben, weswegen keines-
falls von einem kontrapositionalen Verhiltnis zwischen diesem Glauben und
dem Humanismus die Rede sein darf. Einschlussweise ergibt sich hier auch
dies: So sympathisch-bescheiden es auf den ersten Blick hin klingen mag,
wenn gegenwirtig so manche christliche Seelsorger sagen, sie wollten ein-
fach ,,als Mensch fiir Menschen® da sein, so erweist ein ndheres Hinsehen,
dass diese Aussage nicht nur zu kurz greift, sondern auch noch nicht einmal
in sich stimmig ist. Zu kurz greift sie, weil sie dem Verkiindigungsauftrag des
Christen nicht voll gerecht wird. Und sie ist auch schon rein anthropologisch
besehen verfehlt, da der Seelsorger den ganzen Menschen nur dann erreicht,
wenn er auch die zu dessen Wesen gehorige Gottbezogenheit mit in den Blick
nimmt. Wie wiederum Blaise Pascal es in den ,,Pensées* auf den Punkt ge-
bracht hat: ,,Der Mensch iibersteigt unendlich den Menschen®.

Somit ergibt sich abschlieBend aus all diesen Uberlegungen: Der Weg der
Seelsorge kann nur iiber den konkreten (leib-seelisch verfassten, sozial be-
dingten und historisch-kulturell verorteten) Menschen fiihren und er kann zu-
gleich nur iiber und zu Gott fiihren, ohne irgendwo zuvor abgeschnitten werden
zu diirfen. Die Sorge fiir die menschliche Seele erweist sich damit als Sorge
darum, dass diese mit dem unendlichen Geist Gottes verbunden bleibt. Auf die-
se Weise ist Seelsorge Dienst an Gott und dem Menschen; nur so vermag See-
Isorge Gott zu gefallen und dabei zugleich dem Menschen zu seinem wahren
Gliick zu verhelfen, welches nun eben (man mag dies noch so nachdriicklich
ignorieren oder bestreiten) zu einem geringeren Preis nicht zu haben ist.





