
– des Nachdenkens über christliche Spiritualität. Wir müssen miteinander
darüber sprechen und uns gegenseitig auf unserem Weg begleiten. Darum
brauchen wir Gruppen, in denen dieses Gespräch stattfinden kann, denn un-
sere herkömmlichen, weitgehend anonymen Großgemeinden können diese
Aufgabe nicht leisten 

Also: mit dem Dank an alle, die bisher für „Geist und Leben“ Verantwor-
tung getragen haben, verbinde ich die Bitte, nicht nachzulassen in dem
Mühen um ein jeweils zeitgerechtes, gutes und hilfreiches Konzept für diese
Zeitschrift. Ganz sicher wird sie in Zukunft mehr als bisher das Gespräch in
den notwendigen kleinen Gruppen anregen und inspirieren müssen. Aber
welch’ eine herrliche, herausfordernde und für uns Christen überlebenswich-
tige Aufgabe tut sich da auf. 

Möge Gott alle segnen, die an dieser Aufgabe mitzuwirken haben.

Der eigentliche Weg des Menschen
Ein ganzheitlich-realistisches Verständnis von Seelsorge

Sigmund Bonk, Regensburg

1. Die Seelsorge als eigentlicher Weg des Menschen 

Bereits nach platonischem Verständnis besagt Menschsein „In Sorge sein um
die eigene Seele“. Insofern ist jeder Mensch bereits als Mensch „Seelsorger“.
Der aber im näheren, christlichen Sinn so Genannte sorgt sich darüber hinaus
auch noch um die Seele seiner Mitmenschen. Wer den Menschen im Zentrum
dieser christlichen Seelsorge verorten will, kann nicht anders, als sich an ei-
nem realistischen Begriff von Seele beziehungsweise Seelsorge zu orientie-
ren: so zumindest lautet die Hauptthese der nachfolgenden Überlegungen.
Ein solches realistisches Verständnis muss von der Wirklichkeit einer Seele
als einem Prinzip des freien, selbstverantworteten Erkennens und Entschei-
dens ausgehen. Der Seelsorger wird den Menschen aber auch und zugleich
als verleiblichtes, soziales und zeitgebundenes Subjekt zur Kenntnis nehmen
müssen. Bei all dem (und erst hierin findet gerade auch eine wahrhaft realis-

Sigmund Bonk 12



tische Anthropologie ihren adäquaten Abschluss ) darf die innerste bzw. we-
sentliche, wesenhafte Ausrichtung des menschlichen Daseins zu Gott hin
nicht aus dem Blick geraten. Eine bloße Zuwendung des Seelsorgers „von
Mensch zu Mensch“ wäre also zu wenig und würde dem letztlich alles ent-
scheidenden Umstand nicht gerecht, den Blaise Pascal in die Worte fasste:
„Der Mensch übersteigt unendlich den Menschen“, nämlich als endliches
Abbild seines unendlichen göttlichen Schöpfers, als das er ursprünglich ge-
dacht ist und wovon er eine unzerstörbare Ahnung in seinem Herzen trägt;
denn: „Unruhig ist meine Seele, bis sie ruht in Dir“ (Augustinus, Conf., I.1).

Die Unterscheidung von Leib und Seele begegnet schon in den frühesten Kulturen der
Menschheit. Auch das Alte Testament kennt die Vorstellung eines besonderen „Aufenthalts-
ortes“ der abgeschiedenen Seelen bzw. „Schatten“: die „Scheol“. Dieser entspricht in mancher
Hinsicht der altgriechische „Hades“, der in der „Odyssee“ eine bereits recht ausführliche und
detaillierte dichterische Darstellung findet. Hier, im griechischen Kulturraum, entsteht aus sol-
chen begrifflich bereits weit gediehenen Ausformungen einer zunächst sicherlich vag-intuiti-
ven Vorstellung auch die erste explizit philosophische Annäherung an die Frage nach der See-
le und ihrem Verhältnis zum Leib. Sokrates scheint der erste gewesen zu sein, der (nach ge-
wissen orphischen und pythagoreischen und Anfängen), die Frage nach der menschlichen See-
le geradezu in den Mittelpunkt seiner philosophischen Dialektik gerückt hat: Wichtiger als die
Forschung nach dem Wesen der Natur und als diejenige nach dem effektivsten Weg zu einem
erfolgreichen Leben sei die Frage nach dem sittlich-guten Leben. Diese aber setze ein Wissen
um den Menschen voraus, sei doch das gute Leben das dem Menschen als Menschen ange-
messene. Was ist nun der Mensch? Antwort: Er ist ein beseeltes Wesen und unter den anderen
beseelten dasjenige, dessen höchster Seelenteil Anteil hat an der Vernunft. Wenn der Mensch
somit dem gemäß leben soll, was sein Eigenstes, sein Proprium, ausmacht, so soll er vernunft-
gemäß leben, d. h. er soll das tun, was er selbst mit Gründen als wahr erkannt bzw. einzusehen
gelernt hat. Der sinnbildliche „Ort“ dieses Geschehens der Wahrheitserkenntnis ist nun der-
selbe wie der der Erfassung des Guten und Schönen und der der Entscheidung hierfür oder für
das Gegenteil: die menschliche Seele. Dieser Seele muss somit folgerichtig auch die besonde-
re Sorge des Menschen gelten und so ergibt sich die Seelsorge als der eigentliche Weg des
Menschen. Daraus folgt: Ein Leben, welches nicht aus der Sorge um die eigene Seele gelebt
wird, ist im tiefsten Sinne dieses Wortes gar kein menschliches Leben und somit für Menschen
eigentlich gar nicht lebenswert. Aus diesem Grunde spart Sokrates auch nicht mit Vorwürfen,
wenn ein Bürger seiner geliebten Heimatstadt Athen anderes wichtiger nimmt als diese Sorge
um die eigene Seele bzw. um sein eigentliches Wesen. Dazu ein Beispiel aus der „Apologie“
(Platon, Apologie, 29d):

„Bester Mann! Als ein Athener, aus der größten und für Weisheit und Macht berühmtesten
Stadt, schämst du dich nicht, für Geld zwar zu sorgen, wie du dessen aufs meiste erlangest, und
für Ruhm und Ehre; für Einsicht aber und Wahrheit und für deine Seele, daß sie sich aufs Be-
ste befinde, sorgst du nicht, und hierauf willst du nicht denken?“

Es lässt sich also nicht leugnen: Ein nach weit verbreiteter Auffassung ge-
nuin christlicher Gedanke, nämlich der eines Primats der Sorge um die Seele
gegenüber der vorgeblich heidnischen Sorge um den Leib und um hierzu
gehörige weitere, sekundäre Güter materieller Art, findet sich in aller nur er-
wünschbarer Deutlichkeit bereits im vorchristlichen Griechenland ausge-

Der eigentliche Weg des  Menschen 13



sprochen. Im Dialog „Laches“ (185 e) wird Sokrates selbst einmal sogar als
eine Art „Seelsorger“ bezeichnet (genauer als einer, der verständig ist in der
Behandlung der Seele: „technikos peri psyches therapeias“).

Gibt es aber keine Unterschiede zwischen dieser sokratisch-platonischen
und der christlichen Seelsorge? Doch, und sogar bedeutende. Bei der sokrati-
schen Seelsorge findet sich jede einzelne Menschenseele aufgefordert, jeweils
für sich selbst Sorge zu tragen. Sokrates ist in weit geringerem Maße selbst
Seelsorger im christlichen Sinne als vielmehr derjenige, der seinen Athenern
die Sorge um die eigene Seele ans Herz legt. Seelsorge ist grundsätzlich „Ei-
genseelsorge“ (und dies darüber hinaus in der Vereinzelung und ohne jede
Notwendigkeit einer gott-menschlichen Vermittlung). Die Seele soll gereinigt
werden von grob leiblichen Begierden, auf welche Weise sie für ihre Reise in
die Unsterblichkeit gerüstet wird. Diese Reinigung bedarf im Grunde keiner
transzendenten Hilfe. Die christliche Seelsorge weiß sich dem gegenüber, und
dies ganz besonders im Sakrament der Beichte und Buße, auf die gnadenhaf-
te Mitwirkung Gottes verwiesen. Sie nimmt auch die Sorge um die Seele des
Nächsten prinzipiell genauso ernst wie jene um die eigene. Damit zusammen-
hängend kennt sie den besonderen Beruf bzw. die besondere Berufung zum
„Seelsorger“ als jemandem, dem nicht gerade selten die Sorge um eine große
Zahl von Menschen anvertraut ist. Auch hierbei verdeutlicht, dass die Ver-
mittlung, und zwar in unterschiedlicher Hinsicht, einen prinzipiell höheren
Stellenwert genießt als bei den griechischen Denkern. Der Glaube an Jesus
Christus, selbst Gott und Mensch und von daher der Mittler zwischen beiden,
belegt die Notwendigkeit von Vermittlung ebenso wie den weiteren entschei-
denden Unterschied, dass christliche Seelsorge immer im Horizont des Glau-
bens an die Gegenwart des einen wahren Gottes und seines auserwählten
Volks, nun: der Kirche, geschieht. Die Idee eines wesenhaft gemeinschaftli-
chen Heils ist dem platonischen Geist ebenso fremd wie ihm umgekehrt die
einseitige Betonung des Wertes der Seele zulasten aller körperlich-leiblicher
Schöpfungen als selbstverständlich erscheint: keinesfalls so dem Christen-
tum! Dieses lehnt den immanenten „Triumphalismus“ in der Vorstellung einer
von Natur aus unsterblichen Seele ab, wenn sie, davon unbeschadet, den see-
lischen Bereich auch insgesamt deutlich höher als den leiblich-körperlichen
bewertet. Bei Thomas von Aquin verliert der Mensch mit dem leiblichen To-
de sogar an Vollkommenheit (Sth. II–II,q.83,a.11,5) während es sich im Pla-
tonismus gerade umgekehrt verhält. Erst nach der Wiedervereinigung der
Seele mit ihrem (verklärten) Leib ist, thomistischer Lehre zufolge, gegenüber
unserem derzeitigen ein höherer Zustand gesteigerter Gottesnähe erreicht.
Beides, diese Wiedervereinigung wie auch das defizitäre Fortleben der Seele
zwischen individuellem Tod und allgemeiner Auferstehung, sind dabei wie-
der ganz dem gnadenhaften Wirken Gottes verdankt.

Sigmund Bonk 14



2. Ein leibbezogenes Verständnis von Seelsorge

Ist es die platonische Auffassung, dass der Leib des Menschen das Grab sei-
ner Seele sei („soma – saema“), so kann der Christ nicht anders, als diesem
menschlichen Leib deutlich größeren Respekt zu zollen und dies aus mindes-
tens drei Gründen. Erstens stellt der körperlich-materielle Bereich als ganzer
dem Genesis-Bericht zufolge eine gute Schöpfung Gottes dar. In Platons „Ti-
maios“ dagegen findet das Pendant zum jüdisch-christlichen Gott, der Demi-
urg, die ewige Materie einfach vor, die er dann allerdings überaus kunstvoll
gestaltet. Diese „platonische Materie“ kann somit keineswegs als eine göttli-
che, geschweige denn gute Schöpfung bezeichnet werden. Zweitens verleiht
der christliche Glaube an die Inkarnation Gottes in Jesus Christus dem ge-
samten körperlichen Bereich eine noch zusätzliche hohe Würde. Vergleichba-
res gilt auch für das Dogma von der leibhaften Gegenwart Christi in der Eu-
charistie. Ebenfalls in diesem Zusammenhang könnte an das paulinische Wort
vom menschlichen Leib als Tempel Gottes gedacht werden (1 Kor 6,19) Drit-
tens ist zumindest der katholische Christ angehalten, mit dem bereits genann-
ten Kirchenlehrer Thomas von Aquin an die substantielle Einheit des seeli-
schen mit dem materiellen Seinsprinzip in jedem Menschen zu glauben. Und
zwar sind nach Thomas und der sich an ihn anschließenden christlich-anthro-
pologischen Tradition alle spezifischen Eigentümlichkeiten des Menschen
zutiefst von der substantiellen Einheit dieser beiden Prinzipien geprägt. 

Der Mensch erweist sich hier als etwas anderes denn eine quasi-göttliche, unsterbliche See-
le in einem im Grunde redundanten körperlichem Kleid oder eben „Grab“ (Spiritualismus),
aber auch als etwas anderes als ein mit einem bloßen und von daher eigentlich redundanten
psychischen „Epiphänomen“ verbundener Körper (Materialismus). Er ist hier Seele und Leib
in prinzipieller Einheit. Eine solche Option setzt die Substantialität der Seele nicht herab, son-
dern voraus. Akzidentelles lässt sich ebenso wenig zu etwas Substantiellem aufsummieren wie
eine noch so ausgiebige Verlängerung einer Linie je zu einer Fläche führen wird. Die Seele ist
jedoch unbeschadet davon auf solche Weise rückbezogen auf den menschlichen Leib, dass sie
in der überwiegenden Zahl ihrer Tätigkeiten von ihm geradewegs abhängig ist und sogar dort,
wo sie als „Geistseele“ den materiellen Bereich transzendiert, mit leiblichen Ausdrucksformen
wie Gesten, Lauten, Anschauungen, Vorstellungsbildern u. dgl. m. operieren muss. Anderer-
seits bleibt auch der lebendige Leib auf geistige Informationen verwiesen, die dem (in einem
weiten, aristotelisch-thomistischen Sinn) seelischen Bereich entspringen und dem Menschen
nur teilweise selbst bewusst werden. Konkret: Annähernd 100 Prozent sogar seiner Gehirn-
aktivitäten bleiben dem mit diesem Organ verbundenen Menschen unbewusst. Davon unbe-
schadet bleiben Freiheit und Verantwortung Gabe bzw. Aufgabe des Menschen: allerdings auf
eine Art und Weise, die dem Leib seine besondere Würde erhält, ohne ihm indessen den see-
lischen Bereich einfach unterzuordnen.

Dies alles erlaubt folgenden Schluss: Um die Seele, davon im Wort einer „christlichen Seel-
sorge“ die Rede ist, darf man sich nicht primär zulasten oder auf Kosten des Leibes sorgen. Die
dadurch unbeanstandet bleibende Rede einer Priorität des Seelischen vor dem Leiblichen kann
keinesfalls spritualistisch-gnostisch so verstanden werden, dass in der Zerstörung des letzteren

Der eigentliche Weg des  Menschen 15



der Königsweg zur Befreiung des ersteren zu finden ist. Beide erweisen sich als wechselweise
aufeinander bezogen und die christliche Weise des Umgangs mit dem eigenen Leib ist weit
mehr die freundschaftliche als die knechtische. 

Die enge Einheit von Leib und Seele gibt auch dem heutigen Seelsorger ei-
nen ersten Leitfaden in die Hand: Er soll wissen, dass das Wesen des Men-
schen nicht in einer zu reinigenden Seele besteht, die, nach der „Verunreini-
gung“ durch ihre irdische „Verleiblichung“ bzw. durch ihre „Befleckung“
mit dem materiellen Staub, sozusagen (sit venia verbo) wieder „aufpoliert“
werden muss für ihre ursprüngliche Herkunft, die Ewigkeit. Er soll sich auch
dessen bewusst sein, dass der gesamten Bibel ein streng dualistischer Leib-
Seele-Begriff grundsätzlich fremd ist. Zu Recht hat Luther an den meisten
neutestamentlichen Stellen das griechische „Psyche“ durch „Leben“ ersetzt,
um so dem ganzheitlichen Verständnis des biblischen Seelenbegriffs Rech-
nung zu tragen. Ein solches kommt ja schon in der Rede von der Entstehung
der menschlichen Seele aus dem Atem Gottes (Gen 2,7) sowie, daraufhin, als
spirituell-materieller Atem des Menschen zum Ausdruck. Diese ganzheitli-
che Sicht der Seele bzw. des Leibes hält sich durch bis zum Schluss des
1. Thessalonicherbriefes, wo es heißt: „Er aber, der Gott des Friedens, heili-
ge euch durch und durch und bewahre euren Geist samt Seele und Leib un-
versehrt, untadelig für die Ankunft unseres Herrn Jesus Christus.“ Mag es für
die Seelsorge in der platonischen und in den zahlreichen gnostischen Tradi-
tionen genügen, die vom außergöttlichen, nämlich materiell-körperlichen
Bereich vielfältig angefochtene Seele als Objekt der intendierten Rettung im
Blick zu haben, so wird sich der christliche Seelsorger um den ganzen Men-
schen kümmern und sorgen müssen: um den Menschen in seiner Leiblich-
keit, in seinen naturgegebenen und vor allem sozialen Bezügen sowie in sei-
ner spezifisch humanen Verwiesenheit auf Gott, seinen Schöpfer und Erlöser.
Die ganzheitliche Auffassung von Seele und Leib zwingt somit geradezu zu
einem ganzheitlichen Verständnis von Seelsorge, die von dem gnostischen
Gedanken: „Die Rettung meiner eigenen Seele genügt mir, und möge darü-
ber die ganze Welt zu Grunde gehen“, denkbar weit entfernt ist.

Zugleich hat sich das christliche Denken und Handeln aber auch vor einer
materialistischen Verengung und Verarmung zu bewahren. Erlösung im jüdi-
schen und christlichen Sinn ist etwas anderes als Rückkehr des menschlichen
Leibes bzw. Leichnams zur „Mutter Erde“. In diesem Zusammenhang ist, bei
vielen Gemeinsamkeiten (gerade auch im Hinblick auf eine radikale Ableh-
nung eines gottlosen Materialismus) auch ein klarer Unterschied zur islami-
schen Denkweise zu konstatieren. Die Eschatologie des Koran kann nicht an-
ders als sinnlich, ja vielleicht gar als grob sinnenfroh, bezeichnet werden:
„Paradies-Jungfrauen“ stehen den jenseitig in neuer Leiblichkeit wieder er-
standenen treuen Muslimen in den „Gärten der Wonne“ zur Verfügung (Sure

Sigmund Bonk 16



55, 71f.), grüne Seidenkissen laden zur Ruhe und zum Schmause ein,
„Fleisch und Geflügel“ ist stets zu haben (56,21). Ein solcher religiöser Ma-
terialismus liegt der christlichen Jenseitsvorstellung fern: Das glückselige
Versinken in der Schau des Göttlichen selbst, die „visio beatifica“ als trans-
zendente Hoffnung des Christen, setzt gemäß dem Ersten Johannes-Brief ei-
ne Ähnlichwerdung mit Gott, und damit zwar keinesfalls den Verlust der
Leiblichkeit, wohl aber den grob sinnlicher Bedürfnisse, voraus: „Wir wis-
sen, dass wir ihm ähnlich sein werden, wenn er offenbar wird; denn wir wer-
den ihn sehen, wie er ist“ (1 Joh 3,2).

3. Ein soziales Verständnis von Seelsorge

Besagtes ganzheitlich-realistisches Verständnis von Seelsorge ist angehalten,
den Menschen zunächst einmal so zu nehmen, wie er ist. Wie ist er aber? Nun,
was er nicht ist, und das scheint leichter fassbar zu sein, ist dies: etwas zutiefst
Heiliges, Göttliches in einer zutiefst unheiligen, widergöttlichen Welt. Denn die
Verstricktheit in Schuld und Sünde betrifft einerseits ohne Rest den ganzen
Menschen, so wie andererseits die ganze Welt, also nicht nur die Seele des Men-
schen, göttliche Schöpfung (und von daher auch prinzipiell gut) ist. Die christ-
liche Erlösungshoffnung vermag sich deswegen auch nicht auf die Befreiung
der menschlichen Seele zu beschränken, denn, wie es im Römerbrief heißt:

„Die ganze Schöpfung wartet sehnsüchtig auf das Offenbarwerden der Söhne Gottes. Denn
wir wissen, daß die gesamte Schöpfung bis zum heutigen Tag seufzt und in Geburtswehen liegt.
Aber auch wir, obwohl wir als Erstlingsgabe den Geist haben, seufzen in unserem Herzen und
warten darauf, daß wir mit der Erlösung unseres Leibes als Söhne offenbar werden“ (Röm 8,22).

Hier ist also von der Erlösung des Leibes ebenso die Rede wie von der der
gesamten Schöpfung. Komplementär dazu sind Leib wie Schöpfung ganz in
Gottes Hand und Fürsorge gestellt, was auch den Grund zur christlichen
Hoffnung legt. Paulus nämlich fährt fort: „Hoffen wir aber auf das, was wir
nicht sehen, dann harren wir aus in Geduld.“ Ist somit der Mensch, ein-
schließlich seiner Seele, ein Teil der ganzen Schöpfung, dann kann sich die
Sorge um die Seele niemals punktuell auf diese allein beschränken. Wie der
Christ im Allgemeinen und der Seelsorger im Besonderen Verantwortung für
die Schöpfung tragen muss, so auch einschlussweise für seine Mitmenschen.
(Einer solchen sozialen Sorge ist freilich auch die um die natürliche Umwelt
als Voraussetzung für menschliches Dasein und humane Sozialisation sub-
struiert.) Alle Versuche der Selbstheiligung, wie sie vor allem in verschiede-
nen östlichen und östlich inspirierten Erlösungslehren erscheinen, und alle
Programme der Selbstverwirklichung, etwa im Anschluss an die sogenannte
Humanistische Psychologie, finden in den Augen des Christen dort ihre prin-

Der eigentliche Weg des  Menschen 17



zipielle Akzeptanzgrenze, wo die Gemeinschaft und Solidarität aus dem sor-
genden Blick geraten. Hören wir nochmals Paulus: „Ihr aber seid der Leib
Christi, und jeder einzelne ist ein Glied an ihm“ (1 Kor 12,27; vgl. auch Röm
12,15f.). Die Rettung des einzelnen Menschen ist angewiesen auf die Sorge
um den Leib Christi in seinen unterschiedlichen Gliedern, denn, wie das II.
Vatikanum ergänzt: „Der Sohn Gottes hat sich in seiner Menschwerdung ge-
wissermaßen mit jedem Menschen vereinigt“ (Gaudium et spes, Nr. 22). So,
wie die Sorge für die eigene Seele die Sorge um die Mitchristen impliziert,
aber darüber hinaus auch eingebunden ist in die Sorge für die Menschheit und
Natur als ganze, schließt sie selbst erklärte Feinde des Christentums ein, wel-
che zwar nicht als Feinde, wohl aber als Menschen ein Recht darauf haben,
von Christen umsorgt und nach Möglichkeit sogar der christlichen Wahrheit
zugeführt zu werden. Ein schönes Beispiel für diesen Gedanken findet sich in
den Predigten des hl. Chrysostomus zum Evangelium nach Matthäus:

„Wenn du ... irgendwo einen Feind der Wahrheit siehst, so heile ihn, pflege ihn, leite ihn an
zur Tugend, gib ihm das Beispiel bester Lebensführung, sei unverwerflich in der Rede, erwei-
se ihm Hilfe und Fürsorge, laß nichts unversucht, ihn auf den rechten Weg zu bringen, ahme
die besten unter den Ärzten nach ... Sei auch du ein Arzt für die Seelen! Laß kein Heilmittel un-
versucht, entsprechend den Weisungen Christi ...“ (Hom. 29 [30], 3).

Denn wie die Juden ihre Hoffnung stets auf die gemeinschaftlichen Ge-
schicke ihres Stammes oder Volkes setzten, so beziehen sich die Erwartun-
gen der Christen auf die Ankunft des Reiches Gottes und das himmlische Je-
rusalem, und damit niemals nur auf das individuelle, je eigene Heil. Diese
geht beispielsweise auch sehr deutlich aus folgendem Text Bernhard von
Clairvauxs hervor, dessen Vorgeschichte schnell berichtet ist. Bernhard lei-
det unter den ständigen Zudringlichkeiten seiner Mitbrüder und beklagt sich,
dass diese ihm keine freie Minute vergönnten. Gleich aber besinnt er sich ei-
nes Besseren, um in seiner frei formulierten Predigt wie folgt fortzufahren:

„Doch nein – ich gehe mit meinem Gejammer zu weit ... Nehmt mich in Anspruch! Haupt-
sache ihr werdet gerettet. Mich werdet ihr schonen, indem ihr mich nicht schont. Und ich will
eher darin meine Ruhe finden, daß ihr ohne Bedenken meine Ruhe stört, wenn ihr etwas auf
dem Herzen habt. Ich will euch zur Verfügung stehen, soweit ich nur kann; ich will in euch
meinem Gott in ungeheuchelter Liebe dienen, solange ich lebe. Ich will nicht das Meine su-
chen; auch nicht, was mir gut tut; sondern was vielen nützt, das will ich auch für mich als nütz-
lich ansehen“ (52. Hoheliedpr. 7)

Das ist christlicher Gemeinschaftsgeist. Schon mit der Taufe tritt der
Christ in die Gemeinschaft schlechthin, in die Kirche, ein und sein ganzes
Leben lang ist er angehalten, in und aus diesem vom Geist Christi selbst be-
seelten lebendigen Gefüge zu leben sowie für dieses zu arbeiten und zu hof-
fen. Das neue Leben des Christen, i. e. das Leben aus dem Heiligen Geist,
kann nur gedeihen im Gesamtorganismus eines sein eigenes Dasein über-
greifenden Lebens, weswegen auch die Sorge um dieses neue Leben rückge-

Sigmund Bonk 18



bunden ist und bleibt um die Sorge für die lebendige Kirche Christi.
Ein realistischer Begriff von Seelsorge kann somit gar nicht umhin, den

Weg über den Menschen zu nehmen, wie er ist. Und das besagt zunächst:
über den Menschen als Gemeinschaftswesen (zoon politikon bzw. animal so-
ciale: so Aristoteles bzw. Thomas). Denn was für den natürlichen Menschen
gilt, dass er nämlich von seiner Entstehung an angewiesen ist auf Gemein-
schaft, ohne welche er etwa auch gar nicht sprechen oder rational denken
könnte, das gilt in sogar noch erhöhtem Maße auch für den Christen: Dessen
Leben setzt, von der ersten katechetischen Unterweisung an, über das Leben
mit und aus den Sakramenten hinweg, bis hin zum christlichen Sterben, die
Verbindung mit der Gemeinschaft der Menschen im Allgemeinen sowie mit
der Gemeinschaft der Gläubigen im Besonderen voraus. Daher ergibt sich,
dass christliche Seelsorge ebenso wenig, wie sie allein auf die Seele zielen
darf, auch niemals allein auf einen einzelnen Menschen ausgerichtet sein
darf. Ein richtig verstandener realistischer Begriff von Seelsorge ist damit ein
emphatisch sozial besetzter Begriff. Auch das Apostolische Schreiben „No-
vo millenio ineunte“ spricht von einer „Spiritualität der Gemeinschaft“ als
Ziel und Aufgabe eines jeden Christen.:

„Vor der Planung konkreter Initiativen gilt es, eine Spiritualität der Gemeinschaft zu för-
dern, indem man sie überall dort als Erziehungsprinzip herausstellt, wo man den Menschen
und Christen formt, wo man die geweihten Amtsträger, die Ordensleute und die Mitarbeiter in
der Seelsorge ausbildet, wo man die Familien und Gemeinden aufbaut. Spiritualität der Ge-
meinschaft bedeutet vor allem, den Blick des Herzens auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit zu
lenken, das in uns wohnt und dessen Licht auch auf dem Angesicht der Brüder und Schwestern
neben uns wahrgenommen werden muss. Spiritualität der Gemeinschaft bedeutet zudem die
Fähigkeit, den Bruder und die Schwester im Glauben in der tiefen Einheit des mystischen Lei-
bes zu erkennen ...“ (6. Jan. 2001, Nr. 43).

4. Ein zeitgemäßes Verständnis von Seelsorge

Der Mensch lebt nicht nur in seinem Leib, so sahen wir, er ist in einem be-
deutenden Sinne, dem letztlich allein unser Glaube an die Auferstehung des
Fleisches gerecht wird, auch dieser Leib. Gerade so und mit vergleichbarem
(den Sachverhalt gewollt zuspitzendem) Nachdruck ließe sich sagen: Der
Mensch lebt nicht nur in Gemeinschaft, er ist auch ein Gemeinschaftswesen.
Auf diese Weise haben wir zwei mangelhafte Deutungen des Menschen ab-
gelehnt: die idealistische bzw. materialistische auf der einen und die indivi-
dualistische bzw. monadische auf der anderen Seite. Mit dieser Umschiffung
von Skylla und Charybdis mittels der Prädizierung des Menschen als einem
Leib- und Gemeinschaftswesen ist jedoch der reale Mensch noch immer
nicht zur Gänze erreicht oder eingeholt, denn dieser lebt stets auch noch an

Der eigentliche Weg des  Menschen 19



einem konkreten Ort und vor allem auch zu einer bestimmten Zeit. Dabei ist
die bestimmte zeitliche Epoche das auf sein Dasein womöglich noch bestim-
mender wirkende Merkmal gegenüber dem des Ortes, an welchem er sein
Leben verbringt. Dieser nämlich kann gewechselt werden und wird auch in
unserer dynamischen Gesellschaft immer häufiger und radikaler gewechselt,
aus seiner Zeit aber kann nach wie vor niemand heraus. Die „Zeitmaschine“
im gleichnamigen Roman des englischen Schriftstellers H.G. Wells aus dem
Jahre 1895 ist eine Fiktion und wird immer eine solche bleiben. Das bedeu-
tet aber, dass ein wahrhaft realistischer Begriff von Seelsorge dem gerecht zu
werden hat, was man den jeweiligen „Zeitgeist“ nennt. Wenn mit Blick auf
den ursprünglichen Auftrag Jesu und die legitime Tradition zweier Jahrtau-
sende „Aggiornamento“ auch nicht alles sein kann, so ist christliche Überlie-
ferung und christlicher Lebensvollzug ohne diese Verankerung in den Chan-
cen, Problemen und Gefahren der jeweiligen Gegenwart doch beinahe nichts,
nämlich allenfalls ein schöner Traum im kulturellen Vakuum. 

Der Mensch als das sich um seine Seele sorgende Wesen ist auch diesbezüg-
lich einem scheinbaren Dualismus preisgegeben, der sich bei näherem Hinse-
hen jedoch als ein komplementäres Verhältnis des wechselweisen Aufeinan-
der-Verwiesenseins zu erkennen gibt. Denn einerseits ist und bleibt er immer
derselbe in seiner Größe und Kleinheit, als mächtiges Ebenbild Gottes und zu-
gleich als ohnmächtiger, schwacher Sünder. Blaise Pascal nennt diese an-
thropologische Konstante in unüberbietbarer Prägnanz das Sein eines „gefalle-
nen Königs“; ähnlich hatte bereits zuvor William Shakespeare das Wesen des
Menschen in seinem „King Lear“ gezeichnet. Diesem konstanten Wesen ent-
spricht auf der Seite der Seelsorge und näherhin Glaubensverkündigung die
immer gleich bleibende Lehre bzw. gute Nachricht von der heilbringenden
Menschwerdung des einen allmächtigen und allgütigen Gottes in Jesus Chri-
stus. („Jesus Christus ist derselbe gestern, heute und in Ewigkeit“; so Hebr
13,8). 

Muss auch die metaphysische Grundstruktur des menschlichen Wesens für
konstant gelten, so darf darüber keinesfalls verkannt werden, in welch hohem
Grade Kulturen und Epochen das Leben und Denken der Menschen bestim-
men und prägen. Wie verschieden mag das Leben einer italienischen Or-
densfrau des Mittelalters von dem einer Bantufrau vor zweihundert Jahren
verlaufen sein (und wie sehr mögen sich diese Leben wiederum von dem ei-
ner Zeremoniendame am chinesischen Kaiserhof vor einem Jahrhundert und
jenem einer heute erfolgreichen New Yorker Börsenmaklerin unterschei-
den)! Alle vier in ihrem metaphysischen Wesen „gefallene Königinnen“, ja
sicherlich, aber vermutlich doch einander fast so fremd wie Wesen von ver-
schiedenen Sternen. Vielleicht verdeutlicht solch ein einfaches Gedanken-
spiel eindrucksvoller als viele Argumente, dass sich Seelsorge, nicht anders

Sigmund Bonk 20



als Glaubensverkündung, die „ankommen“ will, lernen muss, sich auf die je-
weilige eigene Epoche einzustellen.

Will Seelsorge zeitgemäß sein, so kann sie keinesfalls umhin, nach den
Besonderheiten zu fragen, die ihre Zeit oder Epoche ausmachen. Hierbei ist
jedoch zumindest zwischen sehr allgemeinen kulturellen Besonderheiten
und spezifisch religiösen zu unterscheiden.

(a) Grundzüge unserer Gegenwartskultur: eine Skizze
Unsere gegenwärtige Kultur ist von diversen Philosophen und Gesellschafts-
kritikern „Postmoderne“ genannt worden. Diese bezeichnenderweise nur ne-
gative Etikettierung bezieht sich auf ein Nachher zur „Moderne“, mit wel-
chem letzteren Begriff sicherlich zunächst Vorstellungen und Schlagwörter
wie die Folgenden verknüpft werden: „Abkehr von der Tradition“, „Neues
Leben, neue Welt“, „Geist der Wissenschaft“, „Formale und inhaltliche
Strenge“, „Experimentierfreude“, „Schleifung von tradierten Bastionen“,
„Antibürgerliche Lebensweise“, „Ächtung von Ornament und Zierrat“,
„Skepsis gegenüber Sentiment und allem Romantischen“, „Abkehr von jeg-
licher Transzendenz“, „Kampf gegen Hierarchien“, „Antimilitarismus“,
„Antiautoritäres Denken“, „Individualismus“, „Rationalität“ und „Rehabili-
tation des Sinnlichen und der Körperlichkeit“. Wahrscheinlich ist es unnötig,
diese Liste noch zu verlängern, genügen doch schon die sich hierbei einstel-
lenden Assoziationen, um die im kürzlich vergangenen 20. Jahrhundert
prävalenten Denkmuster und Ideologien zumindest irgendwie intuitiv zu er-
fassen. Die vielberedete „Postmoderne“ gibt nun vor, diese oder doch zu-
mindest tragende Teile davon zu verabschieden (allerdings auf eine vielleicht
gar nicht so einfach zu bewerkstelligende Weise, die einen bloßen „Rückfall
in vormoderne Zeiten“ verhindern soll). Wie das geschehen könnte, ist des-
wegen auch umstritten, wenn dabei auch stets auf die Momente der „Leich-
tigkeit“ und „Dogmenfreiheit“ verwiesen wird, welche postmoderne, gerne
„Zitate“ genannte Rückgriffe auf vormoderne Kulturmomente angeblich
charakterisieren sollen. So gesehen wäre der postmoderne Mensch ein sol-
cher, der sich gleichsam spielerisch und selektiv in den Geist vormoderner
Epochen versetzt, ohne diesen letztlich ganz ernst nehmen zu wollen. Mit
diesem Ernst-Nehmen ist es ohnehin nicht weit her, da sich angeblich alle
sogenannten Tatsachen bei näherem Hinsehen in bloße „Interpretationen“ auf-
lösen. Dies gilt insbesondere auch für das bis dato weit verbreitete Vorurteil,
wonach jeder Mensch eine und nur eine individuelle und einmalige Person ist
(in Wahrheit sei jeder „viele“). Und in der Tat ist diese „Dekonstruktion“ aller
substantiellen Gehalte in beinahe beliebig viele temporär gültige Versatzstücke
heute etwa im Bereich der Kunst geradeso wahrnehmbar wie in dem der Reli-
gion. Für die postmoderne Architektur etwa hat der vielzitierte Satz des mo-

Der eigentliche Weg des  Menschen 21



dernen Wiener Architekten Adolph Loos: „Ornament ist Verbrechen“, keiner-
lei bindende Kraft mehr; diese Baukunst spielt vielmehr ganz gewollt und un-
gezwungen mit Ornamenten und Zierraten vergangener Zeiten, also mit ioni-
schen Kapitellen, romanischen Rundbogen, Gründerzeiterkern usw. usf.: ähn-
lich die postmoderne Religiosität. Hier wie dort gilt: „Anything goes!“

(b) Grundzüge unserer religiösen Gegenwartskultur: eine Skizze
War der tonangebende „moderne Mensch“ mehr oder weniger dezidiert anti-
religiös eingestellt, so interessiert sich der postmoderne Zeitgenosse wieder
für Religion bzw. Religionen (denn der eigenen, gewöhnlich christlichen,
steht er oft immer noch „modern desinteressiert“ gegenüber), für allerlei
Kulte und diverse mystische Traditionen. Unser postmoderner Mensch hat
Sympathie für die verschiedenen „Angebote“, die seinem „Sinnbedürfnis“
entsprechen, um aus dem treffend so genannten „Supermarkt“ der Religio-
nen und pseudoreligiösen Erscheinungen jeweils das auszuwählen, was sie
oder ihn gerade persönlich „anspricht“. Symptomatisch dafür sind die reich
bestückten Regale in den Buchhandlungen, Abteilung „Religion und Esote-
rik“. Obwohl die hier angebotene Literatur von A wie „Astrologie“ bis Z wie
„Zarathustra“ durchaus in beachtlichen Mengen konsumiert oder zumindest
gekauft wird, lässt sich doch der Eindruck nicht vermeiden, dass auch die
Beschäftigung mit diesen „Heilslehren“ gewöhnlich sehr spielerisch bleibt.
Dauerhaftere oder sogar in das Leben und seinen oft hedonistischen Vollzug
einschneidende Konsequenzen werden kaum einmal bekannt. Und jeder, der
mit dieser so genannten neuen Aufgeschlossenheit für Religiosität rechnen
will, sollte sich dabei über den grundsätzlich etwas unernsten Charakter die-
ses Phänomens im Klaren sein. Seelsorge in unserer Zeit heißt somit zuerst:
an das gegenwärtig vielerorts neu erwachende religiöse Interesse anknüpfen,
dieses jedoch nach Kräften vertiefen. Vertiefung muss hier vor allem dreier-
lei bedeuten: 1. Ein Bewusstsein davon schaffen, dass Religion im Allgemei-
nen und die wahre Religion im Besonderen weit mehr ist als ein beliebig aus-
zuwählendes Steckenpferd bzw. noch etwas ganz anderes als ein Mittel unter
vielen zur Beruhigung der eigenen Psyche. 2. Sie ist auch mehr als die
atmosphärische Überhöhung bestimmter freier Tage, Feiertage und Famili-
enfeste, nämlich etwas, das, von ihrer genuinen Bedeutsamkeit her betrach-
tet, eigentlich unseren ganzen, täglichen Lebensvollzug ebenso tiefgreifend-
substanziell wie positiv beeinflussen sollte. 3. Die wahre Religion stellt, so
sollte sich ebenfalls ergeben, klare Forderungen, dient sie doch nicht in erster
Linie dem Zuwachs an persönlichem seelischen Wohlbefinden: vielmehr ist
sie, mit allen Konsequenzen, zugleich und sogar zuerst einmal Gottesdienst. 

Sigmund Bonk 22



5. Gott als Ziel der ganzheitlich-realistischen Seelsorge

Was bisher über die Seelsorge gesagt worden ist, nämlich im Wesentlichen
dies, dass sie auf eine dreifache Weise realistisch und ganzheitlich zu sein ha-
be, lässt sich, recht verstanden, auch mit einem Wort zusammenfassen: Sie
sollte menschlich sein. Denn sicherlich besagt realistische Seelsorge gerade
das: Sie bezieht sich auf den Menschen, wie er konkret ist, in seiner leib-seeli-
schen Einheit, in seiner unauflösbaren Verbindung mit menschlicher Gemein-
schaft und in seinem Eingesenktsein in eine bestimmte Zeit oder Epoche. Was
hier aber noch immer fehlt, ist nicht gerade eine Kleinigkeit, ist alles andere als
eine „quantité négligeable“: der Hinweis auf die ganz konkrete Verbundenheit
eines jeden Menschen mit Gott, seinem Schöpfer und Erlöser. Der Weg der
Seelsorge führt zu Gott oder er führt letztlich nirgendwo hin!

Der wahre Humanismus kann von der Sache, d. i. hier der Natur des Men-
schen, her nichts anderes sein als ein Humanismus mit Gott. Und in Wahrheit
lässt sich ja ohne Gott die besondere Würde des Menschen gar nicht begrün-
den. Ja, es ist sogar fragwürdig, ob dies im Tiefsten überhaupt ohne das spe-
zifisch christliche Dogma der Menschwerdung gelingen könnte. Der Huma-
nismus erweist sich so als abhängig vom Gottesglauben, weswegen keines-
falls von einem kontrapositionalen Verhältnis zwischen diesem Glauben und
dem Humanismus die Rede sein darf. Einschlussweise ergibt sich hier auch
dies: So sympathisch-bescheiden es auf den ersten Blick hin klingen mag,
wenn gegenwärtig so manche christliche Seelsorger sagen, sie wollten ein-
fach „als Mensch für Menschen“ da sein, so erweist ein näheres Hinsehen,
dass diese Aussage nicht nur zu kurz greift, sondern auch noch nicht einmal
in sich stimmig ist. Zu kurz greift sie, weil sie dem Verkündigungsauftrag des
Christen nicht voll gerecht wird. Und sie ist auch schon rein anthropologisch
besehen verfehlt, da der Seelsorger den ganzen Menschen nur dann erreicht,
wenn er auch die zu dessen Wesen gehörige Gottbezogenheit mit in den Blick
nimmt. Wie wiederum Blaise Pascal es in den „Pensées“ auf den Punkt ge-
bracht hat: „Der Mensch übersteigt unendlich den Menschen“. 

Somit ergibt sich abschließend aus all diesen Überlegungen: Der Weg der
Seelsorge kann nur über den konkreten (leib-seelisch verfassten, sozial be-
dingten und historisch-kulturell verorteten) Menschen führen und er kann zu-
gleich nur über und zu Gott führen, ohne irgendwo zuvor abgeschnitten werden
zu dürfen. Die Sorge für die menschliche Seele erweist sich damit als Sorge
darum, dass diese mit dem unendlichen Geist Gottes verbunden bleibt. Auf die-
se Weise ist Seelsorge Dienst an Gott und dem Menschen; nur so vermag See-
lsorge Gott zu gefallen und dabei zugleich dem Menschen zu seinem wahren
Glück zu verhelfen, welches nun eben (man mag dies noch so nachdrücklich
ignorieren oder bestreiten) zu einem geringeren Preis nicht zu haben ist.

Der eigentliche Weg des  Menschen 23




