
Der Prophet Elija: 
„Vater“ des monastischen Lebens
Marianne Schlosser, München

Der Prophet Elija, von dem im 1. Buch der Könige erzählt wird, gehört zu
den eindrücklichsten Gestalten der jüdisch-christlichen Tradition, und auch
im Islam genießt er besondere Verehrung1. Doch die reiche theologische und
ikonographische Tradition, die sich in der Zeit der Patristik und des Mittel-
alters an diese Person knüpfte, scheint aus dem christlichen Gedächtnis weit-
gehend geschwunden – sieht man einmal ab von der Spiritualität des Karme-
litenordens oder der ostkirchlichen Liturgie, welche den „heiligen und ruhm-
reichen Propheten Elias“ mit einem eigenen Gedenktag (20. Juli) ehrt: 

„Der Engel im Fleisch,
das Fundament der Propheten,
der zweite Vorläufer der Ankunft Christi,
der hochgeehrte Elias,
hat von oben die Gnade auf Elisäus herabkommen lassen,
Krankheiten zu heilen
und Aussätzige rein zu machen. 
Darum gewährt er allen, die ihn verehren, Heilung.“2

Elija ist ein Mensch des Geheimnisses. Seine Herkunft bleibt weitgehend im
Dunkeln – er heißt nur „der aus Tischbe in Gilead“ –, der Name des Vaters oder
des Stammes bleiben ungenannt. Er tritt auf, vom Geist des Herrn geführt
(1 Kg 18,12), ungerufen und ungebeten; und richtet seine Botschaft unbe-
stechlich aus. Seine Person steht ganz unter dem Anspruch, aber auch der Für-
sorge Gottes. Sein machtvolles Gebet vermag den Himmel zu verschließen und
zu öffnen, ja Tote zu erwecken. Die Entrückung im feurigen Wagen am Ende
seines irdischen Lebens besiegelt gewissermaßen noch einmal das Geheimnis
seiner Person, die ganz und gar zu Gottes Verfügung steht und stehen soll.

Bereits in der religiösen Überzeugung und dem Glaubensleben des Ju-
dentums nahm Elija einen außerordentlichen Platz ein3, so dass das Auftre-
1 Vgl. die Beiträge vonY. Moubarac und L. Massignon, in: Élie le prophète. Vol. II: Au Car-
mel. Dans le Judaisme et l’Islam. Paris-Brügge 1956, 256–290.
2 Troparion zum Gedenktag des heiligen Elias (Liturgikon, 1967, 952). Für den Hinweis dan-
ke ich herzlich Dr. Jurij Avvakumov. 
3 Die Rabbinen haben sich „mit E[lija] wie mit kaum einer anderen Prophetengestalt“ befasst:
K. Wessel, Elias, RAC IV, hier 1145. Zur rabbinischen Literatur und zu den Apokryphen:
Strack-Billerbeck, IV 764–798; sowie G. F. Willems, Quelques textes rabbiniques anciens à
propos du prophète Élie, in: Élie le prophète: Bible, tradition, iconographie. Leuven 1985,
91–116. 

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 24



Der Prophet Elija: „Vater“ des monastischen Lebens 25

ten Johannes des Täufers und Jesu selbst die Erinnerung an Elija, der wie-
derkommen sollte (Mal 3, 23f.), lebendig werden ließ. Denn Elija wird er-
wartet als Vorläufer oder Begleiter des Messias oder selbst als messianische
Gestalt. Über diese eschatologische Aufgabe hinaus gilt er jedoch als Helfer
aller Aufrechten, Fürbitter in unausweichlicher Not und ganz besonders als
Beistand im Sterben4. Noch heute kommt in der jüdischen Liturgie dem Pro-
pheten Elija eine besondere Stellung zu5. 

„Mit den Augen des Glaubens gesehen ist Elija ein Vorausbild des Herrn“

In der Theologie der Kirchenväter ist Elija schon aufgrund der neutesta-
mentlichen Texte, die auf ihn verweisen, ganz selbstverständlich präsent6.
Diese Verweise sind ja keineswegs marginal. Gerade an der Gestalt des Pro-
pheten Elija wird die Einheit der Heilsgeschichte bis zu ihrer Vollendung,
die Verwobenheit des Alten mit dem Neuen Bund in besonderer Weise sicht-
bar: Er ist mit Mose Zeuge der Verklärung (Mt 17,3f., Parr.), steht in beson-
derem Bezug zu Johannes dem Täufer, der „im Geist und in der Kraft des
Elija“ gekommen war (Lk 1,17; vgl. Mk 9,13; Mt 17,12f.; Joh 1,21), gilt als
Beispiel machtvollen Gebetes (Jak 5,27) und wird – auch wenn sein Name
nicht explizit genannt wird – als einer der „beiden Zeugen“ vor dem Endge-
richt erwartet (Offb 11,3–13). 

4 Vgl. Sir 48, 11: „Selig, wer dich sieht und stirbt, denn auch er wird leben“; und die Interpre-
tation des Schreies Jesu als: „Er ruft nach Elija“ (Mt 27,47).
5 Bei der Feier der Beschneidung wird ein eigener „Stuhl für Elija“ aufgestellt, der gewisser-
maßen als „Bote des Bundes“ (Mal 3,1) an der Berith-Feier teilnehmen soll. Im persönlichen
Gebet wird gewöhnlich nach der Prophetenlesung (Haphtara) in einem kurzen Gebet des Eli-
ja gedacht, ebenso beim Segen über das Brot (Birkath ha Mazon). Die eschatologische, mes-
sianische Erwartung, die sich mit dem Namen des Elija verbindet, wird bei zwei Anlässen
ganz besonders deutlich: Bei der „Trennung vom Schabbat“ (Havdala) am Samstagabend
wird beim Segen über das Feuer Elija genannt (Elija, „ein Mann wie Feuer“: Sir 48,1; Mal
3,2); der Schabbat, als Vorgeschmack der heilen Welt, ist zu Ende, es bleibt die Sehnsucht
nach der Vollendung. Noch sprechender bringen zwei Riten der Pessach-Feier die  Erwartung
zum Ausdruck, dass mit Elija der Messias und damit die endgültige Erlösung kommen möge:
Nach dem Brotsegen wird die Tür für Elija geöffnet; und nach den vier Bechern, welche die
vierfach von Gott bereits gewirkte Erlösung bezeichnen, wird vor dem großen Hallel ein fünf-
ter Becher eingeschenkt, der „Becher des Elija“, der nicht getrunken wird. Vgl. dazu v.a. A.
Guigui, Le prophète Élie dans la liturgie juive, in: Élie. Leuven 1985, 115–136.
6 Eine hervorragende Textsammlung (in französischer Fassung) bietet: E. Poirot, Le saint pro-
phète Élie d’après les Pères de l’Église. Abbaye de Bellefontaine, Bégrolles-en-Mauges
1992; dies. (Hrsg.), Les prophètes Élie et Élisée dans la littérature chrétienne ancienne, ebda.
1997; vgl. auch die ältere Sammlung von Aufsätzen: Élie le prophète, vol. I und II, Paris-
Brügge 1956, hierin besonders die Beiträge von G. Bardy, I, 131–158 (Elija bei den griechi-
schen Vätern), M. Hayek, I, 159–178 (bei den syrischen Vätern), P. Hervé de l’Incarnation, I,
179–207 (lateinische Tradition), B. Botte, I, 208–218 (Liturgie, Verehrung des Propheten)
und Th. Spasky, I, 219–232 (sein Kult im Osten).

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 25



Marianne Schlosser 26

Sehr früh wird die Entrückung des Propheten im feurigen Wagen auf Sarko-
phagen dargestellt, als Sinnbild der Überwindung des Todes7 und alttesta-
mentliches Vorausbild der Auferstehung und Himmelfahrt Christi. Die
typologische Gegenüberstellung von Christus und Elija wird aber auch hin-
sichtlich anderer Ereignisse und Taten beider entfaltet: Insbesondere gelten
Elija und die Witwe von Sarepta als Bild für Christus und die Kirche8, gera-
de insofern diese „aus den Heiden“ stammt: Der Gedanke ist zweifelsohne
von der Rede Jesu in der Synagoge von Nazareth inspiriert (Lk 4,25f.): „In
Israel gab es viele Witwen in den Tagen des Elija [...] Aber zu keiner von ih-
nen wurde Elija gesandt, nur zu einer Witwe in Sarepta bei Sidon.“ Auch die
Raben, von denen der Prophet am Bach Kerith ernährt wird, symbolisieren,
als ursprünglich unreine Tiere, die Heidenchristen. Die beiden Hölzer, wel-
che die Witwe aufliest – wie es in der Vulgata-Fassung heißt: „En, colligo
duo ligna!“ (1 Kg 17,12) –, lassen die Väter an das heilbringende Mysterium
des Kreuzes denken. 

Dass die Auferweckung des Lazarus in der Erweckung des Sohnes der
Witwe vorausgebildet war, leuchtet fast von selbst ein. Verborgener dagegen
ist die Analogie, die etwa Origenes, Gregor von Nyssa und Ambrosius zwi-
schen dem Karmel-Opfer Elijas und der Taufe erblicken: Die Opfergabe
wird zunächst dreimal mit Wasser übergossen, dann fällt das Feuer vom
Himmel; ebenso wird der Täufling dreimal mit Wasser übergossen bzw. ge-
taucht, auf dass der Hl. Geist über ihn komme. Die dreimalige Übergießung
des Opfers durch Elija, so Gregor von Nyssa9, verweist dabei voraus auf das
Bekenntnis zum Dreifaltigen Gott, das heißt, zum wahren Gottesglauben,
der vom Himmel bestätigt wird, und auch jetzt den Täufling von allem Hei-
dentum scheidet: „Elias bezeichnete durch jenes wunderbare Opfer das Sa-
krament der Taufe, das später kommen sollte, deutlich voraus. Feuer fiel auf
dreimal ausgegossenes Wasser herab, damit deutlich werde, dass dort, wo
geheiligtes Wasser ist, auch der Geist ist, der belebende, glühende, feurige
Geist ...“ Eben dieser Gedanke findet sich auch im griechischen Vorberei-
tungsgebet zur Epiphanie-Liturgie: „Du, der uns in Elias, dem Tesbiter,
durch das dreifache Ausgießen des Wassers die Dreifaltigkeit der Personen
der einen Gottheit geoffenbart hast...“10.
7 In diesem Zusammenhang ist auch eine Commendatio animae zu nennen, deren Text zwar
erst im 8. Jh. bezeugt, die aber wesentlich älter einzuschätzen ist: „Libera, Domine, animam
servi tui, sicut liberasti Eliam de morte communi“. 
8 Zum ersten Mal, wie es scheint, bei Cyprian, De opere et elemosyna 17, 65f.; dann bei
Chromatius von Aquileia, Sermo XXV nn. 4–6 (SC 164, 82–86) und Augustinus, Sermo XI, 2
(CCSL 41, 161–163); Quaest. ad Simpl. II, 5 (CCSL 44, 88f.).
9 Gregor von Nyssa, Predigt über die Taufe Christi (PG 46, 592 D), Teilübersetzung bei: J.
Daniélou, Liturgie und Bibel. Die Symbolik der Sakramente bei den Kirchenvätern. München
1963, 103–116, hier 110f.
10 Ebd., 110.

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 26



Die Typologie Elija-Christus wird in der mittelalterlichen Schriftausle-
gung übernommen, ja sie wird teilweise noch erweitert11. Ihren Nieder-
schlag finden diese Zuordnungen in der Ikonographie, in der sich die Prä-
senz alttestamentlicher Personen und Ereignisse im Glaubensleben unüber-
sehbar zeigt. In der sogenannten Heidelberger Armenbibel (ca. 2. Viertel
des 15. Jahrhunderts) erscheint Elija mehrmals12: mit der Witwe von Sarep-
ta zur Versinnbildung der Kreuztragung Jesu, Elija vor Isebel als Vorausbild
des Verhörs vor Pilatus, und auf dem feurigen Wagen als Vorausbild der
Himmelfahrt Christi. Das Karmel-Opfer versinnbildet die Sendung des Hl.
Geistes an Pfingsten. In der Bible moralisée13 (1. Hälfte 13. Jahrhundert)
finden fast alle Ereignisse des Elija-Zyklus ein Gegenstück in Ereignissen
des Lebens Christi oder der zeitgenössischen Kirche. Einige dieser Allego-

11 Z.B. bei Rupert von Deutz, De S. Trin. XXVI, in libr. Regum V (CCCM 22, 1414–1452).
12 Biblia pauperum: Die Bilderhandschrift des Codex Palatinus latinus 871 im Besitz der
Bibliotheca Apostolica Vaticana, Einf. und Komm. Chr. Wetzel. Stuttgart 1995.
13 Codex Vindobonensis 2554. Graz 1992, fol. 52–56v. 

Heilsspiegel. Die Bilder des mittelalterlichen Andachtsbuches Speculum humanae
salvationis [Hessische Landes- und Hochschulbibliothek, Darmstadt, Hs 2505].

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 27



Marianne Schlosser 28

rien nehmen sich dabei durchaus überraschend aus: Dass Elija durch die
Drohung Isebels zur Flucht getrieben wird, bedeute die menschliche Todes-
angst Christi (fol. 53v); das Gebet Elijas um Regen versinnbilde das Gebet
Christi für die Gläubigen um den Tau des Geistes; dass Elija bei seiner Ent-
rückung dem Elischa seinen Mantel zurücklässt, verweise darauf, dass
Christus seinen Gläubigen die Eucharistie zurückließ (fol. 56v). 

„Unser Vater Elija“: Elija als Typos des monastischen Lebens

Neben der christologischen Typologie wurde jedoch noch eine andere be-
deutsam, ja sie entfaltete vielleicht noch größere Wirksamkeit: Elija gilt als
alttestamentliches Urbild des monastischen Lebens14. „Monastisch“ sei hier
in seinem ursprünglichen Sinn verstanden, als „einsam mit Gott“, oder „für
Gott allein“. In Elija, dem geheimnisvollen Fremdling, ohne Haus und Fa-
milie, dem von Gott vollständig in Gehorsam genommenen und umgekehrt
von ihm mit besonderer Stärkung und Tröstung erfüllten Gottesmann, er-
kannten bereits die Wüstenväter diejenigen Eigenschaften, die den Mo-
nachus ausmachen. 

Dies ist zunächst und vor allem das zölibatäre Leben. Ob griechische, la-
teinische, syrische, armenische, koptische oder arabisch schreibende Auto-
ren: Alle heben einmütig die Hagneia-castitas (oder virginitas) dieses Pro-
pheten hervor. Nicht selten werden alle anderen Eigenschaften: die Armut,
das Fasten und die Schweigsamkeit, die kontemplative Gottesnähe und die
Wundertaten, ja ganz besonders seine Erhebung zum Himmel, in Verbin-
dung mit dieser jungfräulichen Einsamkeit des Herzens gesehen. 

Elija ist arm, und das zeigt sich nicht nur an seiner Kleidung, die, wenigs-
tens in einem gewissen Sinn, für das Mönchsgewand Pate stehen sollte15,
sondern auch in seiner Mittellosigkeit während der Dürre: Gott befiehlt
zunächst den Raben, ihn zu ernähren, dann einer fremden Frau, schließlich
stärkt er ihn durch einen Engel. Kein Wunder, dass der Umgang mit Engeln
ihn in den Augen der Väter als das Beispiel der vita angelica erscheinen
ließ, ja als einen „homo caelestis et angelus terrenus“. Seine Armut er-
scheint weniger als Verzicht auf das Vergängliche oder als asketische

14 E. Poirot, Élie, Archetype du moine. Bégrolles-en-Mauges, 1995. J. Leclercq, La vie par-
faite. Turnhout 1948, bes. 57–81.
15 Clemens von Rom, Cor 17,1; v.a. Cassian, Coll. XXI, 4 (SC 64, 78); Inst. I, 1, 2: „Die Hl.
Schrift bezeugt (Hebr 11, 37f.), dass die, die im Alten Bund die Grundlage für diese Lebens-
form geschaffen haben, Elija und Elischa, schon in solchem Kleid umhergezogen sind. Der
erste von ihnen (Elija) zeigte schon im Alten Bund die Blüte der Jungfräulichkeit und gab ein
Beispiel der Keuschheit und Enthaltsamkeit.“ (Übers. von K. S. Frank, Frühes Mönchtum im
Abendland, I, Zürich 1975, 119). Gregor von Nyssa, Virg. VI, 1 (SC 119, 338–344).

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 28



Der Prophet Elija: „Vater“ des monastischen Lebens 29

Selbstdisziplin. Seine Armut ist vielmehr Ausdruck völliger Übereignung
an Gott, eines Gott-Gehörens, dem von Gott her Fürsorge antwortet – ja so-
gar ein „Gehorsam Gottes“ gegenüber seinem Propheten. Das Gebet Elijas,
durch das er Feuer vom Himmel erbittet und Regen, und durch das er das to-
te Kind seiner Gastgeberin zum Leben erweckt, verdient sozusagen, dass
Gott „gehorcht“, weil der Prophet seinerseits ganz Gott gehorcht. Elija ist
derjenige, der nichts und niemanden hat als Gott. 

Damit wiederum ist der beherrschende Charakterzug dieses Propheten
verbunden: Eindeutigkeit, „Ganzheit“, Geradheit, Wahrhaftigkeit. Er redet
Gott gegenüber mit erstaunlichem Freimut (parrhesia), wie Johannes
Chrysostomus hervorhebt; aber er kündigt auch unnachsichtig der Tyrannei
das Gericht an, und angesichts der Gleichgültigkeit und zögerlichen Un-
schlüssigkeit des Volkes nimmt er kein Blatt vor den Mund: „Wie lange
wollt ihr noch hinken?“ Diese glutvolle Entschiedenheit (zelus), mit ganzem
Herzen und ganzer Kraft, kennzeichnet Elija, wie die „Sanftmut“ Mose und
der „Glaube“ Abraham. Nicht ohne Grund wählte der Karmeliten-Orden,
der Elija in besonderer Weise „Vater“ nennt, dieses Wort des Propheten zum
Wappenspruch: „Zelo zelatus sum pro Domino Deo exercituum“.

Die Ungeteiltheit der Person findet ihren Ausdruck auch in ihrem
grundsätzlichen Verhältnis zum Wort: Elija ist schweigsam, sogar gegenü-
ber seinem Jünger und Nachfolger Elischa erscheint er wortkarg und in sich
gekehrt – aber wenn er spricht, dann fallen seine Worte wie Feuer. 

Die Armut und das Schweigen Elijas werden von den Vätern also keines-
wegs nur als Vorbild äußerer Askese aufgefasst. Das gleiche gilt von seinem
Fasten16 und der Liebe zur Einsamkeit: Elija ist vielmehr ein Beispiel, wie
die Abkehr von der Welt, versinnbildet in seiner Flucht vor Isebel, die Un-
geteiltheit des Herzens hüten und die Vertrautheit mit Gott fördern kann:
wird er doch in der Wüste durch den Engel gestärkt und einer innigen Got-
teserfahrung am Horeb gewürdigt.

Dass Elija in die Wüste geht, scheint ja zunächst einmal nicht „freie Wahl“, sondern die
Konsequenz von Verfolgung, wie sie zum Schicksal jedes Propheten gehört: Er ergreift die
Flucht, weil ihm Isebel aus Rache nach dem Leben trachtet. Warum flieht ein Mann wie Eli-
ja, nach so vielen bestandenen Gefahren und soeben erfahrener Hilfe Gottes, vor den Dro-
hungen einer einzelnen Frau? Diese Frage beschäftigte die Väter und auch die mittelalterli-
chen Theologen nicht wenig. Freilich konnte man die Erlaubtheit einer Flucht bei Verfolgung
daraus ableiten. Doch das wäre noch nicht tief genug gedacht. „Elija ging eine Tagesreise

16 Vgl. dazu etwa: Ambrosius, De Elia et ieiunio, einer der wenigen Traktate, die Elija gewid-
met sind, und zwar als Vorbild des vierzigtägigen Fastens. Fasten aber ist bei Ambrosius nicht
eine äußerliche Enthaltung von Speise, sondern beinhaltet eine Entscheidung für die geistli-
chen Güter vor den leiblichen: III, 4 (CSEL 32, 414). Die Frucht des Fastens, wie auch der Fu-
ga saeculi, vgl. die gleichnamige Schrift des Ambrosius, VI, 3 (PL 14,  614), ist die kontemp-
lative Feinfühligkeit für Gottes Güter. So auch Hieronymus, Adv. Iovin. II, 15 (PL 23, 308).

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 29



Marianne Schlosser 30

weit in die Wüste hinein, dann setzte er sich unter einen Wacholderstrauch (Vg.: iuniperum)
und wünschte sich den Tod“ (1 Kg 19,4). Warum flieht er zuerst den Tod – und wünscht sich
dann zu sterben? Die Schwäche, die Elija angesichts der Drohungen Isebels erleidet, spiegelt
die Erschöpfung und das Verzagen17, das jeden Menschen anfallen kann, zumal angesichts of-
fenkundiger Übermacht des Gegners und keiner Aussicht auf ein Ende der Kämpfe. Eine psy-
chologisch sehr feinfühlige Interpretation gibt Johannes Chrysostomus in einem seiner Brie-
fe an die Diakonissin Olympias18. Die tapfere Frau war nach der Verbannung des Bischofs
und den damit verbundenen Angriffen gegen seine Gemeinde in eine offenbar lang andauern-
de, lähmende Traurigkeit gefallen. Um ihre Widerstandskraft zu wecken, stellt ihr Chryso-
stomus vor Augen, dass der Kampf gegen diese Niedergedrücktheit einer der schwersten
Kämpfe überhaupt ist: Selbst der Prophet Elija war vor Traurigkeit nicht gefeit und sie war
ihm ärger als der Tod, den er doch zunächst geflohen hatte: „Als ihn nämlich nur die Furcht
vor dem Tode ängstigte, tat er in begreiflicher Weise alles Mögliche, um ihm zu entrinnen. Als
sich aber die Traurigkeit bei ihm einstellte und sich ihm in ihrem wahren Lichte zeigte, indem
sie ihn erschöpfte, aufrieb, gleichsam mit ihren Zähnen zerfleischte und ihm unerträglich
ward, da erst sah er das Allerschwerste für leichter an als sie.“

Für Gregor den Großen offenbart sich in Elijas Mutlosigkeit angesichts
der anscheinend aussichtslosen Lage, in der der Prophet nur noch stöhnen
kann: „Ich bin nicht besser als meine Väter!“, eine Situation des geistlichen
und des monastischen Lebens schlechthin: Wie hoch auch ein Mensch durch
Gottes Gnade erhoben wird, das geistliche Wachstum bleibt mit der Erfah-
rung menschlicher Schwäche verknüpft19. Die Erkenntnis der eigenen Gren-
zen im geistlichen Kampf soll zum Vertrauen auf die Gnade Gottes führen.
Hat der Mönch am Beispiel Elijas begriffen, dass „kein Mensch stark ist aus
eigener Kraft“, dann kann er in aller Anfechtung und Trostlosigkeit Trost
und Hoffnung schöpfen, dass keineswegs alles verloren ist, sondern der
Kampf mit Gottes Hilfe bestanden werden wird – wie Elija von einem Engel
gestärkt wurde. 

Und noch ein weiterer geistlicher Sinn konnte in dieser Episode gelesen
werden: Was ist das denn für ein Tod, den sich jemand wünscht, weil er
Angst hat zu sterben? Elija flieht vor „Isebel“, und deren Name wird etymo-
logisch gedeutet als: „voller Eitelkeit“. In diesem Sinn ist die Flucht Elijas
Flucht vor dem „saeculum“, dem Treiben der gottwidrigen Welt, und inso-
fern wiederum Vorausbild des monastischen Lebens, das eine Art „Sterben“
bedeutet – aber ein Sterben, das gewählt wird, um am Leben zu bleiben. Die-
se „Flucht“ ist nicht nur eine Abkehr vom Nichtigen, sie wurzelt viel tiefer
in einer Hinkehr – der Sehnsucht nach Wahrheit und Ungeteiltheit, nach
Einsamkeit mit Gott, wie sie Johannes Cassian beschreibt: „Manche näm-

17 In einem Glasfenster der Mainzer Stephanskirche hat Marc Chagall den Propheten gerade
in dieser Situation dargestellt. 
18 Brief III, 4 f.: Ausgewählte Schriften des hl. Chrysostomus, Bd. III. Übers. von M. Schmitz.
Kempten 1879, 516–519.
19 Gregor d. Gr., Mor.XIX, 6, 10 (CCSL 143A, 962f). 

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 30



Der Prophet Elija: „Vater“ des monastischen Lebens 31

lich richten ihr ganzes Streben auf die Geheimnisse der Wüste und die Rein-
heit des Herzens, wie wir es für die Vergangenheit von Elija und Elischa wis-
sen, in der Gegenwart aber vom heiligen Antonius und anderen, die sich
dem gleichen Vorhaben verschrieben: Sie hingen in innigster Vertrautheit
Gott an, durch das Schweigen in Einsamkeit“20.

Die äußere Einsamkeit ist das Hilfsmittel zur Herzensreinheit und diese
wiederum die Disposition für die Kontemplation. Elija gilt nicht nur als der
machtvolle Fürbitter – auch dies ein Auftrag des mönchischen Lebens –,
sondern als der mit Gott vertraute Beter, der sich stets vor dem Angesicht
Gottes weiß. In jenem ersten Satz, mit dem Elija sein Wirken beginnt: „Gott,
vor dessen Angesicht ich heute stehe...“, sah bereits Antonius d. Gr. den
Hinweis auf das immerwährende Gebet, das Leben und Atmen in Gottes Ge-
genwart21. 

Überraschend selten allerdings – und relativ spät (5./6. Jh.) – äußern sich
die Väter zur Theophanie am Horeb. Eine besonders schöne und tiefe Aus-
legung gibt aber Gregor d. Gr., wenn er in den berühmten Homilien zu Eze-
chiel und ähnlich in den Moralia in Job jenes „Stehen des Elija am Eingang
der Höhle“ deutet: „Im Eingang stehen“ heißt soviel wie „an der Grenze ste-
hen“, bereit und willens, sich selbst zu verlassen, in der Sehnsucht nach
Gott: „Wenn wir beginnen, ein klein wenig Gotteserkenntnis aufzunehmen,
dann stehen wir gleichsam schon im Eingang unserer Höhle. Und weil wir
nicht weiter, nicht vollkommen vorwärts schreiten können, so lechzen wir
doch nach der Erkenntnis der Wahrheit – und wir erhaschen schon etwas
vom Hauch der Freiheit (iam aliquid de libertatis aura captamus)...“22. 

Obwohl es für das Mönchsleben noch andere alttestamentliche Vorbilder
gibt – etwa Mose, David und auch Abraham23 –, so kommt doch Elija ein be-
sonderer Rang zu: Antonios d. Gr. wird ausdrücklich als „Nachahmer des
Elija“ gepriesen24, und empfiehlt selbst in einer geistlichen Auslegung das
Karmel-Opfer als Spiegelbild des monastischen Lebens25: „Nehmt den Leib,
mit dem ihr bekleidet seid, und macht ihn zu einem Altar! Legt all euren

20 Cassian, Coll. XIV, 4 (SC 54, 185). 
21 Vita Ant.; PG 26, 854B. Weitere Beispiele POIROT, Archetype, 79–81.
22 Mor. V, 36, 66 (CCSL 143, 264–266, hier 266); Hom. In Ez. II, 1, 17f. 
23 Apophthegmata: Nisteroos 2 (Weisung der Väter, übers. von B. Miller, n. 557): „Abraham
war gastfreundlich (...) Elija liebte die Herzensruhe (...), David war demütig ...“.
24 „Indem du in deiner Lebensweise nachahmtest den Eifer des Elija, und auf seinen geraden
Wegen nachfolgtest dem Täufer, begründetest du, Vater Antonios, die Wohnstatt in der Wüs-
te, und festigtest den Erdkreis durch deine Gebete“: aus dem Offizium zum Antoniosfest, in:
Antonios d. Gr., Stern der Wüste. Ausgew., übers. und vorgestellt von H. Hanakam.  Freiburg
1989, 73. Vgl. Vita Antonii (PG 26, 854 B): Antonius wollte Elija wie einen „Spiegel“, als
normatives Vorbild, für sein eigenes Leben nehmen; er gedachte häufig jenes Wortes „Gott,
vor dessen Angesicht ich heute stehe“.
25 Brief IV (nach der georg. Zählung), übers. von H. Hanakam (s. vorherige Anm.) 135.

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 31



Marianne Schlosser 32

Eigensinn darauf ab, und lasst im Angesicht Gottes ab von allen sündhaften
Gedanken. Erhebt die Hände eures Herzens zu Gott (Ps 134,2) und bittet
ihn, euch jenes unsichtbare und erhabene Feuer zu schicken, dass es vom
Himmel falle und den Altar und alles darauf verzehre. Und alle Priester des
Baal und alle Machenschaften der Feinde sollen sich fürchten und fliehen
vor euch, wie damals vor dem Propheten Elija. Dann werdet ihr schließlich
eine Wolke wie eines Menschen Spur auf dem Meere kommen und einen geis-
tigen Regen mit sich bringen sehen, nämlich die Tröstung durch den Tröster
Geist.“

Nilos nennt Elija den „Anführer auf dem Übungsplatz allen geistlichen
Lebens“26, Cassian bezeichnet ihn als alttestamentlichen Vorläufer mo-
nastisch-eremitischen Lebens, Ambrosius und Hieronymus sprechen von
ihm als „Stammvater“: „Unser Erster und Fürst ist Elija, auch Elischa, un-
sere Führer sind die Söhne der Propheten, die auf dem freien Feld und in der
Einsamkeit hausten und sich Hütten bauten nahe den Wassern des Jor-
dan“27.

Elija in der Tradition der Orden

Dass trotz dieser Äußerungen klassischer Autoren wie Hieronymus oder
Cassian, welche in die „Lehrbücher“ eingingen, dennoch die Elija-Typolo-
gie im lateinischen Mittelalter zunächst nicht die gleiche Breitenwirkung er-
langte wie im frühen östlichen Mönchtum, dürfte vor allem auf zwei Grün-
de zurückzuführen sein. 

Während im Osten Elija schon früh besondere Verehrung entgegengebracht
wurde28, war die lateinische Kirche eher zurückhaltend in der Verehrung alt-
testamentlicher Heiliger. Eine breitere öffentliche Verehrung des Propheten
kam erst mit dem Orden der Karmeliten auf, und selbst hier entstammen die
Formulare für die Liturgie des Festtages einer relativ späten Zeit (1551).

26 Ep. 181 (PG 79, 152 C), wörtlich „aller Askese Anführer“, wobei „askesis“ mehr bedeutet
als das deutsche Äquivalent. Gemeint ist die Einübung in die Herzensreinheit, die wiederum
Voraussetzung der kontemplativen Erkenntnis ist. 
27 Hieronymus, Ep. 58, 5 (CSEL 54, 534). 
28 Die Pilgerin Egeria (um 380) berichtet von den Stätten des „sanctus Elias“: Itinerarium 16,
2 (FC 20, 186f.): am Bach Kerith gebe es eine Eremitage; und am Berg Horeb eine Elija-Kir-
che, Itinerarium 4 (FC 20, 132f.). Auch im Itinerarium Burdigalense werden mehrere Kult-
orte genannt: B. Botte, in: Élie 1956, I, 210. Die Gesänge zum Fest (heute am gleichen Tag
wie im Karmel-Orden: 20. Juli) werden zum großen Teil Johannes Damascenus zugeschrie-
ben, zahlreiche Hymnen über Elija verfasste Ephraem der Syrer. Im 9. Jahrhundert, unter Ba-
silios I., erreichte die Verehrung einen Höhepunkt: allein in Konstantinopel wurden dem Pro-
pheten drei Kirchen geweiht. S. dazu auch LCI 6, 118–121 (J. Boberg); The Oxford Dictio-
nary of Byzantium I (1991) 687f.

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 32



Der Prophet Elija: „Vater“ des monastischen Lebens 33

Zum zweiten stand die Persönlichkeit des Elija für eine ganz bestimmte
Ausprägung des monastischen Lebens. Obwohl man in ihm gewissermaßen
alle wesentlichen Elemente des gottgeweihten Lebens finden kann (Keusch-
heit, Armut, Gehorsam gegen Gott, Askese, Verkündigung, geistliche Vater-
schaft, Kontemplation), sind unverkennbar einzelne Züge dominant: dieje-
nigen der eremitischen Lebensform, d.h. Bußgesinnung und Herzensrein-
heit, die einzig Gott als Zuschauer und Richter hat. Sehr deutlich kommt
dies unter anderem in der Vita Pauli des Hieronymus zum Ausdruck: Elija
ist der alttestamentliche Vater der Anachoreten. Der Stellenwert der Elija-
Typologie scheint sich daher nach dem Gewicht des eremitischen Elementes
in der Spiritualität des jeweiligen Ordens zu bemessen. Weder bei Basilius,
der das zönobitische Leben dem eremitischen vorzieht, noch in der Augusti-
nus-Regel, welche die brüderliche Caritas zum Mittelpunkt hat, oder auch
der Benedikt-Regel mit der Betonung der gemeinschaftlichen Vollzüge und
der Gastfreundschaft29, spielt Elija die gleiche Rolle wie etwa bei den Wüs-
tenvätern oder im Karmel30.

„Vater“ des Karmel

Die erste Quelle der Spiritualität des Karmel, die sogenannte Albert-Regel,
nennt zwar den Propheten nicht mit Namen, verweist aber auf den Wohnsitz
der Eremiten-Gemeinschaft am Karmel: „ad fontem“. Jakob von Vitry prä-
zisiert diese Angabe als „die Quelle des Elija“31 und bescheinigt den dort le-
benden Eremiten, sie hätten keinen eigentlichen Gründer, sondern lebten
nach dem Modell des Einsiedlers (vir solitarius) Elija. In der Rubrica prima
zu den Konstitutionen des Ordens (1281) ist von der „filiatio Eliana“ die Re-
de, und zu Anfang des 14. Jahrhunderts formuliert der kleine Traktat: Qua-
liter et quomodo et quo tempore Ordo B. Mariae de M. Carmelo sumpsit
exordium (1300–1320) die Überzeugung von einer ununterbrochenen Suk-
zession eremitisch-monastischen Lebens auf dem Karmel. Ausgearbeitet
und mit der marianischen Spiritualität des Karmel verknüpft wurde dieser

29 Die Gestalt des Elija spiegelt sich zwar auch in Benedikt (der zunächst als Einsiedler leb-
te!), doch im übrigen dominiert in Gregors Dialogi II Elischa als Typos Benedikts; denn die-
ser scharte „die Prophetenjünger“ um sich, gewissermaßen die erste Mönchsgemeinde des
Alten Testaments. 
30 Die Neigung herausragender Persönlichkeiten des Karmel zum eremitischen Leben ist be-
kannt: Johannes vom Kreuz und Antonio de Jesus neigten den Kartäusern zu; und Teresa
wollte, dass ihre Schwestern „nicht nur Nonnen, sondern Einsiedlerinnen“ seien: Weg der
Vollkommenheit 13,6. 
31 Historia orientalis, zit.nach: C. Peters, Élie et l’idéal monastique, DSp IV/1, 567–572, hier
571.

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 33



Marianne Schlosser 34

Gedanke vor allem von Johannes Baconthorpe (2. Viertel des 14. Jahrhun-
derts), Johannes von Chemineto und Richard Fitzralph32. 

„Elijanische“ Spiritualität spiegelt vor allem das „Buch der ersten Mönche“ (De institutio-
ne primorum monachorum)33, ein grundlegendes Werk für die Geistigkeit des Karmel seit
dem 14. Jahrhundert. Als seinen Verfasser geben die ersten Zeilen des Textes „Johannes, den
44. Bischof von Jerusalem“ an, das heißt, die Abfassung wird ins 5. Jahrhundert datiert. Ob-
wohl diese Herkunft nicht mehr aufrecht erhalten wird – als evtl. Verfasser gilt heute Philip-
pus Riboti, in dessen Sammlung karmelitanischer Quellen der Text zuerst auftaucht (um
1370/80) – so kann man doch sagen, dass die in dem Büchlein gegebenen Ratschläge die Spi-
ritualität der Wüstenväter atmen. Die eremitisch-kontemplative Dimension wäre demnach
gerade zu einer Zeit hervorgehoben worden, in der der Karmel bereits zu den „Bettelorden“
zählte. Das Charakteristikum des Textes besteht darin, die Berufungsgeschichte des Elija al-
legorisch auszudeuten im Hinblick auf das Leben des Mönches. Wenn Gott zu Elija spricht:
„Geh, wende dich gen Osten (recede hinc, et vade contra orientem, 1Kg 17,3 Vg)“, so wird
damit der Mönch aufgefordert, „wegzugehen von hier“, sich abzulösen (vgl. Mk 4,19), „ge-
gen“ seine Begierden, gegen Hochmut, Streitlust, Rachsucht „vorzugehen“. Er soll sich „jen-
seits des Jordan“ niederlassen, das heißt: sich abscheiden von Schuld, um zur Herzensreinheit
zu gelangen. Der Bach „Kerith“ (Carith) wird etymologisch nicht nur als „Trennung“ gedeu-
tet, sondern als Anklang an „caritas“: Der Mönch soll sich am Bach Caritas „verbergen“ und
aus diesem Bach „trinken“. Die wahre, reine Liebe ist das Ziel und die Grundlage aller Aske-
se, diese Liebe lässt Gott verkosten. 

Vorbild eremitischer Lebensweise

In der Tat ist der Karmel der einzige Orden, der den Propheten Elija „Vater“
nennt und traditionell seine Ursprünge so ausdrücklich im Alten Testament
verankert. Das heißt aber nicht, dass Elija im lateinischen Mittelalter vor der
Einpflanzung des Karmel-Ordens – und außerhalb seiner – in der Spiritua-
lität des Ordenslebens überhaupt keine Rolle gespielt hätte34. Wie zu erwar-
ten, beziehen sich zunächst vor allem eremitische oder halberemitische Le-
bensformen auf Elija als Vorbild, darunter die Kamaldulenser und die
Kartäuser, wobei auch hier verschiedene Akzente zu erkennen sind: Die
Kamaldulenser schätzten Elija als Vorbild für die strenge Einsamkeit, das
Fasten und die Heiligkeit des Lebens35. Die Kartäuser dagegen sahen in ihm
denjenigen, dem in der Einsamkeit, welche die beste Voraussetzung für die

32 S. dazu R. Hendriks, La succession héréditaire (1280–1451), in: Élie le prophète II. Paris,
Brügge 1956, 34–81 (zahlreiche Quellentexte).
33 Eine deutsche Übersetzung des hier wichtigsten I. Teiles liegt vor: Buch der ersten Mönche.
Eingeführt von C. Lapauw, übers. von H. Geßl. München 1980.
34 Man könnte diesen Eindruck bekommen, wenn etwa im DSp – das seinen Schwerpunkt ei-
gentlich auf das Mittelalter setzt – auf den Abschnitt: Patristik, unvermittelt der Karmel folgt.
Auch laut LexMA nahm erst im 13. Jh. die Bedeutung des Elija einen Aufschwung. 
35 Rodulfus (1080–85), Liber Heremiticae Regulae, 2; 40. Petrus Damiani, Opusc. XV, 2 (PL
145, 337D); Opusc. XXVIII, prol. (145, 512).

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 34



Der Prophet Elija: „Vater“ des monastischen Lebens 35

Begegnung mit Gott ist, die innige Gotteserfahrung zuteil wird36. In beiden
Orden ist jedoch Elija nicht das einzige Vorbild, nicht einmal das alle ande-
ren (Mose, Jeremia, Maria) überragende Beispiel. 

Prophetische Kontemplation: Rupert von Deutz

Eine besondere Neigung zu Elija scheint jedoch der Benediktiner Rupert
von Deutz (1076-1129/30) gefasst zu haben. Elija ist bei ihm, ganz klas-
sisch, Urbild des mönchischen Lebens. Bei ihm findet man auch bereits ei-
ne die Spiritualität des Karmel vorwegnehmende Verknüpfung von Maria
und Elija37. Vor allem aber ist Elija für Rupert – dessen Leben, wie er selbst
bezeugt, von eindrücklichen mystischen Erfahrungen geprägt war38 –, der
große Kontemplative; sichtbar wird dies in der Gotteserfahrung am Horeb.
Doch wird nach Ruperts Auslegung in dieser Erzählung weit mehr beschrie-
ben als ein individuelles mystisches Geschehen. Es handelt sich vielmehr
um eine prophetische Enthüllung der künftigen Heilsgeschichte: Gott wird
sein Volk heimsuchen, Sturm, Erdbeben und Feuer werden ihm vorausgehen
– aber er selbst wird „in einem zarten Hauch“ sein. Der „Sturm“ wird von
Rupert gedeutet als der Untergang des Nordreiches Israel, das „Erdbeben“
als die Deportation Judas, das Feuer als die Zerstörung Jerusalems. Der
wirkliche adventus Domini aber, nämlich die Inkarnation des Sohnes, ge-
schieht leise und verborgen durch den Hauch des Heiligen Geistes, den je-
ner „sibilus aurae tenuis“ vorausbildete39.

Elija als Vorläufer der zweiten Ankunft Christi: Joachim von Fiore

Während bei Bernhard von Clairvaux Elija zwar des öfteren erwähnt wird,
aber als Typos des monastischen Lebens keine außergewöhnliche Rolle
spielt40, erhielt er in der Theologie eines anderen Zisterziensers ganz beson-
deres Gewicht: Joachim von Fiore († 1202) verbindet die eschatologische

36 Guigo I, Constitutiones 80, 6 (SC 313, 290); Vorrede zu den Statuten der Kartäuser, n. 5; n.
8. Zum Vergleich zwischen Kamaldulensern und Kartäusern: B. Rieder, Deus locum dabit.
Studien zur Theologie des Kartäuserpriors Guigo I. (1083–1136). Paderborn 1997, 153, 155f.
37 In Cant. III, 4, 1–6 (CCCM 26, 71f.) Zugleich parallelisiert Rupert die Flucht Elijas in die
Wüste mit der Flucht der hl. Familie nach Ägypten.
38 Vgl. das autobiographische Kapitel in De gloria et honore filii hominis super Matth. XII
(CCCM 29, 363–396).
39 De S. Trin. XXVI, In libr. Reg. V, 11f. (CCCM 22, 1424f.). 
40 Wenngleich das monastische Leben von Bernhard sehr wohl als „vita prophetica“ aufge-
fasst wird: Sermo de div. 37,6 (= Sermo 3 in labore messis); vgl. dazu M. Schlosser, Lucerna
in caliginoso loco. Aspekte des Prophetie-Begriffes in der scholastischen Theologie. Pader-
born 2000, 234f. 

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 35



Marianne Schlosser 36

Rolle des einst zum Himmel entrückten Propheten, der als Vorläufer der
Zweiten Ankunft Christi wiederkommen soll, mit seinem Vorbildcharakter
für die monastische Spiritualität. Das heißt, Elija ist Prototyp des für die
letzten Zeiten zu erwartenden Ordens und damit eine Schlüsselfigur im
Werk Joachims41. 

Wie die gesamte Tradition sah Joachim in Elija das Pendant zu Johannes
dem Täufer, dem Vorläufer der Ersten Ankunft Christi. Zugleich aber mar-
kiert in seiner Auslegung das zweite Auftreten Elijas den Übergang vom II.
zum III. Status der Heilsgeschichte, das ganz besonders vom Wirken des Hl.
Geistes gekennzeichnet sein sollte. Bereits zu Beginn der Expositio in Apo-
calypsin entfaltet Joachim einen Vergleich zwischen Johannes d. Täufer und
dem wiederkommenden Elija42: Johannes entspricht dem „Wasser“ (Taufe),
Elija dem „Feuer“ (Gericht), Johannes ist Vertreter der vita activa, die „ab-
nehmen muss“, Elija verkörpert die vita contemplativa, die „nicht genom-
men wird“. Im Täufer sind die Prediger des Wortes Gottes versinnbildet,
welche die Wasser der Weisheit verströmen, in Elija „eine andere Schar von
Lehrern“ (alia doctorum turba), die das Begonnene „im Feuer des Hl. Geis-
tes vollenden“43. 

Schon in der vor-joachimschen Auslegung der Apokalypse wurden die beiden Zeugen aus
Offb 11, 3-13, die in der Regel als Elija und Henoch identifiziert werden, als „Prediger“ ge-
deutet, und zwar nicht nur als zwei individuelle Personen, sondern als „Orden von Predigern“
oder „die heilige Kirche in ihren Predigern“. Bei Joachim sind es zwei Orden, welche durch
die beiden Zeugen Elija und Mose repräsentiert werden: „geistliche Männer von Gott ge-
sandt, die dem Mose und Elija ähnlich sind, um den Menschen die Worte des Lebens zu pre-
digen ... oder doch sicher zwei Orden Gerechter, die durch diese beiden Personen bezeichnet
werden“44. Mose, als Angehöriger des Stammes Levi und als Hirte,  steht für den ordo cleri-
corum, Elija als Einsiedler (solitarius) für den ordo monachorum. Joachim versteht hier ordo
nicht nur als „Stand“, sondern als „Orden“. Der Mose-Orden ist offenbar ein Mönchsorden,

41 Der Akzent Joachims kann hier nur sehr kurz skizziert werden, etwas ausführlicher zu Joa-
chims Konzeption in der Expositio in Apocalypsin, sowie De vita S. Benedicti: M. Schlosser,
Princeps noster Elias, in: Edith-Stein-Jahrbuch 8 (2002). Grundsätzlich muss man sagen: Es
ist nicht ganz klar, wie Joachim sich die End-Zeit vorgestellt hat (M. Reeves, The Influence of
Prophecy in the Later Middle Ages. Notre Dame 1993, 145f.), da er nicht selten einen begon-
nenen Gedankengang nicht zu Ende führt. Auch lassen sich nicht alle seine Aussagen, Zuord-
nungen etc. zur Deckung bringen, weil Joachim in Konstellationen denkt: Z.B. entspricht das
Verhältnis von Sohn und Hl. Geist einmal der Zuordnung Elija – Elischa, dann aber der Kon-
stellation Johannes d. Täufer – Elija, oder Mose – Elija. Zuweilen nimmt Joachim auch in-
nerhalb eines Werkes Modifizierungen und Ergänzungen vor, ohne dadurch entstehende
Brüche zu glätten.
42 Expositio in Apocalypsin 2,1 [54v–58r].
43 ebda. [55r]; ähnlich: Enchiridion in Apc. Rd. E. K. Burger. Toronto, 1986, 44, zz.
1138–1165; auch Vita S. Benedicti 68.
44 „vel certe duo ordines iustorum, qui designantur per illos“: Expos. [147rb]

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 36



Der Prophet Elija: „Vater“ des monastischen Lebens 37

der predigt, der Elija-Orden ein Eremitenorden, der aber ebenfalls predigt. Die einen sind
eher mild – wie Regen – die anderen gleichen dem Feuer. Beide Orden bereiten den Übergang
zum III. Status vor. 

Freilich, das größte Interesse scheint der Abt von Fiore letztlich an Elija und dem durch ihn
repräsentierten Orden zu haben: Nur von Elija sei schließlich namentlich gesagt, dass er kom-
men müsse45: „Ein Orden wird sich erheben, der neu erscheint, es aber nicht ist. Schwarz das
Gewand, gegürtet; sie werden wachsen und ihr Ruhm wird sich verbreiten. Sie werden den
Glauben verkündigen und ihn verteidigen, im Geist des Elija, bis in die letzten Tage der Welt
(usque ad consumptionem mundi). Das wird ein Orden von Eremiten sein, die dem Leben der
Engel nacheifern. Ihr Leben wird wie ein Feuerbrand sein, vor Liebe und Eifer für Gott, um
alles Dorngestrüpp zu verbrennen...“46 Dieser und ähnliche Texte waren für manche Mitglie-
der von Ordensgemeinschaften, der Dominikaner und Franziskaner, auch der Augustinerere-
miten und sogar für manche Jesuiten Ansatzpunkt, im eigenen Orden die angekündigten viri
spirituales, den Orden des Elija, zu erblicken47. 

Kontemplation und „Eifer für die Seelen“: Franziskaner und Dominikaner

Franziskus und Dominikus traten kurz nach dem Tod Joachims ins Licht der
kirchlichen Öffentlichkeit, und die von ihnen gegründeten Orden schienen
die Erwartungen Joachims in der Tat zu erfüllen. Das heißt nicht, dass die
Bettelorden sich aufgrund der Prophezeiungen des kalabresischen Abtes
konstituierten – ein direkter Einfluss auf die Ordensgründer ist nicht nach-
weisbar –, sondern vielmehr, dass dessen Diagnose der pastoralen Notwen-
digkeiten richtig gewesen war: die Verbindung von Predigttätigkeit und
Kontemplation. Beiden Orden war die eigene Bedeutung in der kirchenge-
schichtlichen Stunde bewusst. Der Brief der beiden Generaloberen Johan-
nes von Parma und Humbert von Romans aus dem Jahr 1255 legt davon ein
beredtes Zeugnis ab48. 

Die Bettelorden sehen in Elija zum einen die asketisch-kontemplative Di-
mension, die ihrer eigenen Spiritualität keineswegs fremd ist: Dominikus
hegte besondere Wertschätzung für die Tradition der Wüstenväter, wie auch
für die Einsiedler von Grandmont. Franziskus liebte das einsiedlerisch-kon-
templative Leben so sehr, dass es eines längeren Entscheidungsprozesses

45 Expos. [148ra]: „quia tertius iste status saeculi, qui futurus est in fine mundi, non in Henoch
aut in Moyse, sed tantum in Helya designatur. Et non tales erunt praedicatores illius temporis,
quales designati sunt in Henoch et Moyse, sed quales designati sunt in Helya.“ Dennoch
scheint Joachim diese Aussage auch wieder abzuschwächen: Wie der Sohn nie ohne den Hl.
Geist, und der Hl. Geist nicht am Sohn vorbei gesandt wird, so wird der erste Zeuge Christus
repräsentieren, der zweite den Hl. Geist: z.B. Vita Bened. 43.
46 Expos. [176 r].
47 M. Reeves, Prophecy, 260, 283–285. 
48 B. Humberti de Romanis Opera de Vita regulari. Ed. J. J. Berthier, Bd. II. Rom 1889,
494–500. Über das prophetische Selbstverständnis der Mendikanten: M. Schlosser, Lucerna
in caliginoso loco, 236–51.

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 37



Marianne Schlosser 38

bedurfte, bis er sich zu einer „vita mixta“ durchrang49. Zum zweiten galt ih-
nen Elija als das große Vorbild machtvollen Wortes: also der Verkündigung.
Die Glut der Kontemplation trägt das Feuer der apostolischen Verkündigung
– wie es die berühmte Formulierung ausdrückt: contemplata aliis tradere50;
und wer selbst ein „Leben in Buße“ (poenitentia) führt, wie Franziskus, der
ist es, der anderen angemessen „Umkehr“ predigt. Johannes der Täufer, so
schreibt Bonaventura51 ging vor seinem öffentlichen Auftreten in die Wüste,
und das gleiche habe Elija getan, bevor er Könige und Propheten salbte:
„Das lehrt alle Prediger, sich zuerst für die eigene Vollkommenheit Zeit zu
nehmen (vacare) und sich dann der Auferbauung anderer zu widmen.“ Auch
in den Augen des Thomas von Aquin ist Elija in besonderer Weise Vor-
Bild des Rätelebens (status perfectionis), ja man fühlt sich an die Existenz-
form eines Wanderpredigers erinnert, wenn man liest: Er sei arm gewesen,
so dass er von fremder Hand ernährt wurde, in Bedrängnis, weil er fliehen
musste, müde gearbeitet von körperlicher Anstrengung, er hatte kein eige-
nes Haus, sondern wanderte in Wüsteneien und in den Bergen umher, und er
weilte in Höhlen: dies sind Orte „apta ad contemplationem et poeniten-
tiam“52. 

Beide Ordensgründer, sowie andere herausragende Brüder der ersten Ge-
neration tragen bereits in den frühen Biographien die Züge des Propheten
Elija53, wobei der Anknüpfungspunkt in erster Linie das Feuer-Wesen dieses
Propheten zu sein scheint. „Feuer“ ist das Symbol für die glühende Liebe,
die sich als Gottesliebe im Gebet aufschwingt, und als Liebe zum Nächsten
sich in der Sorge um dessen Heil verzehrt.

Die „feurige“ Natur des hl. Dominikus kommt zum einen in seinen Predigten zum Vor-
schein: „Seine Worte brannten wie Feuer, denn er war gekommen im Geist und in der Kraft
des Elija“. Zum andern gleicht er in seinem machtvollen Gebet, das zuweilen Wunder wirkt,
dem Propheten. 

Ausdrückliche Parallelen zwischen Franziskus, der in der Taufe den Namen Johannes d.
Täufers erhalten hatte, und Elija zieht Bonaventura. Man ist gewiss nicht überrascht, Elija als

49 Dazu A. Boureau, Vitae fratrum vitae patrum. L’Ordre Dominicain  et le modèle des pères
du désert au XIIIe siècle, in :  MEFRM 99 (1987,1), 79–100. Die eremitischen Elemente in der
ersten Generation der Minderbrüder bezeugt nicht nur Franziskus‘ Regel für die Einsiedelei-
en, sondern auch eine Gestalt wie Ägidius von Assisi. Die eremitische Dimension machte sich
in verschiedenen Abspaltungen und Reformansätzen durch die Jahrhunderte hindurch immer
wieder geltend.; dazu B. Mertens, „In eremi vastitate resedit“. FS 74 (1992), 285–374.
50 Thomas von Aquin, Sth II II 188, 6.
51 In Ev. Luc. 2,80 n.144 (Opera omnia VII, 43b).
52 Thomas, In Hebr. 11, l. 8 n. 650: „carebant divitiis, in quo figurabant statum perfectionis
Novi Testamenti (...) Et hoc fuit specialiter de Elia, ....“
53 Reginald von Orléans wird der „neue Elija“ genannt: Jordan von Sachsen, Libellus n. 58. Zu
Dominikus: Petrus Ferrandi, Legenda, cap. 2. 3. 15 (MOFPH XVI, 210f.; 219). Zu Franzis-
kus: Bonaventura Legenda maior Prol. n. 1 (Opera o. VIII, 504).

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 38



Der Prophet Elija: „Vater“ des monastischen Lebens 39

Vorbild des Gottvertrauens in der absoluten Armut vorgestellt zu finden54; doch als seine her-
vorstechende Eigenschaft hebt Bonaventura die innere Glut (ardor) und die „feurige Rede“55

heraus. Dies sei der Hauptgrund, warum auch Christus von den Leuten für Elija gehalten wor-
den sei, der von sich sagte: „Ich bin gekommen Feuer auf die Erde zu werfen“, Feuer der Lie-
be, der Gnade und der Gerechtigkeit56. Diese Glut Christi habe auch in Franziskus den Eifer
für die Wahrheit, Gerechtigkeit und Buße bewirkt. Eifer für die Seelen aber ist die Opferga-
be, die Gott am meisten gefällt57; diese Eigenschaft machte Franziskus zum zweiten Elija.
Zum Zeichen dafür erschien er mehreren Brüdern, die etwa eine Meile von ihm entfernt wa-
ren, „auf einem feurigen Wagen“58. Und schließlich versäumt Bonaventura nicht darauf hin-
zuweisen, dass Elija zwar Zeuge der Verklärung Christi ist, aber auch seines vorhergehenden
Leidens: Mose und Elija „sprachen mit ihm über sein Ende“ (Lk 9,31), in der Vulgata-Fas-
sung lautet dies: „dicebant excessum eius“. Von diesem „Übermaß an Demut, Armut,
Schmerz und Liebe“ Christi59 hat Franziskus wie kein zweiter in Wort und Leben Zeugnis ge-
geben. Wahrhaft „geistlicher Mensch“ (vir spiritualis) und Nachahmer des Elija war er gera-
de aufgrund seiner Nachfolge des armen gekreuzigten Christus. 

Wenn Franziskus oder Dominikus die Züge eines „zweiten Elija“ tragen,
dann nicht nur, weil Elija der Typos des Monachus schlechthin ist, sondern
weil er zugleich Typos Christi ist: Damit finden zwei Äste der Deutung, die
bei Joachim von Fiore allzu sehr auseinander streben, wieder zusammen. 

Weil Elija das Herz des „monastischen“, gottgeweihten Lebens verkör-
pert, nämlich ganz vom Eifer für Gott ergriffen zu sein, darum konnte er
zum Vorbild verschiedener Formen des Ordenslebens werden. Der einsame
Prophet wurde Vater vieler Kinder. 

54 So etwa in den QD De perf. ev. q.2 a.2 c. (V, 130a). Als Vorbild des Fastens (in Anschluss
an Ambrosius): Apol. paup. VI, 18 (VIII, 271).
55 Bonaventura, In Ev. Io. 10 n. 57, q.4 ad 1 (VI, 394b); vgl. In Ev. Luc. 9, 33 n.61 (VII 236a);
1,17 n.28 (17ab). Ebenso Thomas, Sup. Matth. 16 l. 2 n.1371: „potestas sermonis et virtus
praedicationis“. 
56 In Ev. Luc. 12,49 n. 70 (VII, 331a)
57 Coll. zur 2. Franziskus-Predigt (IX, 581a): Bonaventura führt das Zitat aus Gregor d. Gr.
(Hom. In Ez. I, 12, 30) fort: „Um dieses Eifers willen stieg Christus auf die Erde herab und er-
duldete viele schwere Leiden. Um dieses Eifers willen wurden Henoch und Elias ins Paradies
entrückt. (...) Auch der hl. Franziskus wurde wegen seines Eifers entrückt und erhöht.“ 
58 Leg. mai. IV, 4 (VIII, 513b–514a).
59 In Ev. Luc. 9,30f., n. 54 (VII, 234a). 

24-39  22.11.2002 22:16 Uhr  Seite 39


