Asthetik der Existenz als Spiritualitiit

Toni Tholen, Goldbach

In Reaktion auf die zunehmende Erosion geistiger und geistlicher Gehalte in
den westlichen Gesellschaften werden seit geraumer Zeit die Stimmen von
Intellektuellen verschiedener Disziplinen lauter, die eine Riickbesinnung auf
die spirituellen Traditionen unserer Kultur und deren zeitgemédBe Aktualisie-
rung fordern. Dies soll jedoch nicht ausschlieBlich in Theologie und Kirche
erfolgen, sondern erwartet wird vor allem ein fachiibergreifendes und die
Ficher wieder einander anndherndes Gespriach. Dabei bieten sich insbeson-
dere die Philosophie und die dsthetischen Disziplinen als Gespriachspartner
an.! Diese tun sich allerdings auf Grund ihrer jahrzehntelangen Enthaltung in
Bezug auf spirituelle Textdeutung bislang schwer, Wege fiir einen neuen Dia-
log zwischen der Philosophie, den Kunstwissenschaften und den spirituellen
Quellen der antiken und christlichen Tradition zu bahnen. Die folgenden
Uberlegungen sollen zum wiinschenswerten Beginn eines solchen neuen
Dialogs beitragen. Sie beschrianken sich im Bereich der Kunst auf Zeugnisse
der modernen Literatur.

I. Asthetik der Existenz als spirituelle Lebenskunst bei Michel Foucault

Ich skizziere zunichst einen begrifflichen Rahmen, innerhalb dessen Texte
der modernen Literatur auf die Formen einer spirituellen Lebenskunst hin ge-
lesen werden konnen. Dabei rekurriere ich auf die spite Philosophie Michel
Foucaults. Dessen Arbeiten seit der Histoire de la sexualité (1976ff.) verfol-
gen das Ziel, in historischer Perspektive zu untersuchen, wie in den verschie-
denen Epochen der abendldndischen Kultur Wahrheit hergestellt wird, und
zwar vor allem in Zusammenhang mit den jeweiligen antiken, christlichen
und modernen Diskursen iiber den Korper. Der zweite und dritte Band der
Histoire de la sexualité und einige spite Vorlesungen sowie zahlreiche Inter-
views aus den beginnenden 80er Jahren beschiftigen sich mit der Erarbei-
tung einer Asthetik der Existenz. Die darin vorgetragenen fragmentarischen
Uberlegungen, zu deren systematischer Ausarbeitung dem Philosophen kei-

! So fordern nicht zufillig der Literaturwissenschaftler K.H. Bohrer (Das Ethische am Asthe-
tischen, in: Merkur 54 (2000), H.12, 1149-1162) und der Philosoph J. Habermas (Glaube und
Wissen, in: FAZ, 15.10.2001, 9) eine Besinnung auf die spirituelle Dimension der Texte der
Uberlieferung.



Asthetik der Existenz als Spiritualitcit 41

ne Zeit mehr blieb, sind fiir die hier interessierende Fragestellung von beson-
derer Relevanz. Wenn ich die Sorge um die Seele im Zwischenraum von
Ethik und Asthetik verorte, so orientiere ich mich an Foucaults Rekonstruk-
tionen der antiken, insbesondere stoischen Lehre und Praxis der epiméleia
heautoii, der cura sui.

1. Sorge um sich und um andere

Mit der Sorge um sich ist ein Biindel von Einstellungen und Praktiken ge-
meint, die Foucault im Kapitel Die Kultur seiner selber im dritten Band der
Histoire de la sexualité zusammengetragen hat.? Ohne sie hier alle zu nen-
nen, mochte ich einige wichtige herausgreifen. Der Sorge um sich geht es zu-
vorderst um die Gestaltung eines schonen und erfiillten Lebens ohne Bezug
auf eine Jenseitsvorstellung. Gegenstand der Bildung und Formung ist das
Individuum als Ganzes, d.h. in der Einheit von Korper, Seele und Geist. Das
zentrale Kriterium eines schonen und erfiillten Lebens ist die Freiheit. Diese
ist aber nicht als ein intellektuelles Postulat zu setzen oder als Idee zu
schauen, sondern sie muss téglich und ein Leben lang hergestellt werden. Da-
zu bedarf es einer Reihe von Praktiken. In Bezug auf den Korper wird zu
gewissen Formen der Enthaltsamkeit, der Askese geraten. Sie sind nicht kor-
perfeindlich, sondern dienen einem mafvollen Umgang mit den eigenen
Liisten. Wenn man priift, auf welche Gegenstinde des Begehrens man ver-
zichten kann, macht man sich von ihnen unabhingiger. In Bezug auf die See-
le geht es der Selbst-Sorge vor allem um das Erreichen eines moglichst lang
anhaltenden affektiven Zustands, fiir den sich bei Seneca die Ausdriicke gau-
dium und laetitia finden. Foucault resiimiert: ,,Diese Freude [...] ist ein Zu-
stand, der von keinerlei Stérung im Korper und in der Seele begleitet noch
gefolgt wird; ihn definiert, da nichts uns provoziert, was unabhingig von
uns und folglich unserer Macht entzogen wire; er ersteht aus uns und in uns
selber.“® Dieser stabile Zustand der Freude ist jedoch nicht anders als als
Zielpunkt eines langen Weges der cura sui zu verstehen. Er ldsst sich nicht
einfach herbeizitieren, sondern hat zu seinem Ausgangspunkt die Ent-
deckung und das Eingestindnis des eigenen Leidens. Den AnstoB3 zur cura
sui erfihrt der Einzelne, wenn er sich in seiner Bediirftigkeit und Schwiche
bzw. ,,Krankheit™ (pathos) wahrzunehmen bereit ist. In diesem Sinne habe,
so Foucault, der Stoiker Epiktet seine Philosophenschule als eine ,,Arztpra-
xis* betrachtet. Seine Schiiler sollten ,,ihre Befindlichkeit als einen patholo-

2 M. Foucault, Die Sorge um sich. Sexualitiit und Wahrheit 3. Frankfurt/M. 31993, 53-94. Die
folgenden Darlegungen beziehen sich auf diesen Abschnitt.
3 Ebd., 91.



Toni Tholen 42

gischen Zustand begreifen und sich nicht ,,in erster Linie als Schiiler be-
trachten, die Kenntnisse einholen von dem, der sie besitzt*; vielmehr sollten
sie ,,als Kranke auftreten, so als hitte einer eine verrenkte Schulter**. Man
muss nicht in der Metaphorik von Arzt und Patient verbleiben, um zu erken-
nen, dass es hier um die Etablierung einer therapeutischen bzw. tutorialen
Praktik geht. Die Sorge um sich geschieht nicht nur in der einsamen Selbst-
zuwendung, obwohl dies auch ein wesentlicher Bestandteil der Asthetik der
Existenz ist, sondern darin, dass man sich einem anderen anvertraut. Wie im-
mer dieser andere bezeichnet wird, ob als Arzt, Meister, Mentor, Begleiter
oder gar als Freund, er muss die Fahigkeit besitzen, den sich Anvertrauenden
in seiner Arbeit an sich selbst ratgebend zu unterstiitzen. Foucault entdeckt in
den antiken Texten eine solche Praxis, die aus gegenseitigen Rechten und
Pflichten besteht: ,,Wenn man sich im Verfolg der Sorge um sich an einen an-
deren wendet, dem man zutraut, dal er zu leiten und Rat zu geben weil3, so
ibt man ein Recht aus; und eine Pflicht erfiillt man, wenn man seine Hilfe
einem anderen angedeihen 146t oder wenn man dankbar die Lehren, die er
einem erteilen kann, annimmt.* Die Sorge um sich erweitert sich hier zur
Sorge fiir den anderen. Dieses Verhiltnis muss nicht in der asymmetrischen
Verteilung von Meister und Schiiler, Alterem und J iingerem bleiben, sondern
es kann sich im Laufe der Zeit zur gelebten Intensitit einer Freundschaft ver-
wandeln. Eine solche Verwandlung spiirt Foucault im Briefwechsel zwischen
Seneca und Lucilius auf, der sich in der stetigen Vertiefung der Beziehung
»allméhlich von der geistigen Fiihrung her in Richtung auf eine gemeinsame
Erfahrung® hin entwickelt. Die ,,gemeinsame Erfahrung® ist das Medium ei-
ner ,vollkommenen Freundschaft® (Seneca). Und darin findet die Freude
ihren stindigen Halt. Die Freundschaft ist fiir Foucault der soziale Keim ei-
ner moglichen neuen Intensivierung der gesellschaftlichen Beziehungen, die
eine Gegenkraft zum Herrschafts- und Unterdriickungsdenken hervorbrin-
gen konnte. Eine solche Gegenkraft ist nicht revolutiondr oder subversiv,
sondern sie gedeiht im Stillen, an den Réndern der gesellschaftlichen Institu-
tionen und wirkt eher durch die geduldige Vermittlung eines anderen Le-
benkonnens, der freundschaftlichen und liebenden Sorge des Einen fiir den
Anderen, als im Kampf und in radikaler Kritik an den Herrschaftsmichten.”

* Ebd., 77.

> Ebd., 73.

¢ Ebd., 74.

7 An anderer Stelle spricht Foucault davon, dass Institutionen durch ,,Gefiihlsintensititen
durchquert” werden, die sie nicht zerriitten, aber deren Strukturen gleichsam auf sanfte Weise
in Frage stellen. Diese Intensitédten bilden sich in Freundschafts- und Liebesbeziehungen so-
wohl unter Gleichgeschlechtlichen als auch zwischen den Geschlechtern. Vgl. M. Foucault,
Von der Freundschaft als Lebensweise [1981], in: Von der Freundschaft als Lebensweise. Fou-
cault im Gespréch. Berlin 0.J., 85-93.



Asthetik der Existenz als Spiritualitcit 43

2. Selbstwahl — conversio ad se

Die geistige Dimension der cura sui liegt im Ziel einer Selbstwahl, d.h. da-
rin, eine gewisse Souverdnitit iliber sich selbst zu gewinnen und nur das zu
akzeptieren, ,,was von der freien und verniinftigen Wahl des Subjekts ausge-
hen kann.“® Nun ist damit nicht eine hybride Subjektivitidt gemeint, wie sie
sich mit dem cartesischen cogito in der Neuzeit herausgebildet hat; sondern
die Selbstwahl ist wiederum Resultat eines Prozesses, der eine conversio ad
se, eine Riickkehr zu sich einschlieft. Riickkehr bedeutet nicht das Zuriick-
kommen auf etwas schon Gewisses, Festes, UnumstoBliches, auch nicht die
kognitive Einsicht in einen unerschiitterlichen Ich-Grund. Sie bedeutet viel-
mehr die Bewegung einer Transformation, die von einem ,,Losreilen in
bezug auf sich*® seinen Ausgang nimmt. Entscheidend ist, dass in dieser Be-
wegung das Ich nicht verschwindet, indem es sich von sich selbst losreifit, es
16st sich nicht auf, sondern die Bewegung fiihrt zu Gott. In ihm verliert sie
sich aber wiederum nicht, sondern sie erlaubt es, ,,da} wir uns in einer Art
Konaturalitit oder Konfunktionalitit in bezug auf Gott wiederfinden; das
heifit, da} die menschliche Vernunft aus demselben Stoff wie die gottliche
Vernunft ist; sie hat dieselben Fiahigkeiten, dieselbe Rolle und dieselbe Funk-
tion.“!° Sind wir im Zuge einer solchen Seelenbewegung in den Zustand ei-
ner Konaturalitit eingegangen, ,,gewinnt die Seele das Herz, den innersten
und intimsten Schof der Natur.“!! Wenn die Seele an den Ort gekommen ist,
wo das Herz schlégt, wenn sie die Herzmitte, das tiefste Geheimnis der Na-
tur, bewohnt, hat sie zugleich den héchsten Punkt der Welt erreicht. Von dort
aus wird ihr ein Blick auf das All erdffnet. Und in diesem Zustand am Gott-
lichen teilhabend, kann sie auch ,,das duflerst wenige erfassen, das wir
sind*“'%. Die im Anschluss an Seneca von Foucault beschriebene Seelenbewe-
gung hat nichts mit einer Abwendung von dieser Welt zu tun. Sie ist rein dies-
seitig und damit eine spirituelle Erfahrung in der Immanenz. Foucault spricht
selbst in diesem Zusammenhang von einer ,,spirituellen Bewegung* und
grenzt sie explizit von der platonischen Wiedererinnerung ab. Was gewéhr-
leistet nun der Blick von oben? Nichts anderes als die ,,Freiheit des Subjekts
in der Welt.“!3 Indem der Einzelne sich auf die beschriebene Transformation
einldsst, kann er sich als das dullerst Wenige erfassen, das er selbst ist. In die-
ser notwendigen Einsicht in seine Begrenztheit und Endlichkeit liegt zu-

8 Foucault, Die Sorge um sich, 88.

® M. Foucault, Hermeneutik des Subjekts [1982], in: ders., Freiheit und Selbstsorge. Frank-
furt/M. 21993, 32-60, 52.

10 Ebd.

' Ebd.

12 Ebd.

3 Ebd., 53.



Toni Tholen 44

gleich die Moglichkeit, sich um das wenige Geistige-Seelische-Leibliche,
das er ist, zu sorgen: der endlichen gottlichen Natur eine schone Existenz zu
verleihen, so lange sie andauert. Freiheit des Einzelnen bedeutet, sich fiir ei-
ne solche Gestaltung des Lebens freizusetzen. Und dies geschieht, um den
Gedanken Foucaults zu ergéinzen, in der Konaturalitdt mit der und dem An-
deren, dem Begleiter, dem Freund, der Geliebten.

Ist das eine neue Form religios-christlicher Pastoral, die ja gerade nach
Foucault in Mittelalter und Neuzeit die verantwortliche institutionelle Praxis
zur Herstellung von Gestidndnissen iiber das Fleisch war und damit zur mo-
dernen Diskursivierung des Sexes gefiihrt hat?'* Nein, Foucaults spirituelle
Lebenskunst ist eher eine Art Gegeninstanz, die sich allerdings nicht auer-
halb institutioneller, insbesondere kirchlicher Pastoralmichte situiert, son-
dern an deren Réndern. Eine Situierung ihres Wirkens an der Grenze schlief3t
jedoch nicht aus, dass sich auch die christliche Pastoral, wenn sie bereit ist,
ihre eigenen Institutionsgrenzen durchlédssig zu machen, an den inoffiziellen
Formen spirituellen Lebens zu erneuern vermag.'

II. Aspekte spiritueller Lebenskunst in der Literatur der Moderne

Foucault hat seine Uberlegungen am Material der antiken Philosophie und Li-
teratur gewonnen. An seinen AuBerungen wird erkennbar, dass er beabsich-
tigte, die Asthetik der Existenz auch in den Texten neuzeitlicher Autoren frei-
zulegen, so vor allem bei Montaigne, Stirner, Baudelaire, Schopenhauer und
Nietzsche.'® Dazu ist es nicht mehr gekommen. Zu Recht hat Wilhelm Schmid
in seinem Buch Philosophie der Lebenskunst darauf hingewiesen, dass sich in
den Texten der Romantik zahlreiche Hinweise finden, die eine Erneuerung der
Lebenskunst unter modernen Bedingungen sichtbar werden lassen. Er fiihrt
dies allerdings nicht weiter aus, sondern belésst es bei der Nennung von Na-
men wie Friedrich Schlegel und Caroline Schlegel-Schelling.!” Unterdessen

4 Vgl. dazu M. Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1. Frankfurt/M.
41991, 27ff. Vgl. zum Themenkomplex Pastoralmacht auch die zusammenfassende Darstel-
lung in F. Ortega, Michel Foucault. Rekonstruktion der Freundschaft. Miinchen 1997,
114-123.

15 Erste fruchtbare Ansitze zu einem neuen Dialog von Kunst, Ethik und christlicher Spiritu-
alitdt von theologischer Seite aus unternimmt Johannes Hoff bei seinem Versuch, Foucaults
Lebenskunst mit der mystischen Tradition zu vermitteln und dabei der Literatur eine entschei-
dende Funktion zuzusprechen. Vgl. dazu J. Hoff, Erosion der Gottesrede und christliche Spi-
ritualitdt. Antworten von Michel Foucault und Michel de Certeau im Vergleich, in: Orientie-
rung 63 (1999), 116-137, bes. 132 u. 135f.

16 Vgl. M. Foucault, Hermeneutik des Subjekts, 54.

17 Vgl. W. Schmid, Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung. Frankfurt/M. #1999, 36f.
u. 465 (Anm. 26).



Asthetik der Existenz als Spiritualitcit 45

haben die Arbeiten Christa Biirgers eine Lebenskunst konturiert, die sich aus
den Selbstzeugnissen von schreibenden Frauen von Marie de Sévigné bis zu
den deutschen Romantikerinnen gewinnen lisst. Biirgers Studien, vor allem
diejenigen ihres Buches Das Denken des Lebens (2001), stellen die Lektiire
der Texte von Frauen in die ethisch-dsthetische Perspektive einer ,,.Lebens-
immanenz des Sinns“.'® Sie sucht unter dieser Leitformulierung nach Formen
eines Lebenkonnens, das den Sinn des Daseins im Hier und Jetzt findet, d.h.
am Leben, so wie es ist. Leben in der Immanenz meint dabei nicht schieren
Materialismus, sondern die Gestaltung des alltidglichen Lebens mit Anderen
in einer spirituellen Dimension. Die Spiritualitét stellt sich dabei in der kon-
kreten und téglichen Sorge der Einzelnen um sich und um andere her. Geistig
wird das Leben in der Immanenz durch die Praktiken freundschaftlicher und
liebender Begleitung und der (schreibenden) Erzeugung intensiver Daseins-
momente. In solchen Momenten und Praktiken, die das Schreiben von Brie-
fen an Freundinnen und Geliebte einschlieen, erblickt Biirger in Gemein-
schaft mit ihren Vorgéngerinnen eine Art immanenter Gotteserfahrung, die
auf einen transzendenten Gott verzichten kann.' Biirger liest damit die li-
terarischen Texte von Frauen nicht als blof dsthetische, sondern im Hinblick
auf ein anderes Lebenkonnen. Ihre Arbeiten sind wesentliche Beitrdge zu ei-
nem zeitgemélen Immanenzdenken von weiblicher Seite aus, und von daher
ist sie neben Foucault eine wichtige Vordenkerin einer neuen, spirituellen Le-
benskunst. Neben Marie de Sévigné und Isabelle de Charriere ist die roman-
tische Schriftstellerin Bettina von Arnim eine der zentralen Bezugspersonen
fiir Biirgers Konzept der Lebensimmanenz. Im Zuge der folgenden kurzen
Darstellung der Asthetik der Existenz von Arnims wird sich zeigen, wie nah
sie der von Foucault skizzierten stoischen Lebenskunst ist.

1. Die immanente Religion der Bettina von Arnim

Bettina von Arnim entwickelt ihre — romantisch gefirbte — Lebenskunst vor
allem in ihren Briefromanen. Sie entwirft den Gedanken einer immanenten
Religion, deren tragende Ideen Freiheit und Unabhédngigkeit, ein Leben in
der Vereinigung von Natur, Geist und Schonheit und schlielich Dasein in in-
niger Gemeinschaft mit der Freundin sind. Zur Freiheit: Wie alle Romantiker
berichtet sie von der tiefen Melancholie, von der sie oft befallen werde. Sie
leidet an ithrem ,,Nichts*“. Momentane enthusiastische Gefiihlsstiirme stiirzen

18 C. Biirger, Das Denken des Lebens, Frankfurt/M. 2001. Das zentrale Konzept der ,,Lebens-
immanenz des Sinns* wird in dem einleitenden Essay Lebensimmanenz: Marie de Sévigné,
261-295, bes. 289ft. expliziert.

1 Vgl. ebd., 325.



Toni Tholen 46

im nichsten Moment wieder ab in eine Leere, in der nur Gewissheit tiber die
eigene Zerrissenheit ist.” In dem Briefroman Clemens Brentanos Friihlings-
kranz aber berichtet sie von ihrem Erwachen aus der Melancholie: ,,[...] ich
sang, um mein jubelnd Herz auszustromen, das zum Tanz geneigt war, von
einem innern Lebenstakt frisch bewegt, meine Entschliisse waren rasch und
sind es noch, das heil3t, ich entschliele mich. — Zu was? — Ei davon ist gar
nicht die Rede! der Entschluf3! [...] — tief in mich hinein fiihl ich: — er ist der
Mut, frei zu schweben iiber aller Gemeinheit.*?! Weiter unten erortert sie ge-
nauer, was sie unter ,,Entschluf3* versteht: ,,[...] ein ewiges Menschwerden
des Geistes durchbricht alles sinnliche Bediirfnis und wirft es nieder und
steht aufrecht liber ihm, und ja, das ist’s, was ich Entschlufl nenne, zu sein
und zu werden, ob ich’s verstehe oder nicht.“?> Im Begriff des Entschlusses
verbindet sich der Akt der Selbstwahl mit der Entscheidung, ein spirituelles
Leben fiihren zu wollen, fiir das Mut notig ist. Deutlich wird hier schon, dass
von Arnims AuBerungen die einzelnen Wortbedeutungen des lateinischen
Ausdrucks ,spiritus‘ konkretisieren. Hier verkniipft sie die Bedeutungen
,Geist’ und ,Mut’. Des Weiteren wird in den Textstellen ein Lebensenthusi-
asmus laut, der dem Ausdruck ,spiritus® ebenfalls urspriinglich eingeschrie-
ben ist. Die Ankniipfung an das Bedeutungsfeld des lateinischen Wurzelbe-
griffs von Spiritualitidt verstirkt sich noch im Entwurf einer ,grolen Spra-
che‘. Zusammen mit ihrer Freundin Caroline von Giinderode will sie eine
,,Ursprache“? sprechen: ,,Ja, man mufl dem Menschen Weisheit zumuten und
sie ihm als den einfachen Weg der Natur vorschreiben, aber das Verleugnen
eines grofen michtigen Weltsinnes in uns ist immer Folge unseres Sittenle-
bens mit anderen.”“* Der ,grofle michtige Weltsinn® entlddt sich in dem
Wunsch, zusammen mit der Freundin eine ,Religion‘ zu griinden: ,,ach, wir
wollen was recht Grofes tun [...] 1aB uns eine Religion stiften fiir die Mensch-
heit [...] Ein bichen Spazierenreiten in den Himmel.“® An anderer Stelle
spricht sie diesbeziiglich von einer zu begriindenden ,,Schwebe-Religion‘?.
Bettina von Arnim geht es bei der Stiftung einer solchen weltlichen Religion
um die Schaffung eines gemeinsamen Raums, in dem es moglich ist, sein Le-

20 Vgl. dazu die Darstellung in C. Biirger, Leben Schreiben. Die Klassik, die Romantik und der
Ort der Frauen. Stuttgart 1990, 133—141. Die folgende Rekonstruktion orientiert sich an Biir-
gers Gedankengédngen dort und an dem Essay Erotik des Gesprdchs: Bettina von Arnim und die
Giinderode, in: dies., Das Denken des Lebens, 406—421.

21 B.v. Arnim, Clemens Brentanos Friihlingskranz — aus Jugendbriefen ihm geflochten, wie er
selbst schriftlich verlangte [1844]. Frankfurt/M. 1985, 103.

22 Ebd., 104.

2 B.v. Arnim, Die Giinderode [1840]. Frankfurt/M. 1983, 177.

* Ebd., 176f.

% Ebd., 178.

% Ebd., 182.

)



Asthetik der Existenz als Spiritualitcit 47

ben in Freiheit zu gestalten. Eine solche individuelle Griindung setzt Mut
voraus, die Weisheit zu wollen. Eines der leitenden Prinzipien ihrer Schwe-
be-Religion ist es daher, sich nicht durch ,,Reichtum und Macht* korrumpie-
ren zu lassen: ,,Zum Beispiel: man kann nicht von der Luft leben! — Ei, das
konnt doch sehr moglich sein, und es ist eine sehr dumme Behauptung, die
der Teufel gemacht hat, um den Menschen an die Sklavenkette zu legen des
Erwerbs, dal man nicht von der Luft leben konne, dal3 er nur recht viel habe.
Wer viel hat, der kann vor lauter Arbeit nicht zur Hochzeit kommen; und von
der Luft lebt man doch allein, denn alles, was uns nihrt, ist durch die Luft
genihrt, und auch unsere erste Bedingung zum Leben ist das Atemholen.*?’
Von Arnim weist darauf hin, da} die Anhdufung von Geld und Besitz unfrei
macht. Der implizite Aufruf zum Verzicht, zur Askese ist jedoch nicht le-
bensfeindlich, sondern im Gegenteil dem Leben zugewandt, insofern darin
die Gewihr von Freiheit liegt. Und deren Medium ist die ,,Luft®, ihr korper-
licher Ausdruck das ,,Atemholen‘. Auch diese beiden Ausdriicke sind primi-
re Attribute von Spiritualitit.

Die so gefasste Freiheit realisiert sich in einem Leben, dessen Werk in der Formung und
Vereinigung von Geist, Schonheit und Natur besteht: ,,[...] drum ist Schonheit der lebendige
Geist, denn sie weckt allein Leben — alles andere weckt den Geist nicht. Ach, wie schmachtet
doch die Seele nach Schonheit, nach Leben — die Schonheit ist Lebensnahrung der Seele [...].
Sehnsucht ist Schonheitskeim, der sich entfaltet. — Sehnsucht ist inbriinstige Schonheitslie-
be.“? Die Formung eines schonen und erfiillten Lebens gelingt jedoch nur, wenn Geist und Na-
tur, Korper und Seele miteinander in Wechselwirkung sind. Der Geist muss durch all seine Ge-
stalten und Formen mit ihr zusammenflieen, um fortwéhrend lebendig zu bleiben. Trennt er
sich von Natur und Leiblichkeit ab, verliert er seinen Enthusiasmus und erstarrt zur bloBen Bil-
dungsform. Bettina von Arnims spirituelle Lebenskunst enthilt den Gedanken einer immanen-
ten Mystik, in der die individuelle Existenz als ganze fortwihrend vom lebendigen Geist
durchstromt ist. Daraus resultiert das Gefiihl des Schwebens, das in den Zustand eines Blicks
von oben versetzt, der zu erkennen gibt, dass das menschliche Leben duferst wenig ist, dieses
Wenige jedoch sehr intensiv und begliickend erfahren werden kann. Das Ethos der romanti-
schen Schwebe-Religion ist affirmatio vitae.

Das Leben als ein schones und gegliicktes zu leben, auf zu viel Macht und
Besitz zu verzichten, bedarf der Stiitze durch andere. Wenn von Arnim der
Freundin vorschligt, die geistige Freiheit mit ihr gemeinsam zu geniefen,
dann tut sie dies im Wissen um die Bediirftigkeit, sich der anderen mitteilen
zu konnen, und in der Bereitschaft, sie sorgend zu begleiten. Das andere Le-
ben, das sie entwirft, kann sie sich nur als eines in Gemeinschaft vorstellen:
»[...] in der Natur, da miissen wir Hand in Hand gehen und miteinander spre-
chen nicht von Dingen, sondern eine grofle Sprache. [...] das, was grad nur
uns zulieb geschieht, das mocht ich nicht versdumen, mit Dir auch zu erle-

7 Ebd., 190.
# Ebd., 205.



Toni Tholen 48

ben, und dann mocht ich auch mit Dir all das iiberfliissige Weltzeugs abstrei-
fen, denn eigentlich ist doch nur alles comme il faut eine himmelschreiende
Ungerechtigkeit gegen die grofle Stimme der Poesie in uns, die weist die See-
le auf alles Rechte an.“? Auch hier ist das Missverstindnis zu vermeiden,
dass von Arnim eine grundsétzliche Abwendung von der Welt meint. Viel-
mehr entwirft sie den utopischen Raum eines gelingenden gemeinsamen Le-
bens, in dem der Mut und die Bereitschaft wachsen konnen, dort, wo es notig
erscheint, Kritik an sozialen Gegebenheiten zu iiben, mit anderen Worten:
freimiitig zu sein, sich zuzutrauen, die Wahrheit zu sagen, auch wenn sie un-
bequem ist. Foucault nennt diese in der griechischen Antike bereits bekann-
te Tugend parrhesia. Bettina von Arnim hat sie praktiziert.*

2. Lebensimmanenz des Sinns: zu Rilkes Mystik

Nein, Bettine ist wirklicher in mir geworden [ ...]
(Rainer Maria Rilke)

Rilke hat Bettina von Arnims ,schwebende Religion’, ihre immanente Mys-
tik, anerkannt und ihr in seinen Texten Resonanz gegeben. Ein kleiner Ab-
schnitt in den Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge handelt von ihrem
Liebesdenken und -schreiben und liest sich wie eine grole Hommage an die
romantische Vorgingerin®': ,,Denn diese wunderliche Bettine hat mit allen
ihren Briefen Raum gegeben, gerdumigste Gestalt. Sie hat von Anfang an
sich im Ganzen so ausgebreitet, als wir sie nach ihrem Tod. Uberall hat sie
sich ganz weit ins Sein hineingelegt, zugehorig dazu, und was ihr geschah,
das war ewig in der Natur [...].“*? In diesen wenigen Sétzen nimmt die Le-
bensimmanenz des Sinns Gestalt an. Zum einen bringen sie die innige Bin-
dung an das Sein im Hier und Jetzt zum Ausdruck, die unbedingte Begeiste-
rung fiirs Irdische, die Zugehorigkeit und das Jasagen zum Leben, zum ande-
ren wird gerade diesem Ethos eine immanent-religidse Dimension verlichen.
Indem Rilke Bettina von Arnims gestaltende Tétigkeit des Raumgebens, die
einer Formwerdung der chora von weiblicher Seite aus vergleichbar ist,
durch einen im Konjunktiv formulierten Vergleich Ewigkeitswert verleiht
(,,als wir sie nach ihrem Tod*), betont er deren Dauerhaftigkeit und das Be-

» Ebd., 176.

30 Vel. zur parrhesia bei Foucault und Bettina von Arnim meinen Aufsatz Elite und Intellek-
tuelle, in: Internationale katholische Zeitschrift ,Communio* 28 (1999), 472-480.

31 Wichtige Anregungen zum Folgenden verdanke ich dem Schlussabschnitt des Kapitels
Textanalyse als ldeologiekritik aus Christa Biirgers Abschiedsvorlesungen (gehalten im SS
1998 an der Universitit Frankfurt/M.), die demnéchst unter dem Titel Wege durch die Litera-
turwissenschaft (Frankfurt/M. 2003) veroffentlicht werden.

32 R.M. Rilke, Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge [1910]. Frankfurt/M. 1982,
161.



Asthetik der Existenz als Spiritualitcit 49

geistende, das aus ihr entstromt. Der Konjunktiv zeigt aber eben auch an,
dass der Raum, der sich in Bettina von Arnims Briefen ausbreitet, nicht trans-
zendierend ist, sondern im Diesseits verbleibt, immanent, durchweht vom
Hauch des Lebens, durchstromt von Atemziigen und Seufzern, und — ,ane un-
derlaz‘ (Meister Eckhart).

Rilke geht es in seinen Texten, so auch in den Duineser Elegien, darum,
den Moglichkeitsraum einer solchen Spiritualitidt zu erkunden. Deutlich wird
dabei, dass Immanenz nicht einfach gegeben ist, etwa im Sinne einer neuen
religiosen Lehre, sondern dass sie, um — zumindest augenblickhaft — wirklich
zu werden, eines Ethos bedarf, das darin besteht, sie aus den bestehenden und
wirksamen Formen herkommlicher religioser Theorie und Praxis heraus-
zulosen. Bei Rilke geschieht dies nicht in der Weise bloBer Entgegensetzung
oder Destruktion, sondern durch entschlossene Hineinwendung christlicher
Motive und Ideen ins Irdische.

2.1. Erlésung im Hier und Jetzt: , Der Brief des jungen Arbeiters

Besonders deutlich wird dies im Brief des jungen Arbeiters von 1922. Dort
schreibt ein junger Mann, der in einer Fabrik arbeitet, einem Schriftsteller,
dessen Gedichte er anldsslich einer Lesung einige Tage zuvor kennengelernt
hat. Die Gedichte regen ihn an, dem Schriftsteller mitzuteilen, welche Fragen
ihn unablissig beschéftigen. Da er unmittelbar nach der Gedicht-Lesung in
eine christliche Vereinigung gerit, verbindet sich ihm das, was er dort ver-
nimmt, mit dem Inhalt der Gedichte zu einem existentiellen Problemzusam-
menhang. Seine erste Frage richtet sich darauf, wer eigentlich Jesus Christus
und welches seine Funktion sei. Seine Uberlegungen laufen darauf hinaus,
die zentrale Funktion Christi als Opfer und Erloser in eine andere Gottesvor-
stellung aufzuheben: ,,Ich kann mir nicht vorstellen, dal das Kreuz bleiben
sollte, das doch nur ein Kreuzweg war. Es sollte uns gewil} nicht iiberall auf-
gepragt werden, wie ein Brandmal. In ihm selber sollte es aufgeldst sein.
Denn, ist es nicht so: er wollte einfach den hoheren Baum schaffen, an dem
wir besser reifen konnten. Er, am Kreuz, ist dieser neue Baum in Gott, und
wir sollten warme gliickliche Friichte sein, oben daran.“** Die Bilder und
Zeichen christlichen Glaubens werden nicht einfach negiert, sondern ihre
Bedeutung wird gleichsam innerhalb ihrer selbst verschoben. Dies geschieht
durch Aufhebung des einen christlichen Symbols, des Kreuzes, in ein ande-
res, den Baum. Gemeint ist hier der Baum des Lebens, den Gott im Garten
Eden gleichzeitig mit dem Baum der Erkenntnis von Gut und Bose pflanzt,

¥ R.M. Rilke, Der Brief des jungen Arbeiters [1922], in: ders., Samtliche Werke in zwélf Bén-
den, Bd. 11. Frankfurt/M. 1975, 1112.



Toni Tholen 50

wie es in Genesis 2,9 berichtet wird.>* Nun wird mit dieser Verschiebung
nicht eine neue Paradiesesvorstellung im Jenseits eines kommenden Gottes-
reiches verbunden, sondern das Gliick eines Lebens mit Gott, die — wie Fou-
cault sagt — Konaturalitit mit ihm, wird ins Irdische hineingewendet, denn
der Baum wird in die irdische Erde gepflanzt, an der Stelle, anstelle des
Kreuzes. Der schreibende Arbeiter rit in seinem Brief dazu, sich nicht immer
mit dem geopferten Christus zu beschéftigen, ,,sondern einfach ruhig mit
Gott, in den, uns reiner hinaufzuhalten, doch seine [Jesus’, T.T.] Absicht
war.“% Er will aus der Vorstellung einer ans Kreuzesopfer gebundenen Erlo-
sungstheologie austreten, um einer immanenten Spiritualitit Raum zu geben,
die nicht im Zeichen des Kreuzes, wohl aber in demjenigen des Lebensbau-
mes zu verwirklichen wire. So richtet er indirekt an die Mitglieder der
,christlichen Vereinigung‘ den Appell: ,,Zwingt uns nicht immer zu dem
Riickfall in die Miihe und Triibsal, die es ihn [Christus, T.T.] gekostet hat,
uns, wie ihr sagt, zu ,erlosen’. LaBt uns endlich dieses Erlostsein antreten. %

Das Eintreten fiir ein Leben, das sich, solange es wihrt, im Hier und Jetzt
zu erldsen sucht, verbindet sich in diesem wie in anderen Texten Rilkes mit
dem Ausdruck des Hiesigen. Das Hiesige aber gilt es einer Epoche und Ge-
sellschaft entgegenzuhalten, die fortwihrend an dessen Entwertung arbeitet:
»Diese zunehmende Ausbeutung des Lebens, ist sie nicht eine Folge, der
durch die Jahrhunderte fortgesetzten Entwertung des Hiesigen? Welcher
Wahnsinn, uns nach einem Jenseits abzulenken, wo wir hier von Aufgaben
und Erwartungen und Zukiinften umstellt sind. Welcher Betrug, Bilder hiesi-
gen Entziickens zu entwenden, um sie hinter unserm Riicken an den Himmel
zu verkaufen!*” Auch hier bedeutet die Kritik an der ziel- und maBlosen Ex-
ploitation von Mensch und Natur, die in der modernen Produktionslogik
ihren vorldufigen Hohepunkt erreicht hat, sowie an der christlichen Eschato-
logie nicht bloBe Negation, sondern vor allem einen Hinweis darauf, dass die
irdischen Moglichkeiten eines Gottdenkens fortwihrend nicht eingelost wer-
den und dies eine ,,Krinkung Gottes* ist, die in der Unfidhigkeit besteht, ,,in
dem uns hier Gewihrten und Zugestandenen nicht ein, wenn wir es nur genau
gebrauchen, vollkommen, bis an den Rand unserer Sinne uns Begliickendes
zu sehen! Der rechte Gebrauch, das ists. Das Hiesige recht in die Hand zu
nehmen, herzlich liebevoll, erstaunend, als unser, vorldufig, Einziges [...].*

3% Wie wichtig der Baum als Symbol der Liebe zum Leben fiir Bettina von Arnim ist, hat
Wolfgang Frithwald gezeigt. Vgl. W. Frithwald, ,, Mephisto in weiblicher Verkleidung “. Das
Werk Bettine von Arnims im Spannungsfeld von Romantik und sozialer Reform, in: Jahrbuch
des freien deutschen Hochstifts (1985), 202-222, bes. 216.

3 Rilke, Der Brief des jungen Arbeiters, 1112f.

% Ebd., 1113.

7 Ebd., 1114.

% Ebd., 1115.



Asthetik der Existenz als Spiritualitcit 51

Kritik ist hier primir das Aufzeigen eines besseren Lebenkonnens. Und die-
ses stellt sich erst in dem ,rechten Gebrauch® des uns hier Gewihrten her. Ril-
ke wendet hier wiederum eine verschiittete Bedeutungsdimension in den
Ausdruck ,gebrauchen® hinein. Indem er davon spricht, das Hiesige ,,recht in
die Hand zu nehmen, herzlich liebevoll®, fiihrt er ihn aus seiner semantischen
Verengung, die er durch den Primat seiner instrumentellen Verwendung (,ge-
brauchen‘ im Sinne verdinglichenden Benutzens und Vernutzens) erfahren
hat, zuriick in einen erweiterten Bedeutungskontext, den der lateinische Aus-
druck ,frui¢ aufbewahrt. Ubersetzt wird er zwar auch mit ,gebrauchen® im
Sinne von ,benutzen‘ und ,sich bedienen‘, zugleich aber bedeutet er ,ge-
nielen‘ und ,sich freuen‘. Das althochdeutsche Wort ,bruhhan‘ leitet sich
etymologisch indirekt aus ,frui‘ her. Der ,rechte Gebrauch® meint bei Rilke
ein GenieBen und eine Freude, worin sich ein nicht-instrumenteller und
nicht-ausbeutender Umgang mit Dingen und zwischen Menschen herstellen
konnte. Ein solcher Umgang wire in dem Malle spirituell, wie er schonend
und liebevoll wire.

Dass der schreibende junge Mann tiberhaupt von einem solchen anderen
Lebenkonnen etwas mitzuteilen weil}, hat nicht nur mit den Gedichten zu tun,
die er in der Lesung gehort hat, sondern auch mit der wirklichen Erfahrung
von Immanenz wihrend einer kurzen Lebensperiode. Er berichtet von einer
intensiven Begegnung und Freundschaft mit einem jungen Maler, Pierre, den
er bei einem Aufenthalt in Marseille kennenlernt. Er bleibt bei dem lungen-
kranken Maler und begleitet ihn bis zu seinem Tod. Sie erleben zusammen er-
fiillte Tage in Avignon, wéihrend derer Pierre dem Freund ununterbrochen die
Zustédnde seines inneren Lebens mitteilt. Was sich in diesen intensiven Da-
seinsaugenblicken einstellt, kommt dem sehr nah, was Rilke mit dem Raum-
werden in den Briefen Bettina von Arnims meint: ,,Ja, es kommt mir fast un-
recht vor, noch Zeit zu nennen, was eher ein neuer Zustand des Freiseins war,
recht fiihlbar ein Raum, ein Umgebensein von Offenem, kein Vergehn. Ich
holte damals, wenn man so sagen kann, Kindheit nach und ein Stiick friihes
Jungsein, was, alles in mir auszufiihren, nie Zeit gewesen war; ich schaute,
ich lernte, ich begriff, und aus diesen Tagen stammt auch die Erfahrung, daf
mir ,Gott‘ zu sagen, so leicht, so wahrhaftig, so — wie mein Freund sich wiir-
de ausgedriickt haben — so problemlos einfach sei.“* Das innige Zusammen-
sein der beiden Freunde lisst das Gefiihl eines Raumes entstehen, der aus
sich heraus ein ,,Freisein® entldf3t. Ein Offenes. Und nur in dieser Freiheit
und Offenheit, in dem gegenseitigen Sich-Anvertrauen wird es so wunderbar
leicht, ,, ,Gott‘ zu sagen®. Die Begegnung des Schreibenden mit Pierre macht

% Ebd., 1118.



Toni Tholen 52

fiir kurze Zeit ein erfiilltes Leben wirklich, ein Leben in der offenen Nihe
zum anderen, in der Gott zu sagen nicht schwer werden muss.

Rilkes Text bezeugt die Moglichkeit einer Kunst, die nach Wegen sucht,
sich mit dem Leben in Schonheit, und d.h. in Gliickseligkeit zu vereinigen.
Dass diese zugleich darauf hinweist, dass das Hiesige (noch) nicht erlost ist,
daran hat sie ihre Wahrheit. Der Brief bezeugt zugleich, dass Kunst, die sich
einem anderen Lebenkonnen verpflichtet, spirituell heilen kann, weil sie
dennoch die wenigen und seltenen Augenblicke der Lebensimmanenz des
Sinns mitzuteilen vermag, wie in der neunten Duineser Elegie:

Aber weil Hiersein viel ist, und weil uns scheinbar

alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das
seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten. Ein Mal
Jjedes, nur ein Mal. Ein Mal und nichtmehr. Und wir auch
ein Mal. Nicht wieder. Aber dieses

ein Mal gewesen zu sein, wenn auch nur ein Mal:

irdisch gewesen zu sein, scheint nicht widerrufbar.*

III. Ausblick

Die fiir die Moderne charakteristische Ausdifferenzierung der Wertbereiche
und die damit einhergehende Autonomisierung von Kunst und Literatur, die
schon einmal von den historischen Avantgarden in Frage gestellt worden ist,
verliert mit der Suche nach einer Asthetik, Ethik und Spiritualitit vereini-
genden neuen Lebenskunst ein weiteres Mal etwas von ihrer lange Zeit un-
befragten Giiltigkeit. Allerdings vollzieht sich diese neue Existenzweise, die
Kunst, Geist und Leben zu vereinigen gedenkt, nicht so sehr im Akt der Re-
volte und Subversion, mithin nicht in der Geste eines radikalen Bruchs mit
biirgerlichen — kiinstlerischen wie religiosen — Traditionen und Institutionen,
sondern in einer zweifachen Bewegung. Eine Erste ruft sich die Inhalte und
Formen der in den Institutionen verwahrten Traditionen in die Erinnerung
zuriick, und eine Zweite verschiebt jene still, aber beharrlich an die jeweili-
gen Rénder ihrer Diskursivierung, um sie so von neuem in eine Lebendigkeit,
in bestidndige Wechselwirkung zu versetzen, in der Hoffnung, es moge sich
das Leben jetzt und in Zukunft andere, nicht-herrschaftliche Formen indivi-
dueller Existenz und gemeinschaftlicher Praxis suchen; Formen, die das Le-
ben weder zur Erstarrung bringen noch das trostlose irdische Dasein auf jen-

40 R. M. Rilke, Duineser Elegien, in: ders., Samtliche Werke in zwdlf Béinden, Bd. 2. Frank-
furt/M. 1975, 717.



Asthetik der Existenz als Spiritualitcit 53

seitige Erlosung einstimmen. Um diese anderen Formen zu (er)finden, bedarf
es der Sorge um die Seele, einer Lebenskunst, wie sie im Vorangegangenen
skizziert worden ist. Die Texte einiger moderner Autorinnen und Autoren
konnten dabei reiche Quellen der Orientierung sein. Blickt man von dieser
Perspektive aus auf die dsthetische Moderne, so werden sich zu Bettina von
Arnim und Rilke ohne Miihe andere Kiinstler und Schriftsteller gesellen las-
sen, die ihre Arbeit in den Dienst dhnlicher Fragen gestellt haben, so Robert
Musil, dessen Protagonist Ulrich aus dem Romanfragment Der Mann ohne
Eigenschaften sich die Frage nach dem ,rechten Leben® stellt und sie beant-
wortet mit dem Entwurf einer essayistischen Existenz, die sich in einem Zwi-
schenraum von Wissen und Gefiihl und spiter in einem mystischen Ge-
sprachs- und Liebesraum situiert.*! Auch Paul Celans Gedichte und Reden
wiren im Blickwinkel einer spirituellen Lebenskunst neu zu lesen. Was ist es
schlieBlich anderes als ein Aufruf zur cura sui, wenn er im Meridian laut iiber
die Moglichkeit nachdenkt, mit der Kunst in die ,,allereigenste Enge* zu ge-
hen und sich frei zu setzen?*? Ich beginne dies als parrhesiastische Rede zu
verstehen, die dazu rit, sich in der Vielfalt der Moglichkeiten und Verlockun-
gen nicht zu verlieren, sondern sich ihnen zu entziehen, ohne sich dabei von
der Welt abzuwenden, zu verzichten, um sich selbst in dem wenigen, das man
ist, zu erfahren, in der Absicht, fiir das eigene, endliche Leben, das die Fiille
des Hiesigen einloste, frei zu werden. Celan hat diesen Gedanken in einem
Nachlass-Gedicht festgehalten:

Schreib Dich nicht
zwischen die Welten

komm auf gegen
der Bedeutungen Vielfalt,

vertrau der Trinenspur und lerne leben.*

4 Vgl. dazu ausfiihrlich T. Tholen, Essayismus und Dialog bei Robert Musil, in: ders., Erfah-
rung und Interpretation. Der Streit zwischen Hermeneutik und Dekonstruktion. Heidelberg
1999, 192-212.

4 P, Celan, Der Meridian. Rede anliflich der Verleihung des Biichner-Preises am
22.10.1962, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 3. Hrsg. v. B. Allemann und S. Reichert. Frank-
furt/M. 1983, 200.

4 P. Celan, Schreib dich nicht, in: ders., Die Gedichte aus dem Nachlaf3. Hrsg. v. B. Badiou.
J.-C. Rambach und B. Wiedemann, Frankfurt/M. 1997, 133.



