
Ästhetik der Existenz als Spiritualität
Toni Tholen, Goldbach

In Reaktion auf die zunehmende Erosion geistiger und geistlicher Gehalte in
den westlichen Gesellschaften werden seit geraumer Zeit die Stimmen von
Intellektuellen verschiedener Disziplinen lauter, die eine Rückbesinnung auf
die spirituellen Traditionen unserer Kultur und deren zeitgemäße Aktualisie-
rung fordern. Dies soll jedoch nicht ausschließlich in Theologie und Kirche
erfolgen, sondern erwartet wird vor allem ein fachübergreifendes und die
Fächer wieder einander annäherndes Gespräch. Dabei bieten sich insbeson-
dere die Philosophie und die ästhetischen Disziplinen als Gesprächspartner
an.1 Diese tun sich allerdings auf Grund ihrer jahrzehntelangen Enthaltung in
Bezug auf spirituelle Textdeutung bislang schwer, Wege für einen neuen Dia-
log zwischen der Philosophie, den Kunstwissenschaften und den spirituellen
Quellen der antiken und christlichen Tradition zu bahnen. Die folgenden
Überlegungen sollen zum wünschenswerten Beginn eines solchen neuen
Dialogs beitragen. Sie beschränken sich im Bereich der Kunst auf Zeugnisse
der modernen Literatur.

I. Ästhetik der Existenz als spirituelle Lebenskunst bei Michel Foucault

Ich skizziere zunächst einen begrifflichen Rahmen, innerhalb dessen Texte
der modernen Literatur auf die Formen einer spirituellen Lebenskunst hin ge-
lesen werden können. Dabei rekurriere ich auf die späte Philosophie Michel
Foucaults. Dessen Arbeiten seit der Histoire de la sexualité (1976ff.) verfol-
gen das Ziel, in historischer Perspektive zu untersuchen, wie in den verschie-
denen Epochen der abendländischen Kultur Wahrheit hergestellt wird, und
zwar vor allem in Zusammenhang mit den jeweiligen antiken, christlichen
und modernen Diskursen über den Körper. Der zweite und dritte Band der
Histoire de la sexualité und einige späte Vorlesungen sowie zahlreiche Inter-
views aus den beginnenden 80er Jahren beschäftigen sich mit der Erarbei-
tung einer Ästhetik der Existenz. Die darin vorgetragenen fragmentarischen
Überlegungen, zu deren systematischer Ausarbeitung dem Philosophen kei-

1 So fordern nicht zufällig der Literaturwissenschaftler K.H. Bohrer (Das Ethische am Ästhe-
tischen, in: Merkur 54 (2000), H.12, 1149–1162) und der Philosoph J. Habermas (Glaube und
Wissen, in: FAZ, 15.10.2001, 9) eine Besinnung auf die spirituelle Dimension der Texte der
Überlieferung.



Ästhetik der Existenz als Spiritualität 41

ne Zeit mehr blieb, sind für die hier interessierende Fragestellung von beson-
derer Relevanz. Wenn ich die Sorge um die Seele im Zwischenraum von
Ethik und Ästhetik verorte, so orientiere ich mich an Foucaults Rekonstruk-
tionen der antiken, insbesondere stoischen Lehre und Praxis der epiméleia
heautoû, der cura sui.

1. Sorge um sich und um andere

Mit der Sorge um sich ist ein Bündel von Einstellungen und Praktiken ge-
meint, die Foucault im Kapitel Die Kultur seiner selber im dritten Band der
Histoire de la sexualité zusammengetragen hat.2 Ohne sie hier alle zu nen-
nen, möchte ich einige wichtige herausgreifen. Der Sorge um sich geht es zu-
vorderst um die Gestaltung eines schönen und erfüllten Lebens ohne Bezug
auf eine Jenseitsvorstellung. Gegenstand der Bildung und Formung ist das
Individuum als Ganzes, d.h. in der Einheit von Körper, Seele und Geist. Das
zentrale Kriterium eines schönen und erfüllten Lebens ist die Freiheit. Diese
ist aber nicht als ein intellektuelles Postulat zu setzen oder als Idee zu
schauen, sondern sie muss täglich und ein Leben lang hergestellt werden. Da-
zu bedarf es einer Reihe von Praktiken. In Bezug auf den Körper wird zu
gewissen Formen der Enthaltsamkeit, der Askese geraten. Sie sind nicht kör-
perfeindlich, sondern dienen einem maßvollen Umgang mit den eigenen
Lüsten. Wenn man prüft, auf welche Gegenstände des Begehrens man ver-
zichten kann, macht man sich von ihnen unabhängiger. In Bezug auf die See-
le geht es der Selbst-Sorge vor allem um das Erreichen eines möglichst lang
anhaltenden affektiven Zustands, für den sich bei Seneca die Ausdrücke gau-
dium und laetitia finden. Foucault resümiert: „Diese Freude [...] ist ein Zu-
stand, der von keinerlei Störung im Körper und in der Seele begleitet noch
gefolgt wird; ihn definiert, daß nichts uns provoziert, was unabhängig von
uns und folglich unserer Macht entzogen wäre; er ersteht aus uns und in uns
selber.“3 Dieser stabile Zustand der Freude ist jedoch nicht anders als als
Zielpunkt eines langen Weges der cura sui zu verstehen. Er lässt sich nicht
einfach herbeizitieren, sondern hat zu seinem Ausgangspunkt die Ent-
deckung und das Eingeständnis des eigenen Leidens. Den Anstoß zur cura
sui erfährt der Einzelne, wenn er sich in seiner Bedürftigkeit und Schwäche
bzw. „Krankheit“ (páthos) wahrzunehmen bereit ist. In diesem Sinne habe,
so Foucault, der Stoiker Epiktet seine Philosophenschule als eine „Arztpra-
xis“ betrachtet. Seine Schüler sollten „ihre Befindlichkeit als einen patholo-

2 M. Foucault, Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3. Frankfurt/M. 31993, 53–94. Die
folgenden Darlegungen beziehen sich auf diesen Abschnitt.
3 Ebd., 91.



Toni Tholen 42

gischen Zustand begreifen“ und sich nicht „in erster Linie als Schüler be-
trachten, die Kenntnisse einholen von dem, der sie besitzt“; vielmehr sollten
sie „als Kranke auftreten, so als hätte einer eine verrenkte Schulter“4. Man
muss nicht in der Metaphorik von Arzt und Patient verbleiben, um zu erken-
nen, dass es hier um die Etablierung einer therapeutischen bzw. tutorialen
Praktik geht. Die Sorge um sich geschieht nicht nur in der einsamen Selbst-
zuwendung, obwohl dies auch ein wesentlicher Bestandteil der Ästhetik der
Existenz ist, sondern darin, dass man sich einem anderen anvertraut. Wie im-
mer dieser andere bezeichnet wird, ob als Arzt, Meister, Mentor, Begleiter
oder gar als Freund, er muss die Fähigkeit besitzen, den sich Anvertrauenden
in seiner Arbeit an sich selbst ratgebend zu unterstützen. Foucault entdeckt in
den antiken Texten eine solche Praxis, die aus gegenseitigen Rechten und
Pflichten besteht: „Wenn man sich im Verfolg der Sorge um sich an einen an-
deren wendet, dem man zutraut, daß er zu leiten und Rat zu geben weiß, so
übt man ein Recht aus; und eine Pflicht erfüllt man, wenn man seine Hilfe
einem anderen angedeihen läßt oder wenn man dankbar die Lehren, die er
einem erteilen kann, annimmt.“5 Die Sorge um sich erweitert sich hier zur
Sorge für den anderen. Dieses Verhältnis muss nicht in der asymmetrischen
Verteilung von Meister und Schüler, Älterem und Jüngerem bleiben, sondern
es kann sich im Laufe der Zeit zur gelebten Intensität einer Freundschaft ver-
wandeln. Eine solche Verwandlung spürt Foucault im Briefwechsel zwischen
Seneca und Lucilius auf, der sich in der stetigen Vertiefung der Beziehung
„allmählich von der geistigen Führung her in Richtung auf eine gemeinsame
Erfahrung“6 hin entwickelt. Die „gemeinsame Erfahrung“ ist das Medium ei-
ner ,vollkommenen Freundschaft‘ (Seneca). Und darin findet die Freude
ihren ständigen Halt. Die Freundschaft ist für Foucault der soziale Keim ei-
ner möglichen neuen Intensivierung der gesellschaftlichen Beziehungen, die
eine Gegenkraft zum Herrschafts- und Unterdrückungsdenken hervorbrin-
gen könnte. Eine solche Gegenkraft ist nicht revolutionär oder subversiv,
sondern sie gedeiht im Stillen, an den Rändern der gesellschaftlichen Institu-
tionen und wirkt eher durch die geduldige Vermittlung eines anderen Le-
benkönnens, der freundschaftlichen und liebenden Sorge des Einen für den
Anderen, als im Kampf und in radikaler Kritik an den Herrschaftsmächten.7

4 Ebd., 77.
5 Ebd., 73.
6 Ebd., 74.
7 An anderer Stelle spricht Foucault davon, dass Institutionen durch „Gefühlsintensitäten
durchquert“ werden, die sie nicht zerrütten, aber deren Strukturen gleichsam auf sanfte Weise
in Frage stellen. Diese Intensitäten bilden sich in Freundschafts- und Liebesbeziehungen so-
wohl unter Gleichgeschlechtlichen als auch zwischen den Geschlechtern. Vgl. M. Foucault,
Von der Freundschaft als Lebensweise [1981], in: Von der Freundschaft als Lebensweise. Fou-
cault im Gespräch. Berlin o.J., 85–93.



Ästhetik der Existenz als Spiritualität 43

2. Selbstwahl – conversio ad se

Die geistige Dimension der cura sui liegt im Ziel einer Selbstwahl, d.h. da-
rin, eine gewisse Souveränität über sich selbst zu gewinnen und nur das zu
akzeptieren, „was von der freien und vernünftigen Wahl des Subjekts ausge-
hen kann.“8 Nun ist damit nicht eine hybride Subjektivität gemeint, wie sie
sich mit dem cartesischen cogito in der Neuzeit herausgebildet hat; sondern
die Selbstwahl ist wiederum Resultat eines Prozesses, der eine conversio ad
se, eine Rückkehr zu sich einschließt. Rückkehr bedeutet nicht das Zurück-
kommen auf etwas schon Gewisses, Festes, Unumstößliches, auch nicht die
kognitive Einsicht in einen unerschütterlichen Ich-Grund. Sie bedeutet viel-
mehr die Bewegung einer Transformation, die von einem „Losreißen in
bezug auf sich“9 seinen Ausgang nimmt. Entscheidend ist, dass in dieser Be-
wegung das Ich nicht verschwindet, indem es sich von sich selbst losreißt, es
löst sich nicht auf, sondern die Bewegung führt zu Gott. In ihm verliert sie
sich aber wiederum nicht, sondern sie erlaubt es, „daß wir uns in einer Art
Konaturalität oder Konfunktionalität in bezug auf Gott wiederfinden; das
heißt, daß die menschliche Vernunft aus demselben Stoff wie die göttliche
Vernunft ist; sie hat dieselben Fähigkeiten, dieselbe Rolle und dieselbe Funk-
tion.“10 Sind wir im Zuge einer solchen Seelenbewegung in den Zustand ei-
ner Konaturalität eingegangen, „gewinnt die Seele das Herz, den innersten
und intimsten Schoß der Natur.“11 Wenn die Seele an den Ort gekommen ist,
wo das Herz schlägt, wenn sie die Herzmitte, das tiefste Geheimnis der Na-
tur, bewohnt, hat sie zugleich den höchsten Punkt der Welt erreicht. Von dort
aus wird ihr ein Blick auf das All eröffnet. Und in diesem Zustand am Gött-
lichen teilhabend, kann sie auch „das äußerst wenige erfassen, das wir
sind“12. Die im Anschluss an Seneca von Foucault beschriebene Seelenbewe-
gung hat nichts mit einer Abwendung von dieser Welt zu tun. Sie ist rein dies-
seitig und damit eine spirituelle Erfahrung in der Immanenz. Foucault spricht
selbst in diesem Zusammenhang von einer „spirituellen Bewegung“ und
grenzt sie explizit von der platonischen Wiedererinnerung ab. Was gewähr-
leistet nun der Blick von oben? Nichts anderes als die „Freiheit des Subjekts
in der Welt.“13 Indem der Einzelne sich auf die beschriebene Transformation
einlässt, kann er sich als das äußerst Wenige erfassen, das er selbst ist. In die-
ser notwendigen Einsicht in seine Begrenztheit und Endlichkeit liegt zu-

8 Foucault, Die Sorge um sich, 88.
9 M. Foucault, Hermeneutik des Subjekts [1982], in: ders., Freiheit und Selbstsorge. Frank-
furt/M. 21993, 32–60, 52.
10 Ebd.
11 Ebd.
12 Ebd.
13 Ebd., 53.



Toni Tholen 44

gleich die Möglichkeit, sich um das wenige Geistige-Seelische-Leibliche,
das er ist, zu sorgen: der endlichen göttlichen Natur eine schöne Existenz zu
verleihen, so lange sie andauert. Freiheit des Einzelnen bedeutet, sich für ei-
ne solche Gestaltung des Lebens freizusetzen. Und dies geschieht, um den
Gedanken Foucaults zu ergänzen, in der Konaturalität mit der und dem An-
deren, dem Begleiter, dem Freund, der Geliebten.

Ist das eine neue Form religiös-christlicher Pastoral, die ja gerade nach
Foucault in Mittelalter und Neuzeit die verantwortliche institutionelle Praxis
zur Herstellung von Geständnissen über das Fleisch war und damit zur mo-
dernen Diskursivierung des Sexes geführt hat?14 Nein, Foucaults spirituelle
Lebenskunst ist eher eine Art Gegeninstanz, die sich allerdings nicht außer-
halb institutioneller, insbesondere kirchlicher Pastoralmächte situiert, son-
dern an deren Rändern. Eine Situierung ihres Wirkens an der Grenze schließt
jedoch nicht aus, dass sich auch die christliche Pastoral, wenn sie bereit ist,
ihre eigenen Institutionsgrenzen durchlässig zu machen, an den inoffiziellen
Formen spirituellen Lebens zu erneuern vermag.15

II. Aspekte spiritueller Lebenskunst in der Literatur der Moderne

Foucault hat seine Überlegungen am Material der antiken Philosophie und Li-
teratur gewonnen. An seinen Äußerungen wird erkennbar, dass er beabsich-
tigte, die Ästhetik der Existenz auch in den Texten neuzeitlicher Autoren frei-
zulegen, so vor allem bei Montaigne, Stirner, Baudelaire, Schopenhauer und
Nietzsche.16 Dazu ist es nicht mehr gekommen. Zu Recht hat Wilhelm Schmid
in seinem Buch Philosophie der Lebenskunst darauf hingewiesen, dass sich in
den Texten der Romantik zahlreiche Hinweise finden, die eine Erneuerung der
Lebenskunst unter modernen Bedingungen sichtbar werden lassen. Er führt
dies allerdings nicht weiter aus, sondern belässt es bei der Nennung von Na-
men wie Friedrich Schlegel und Caroline Schlegel-Schelling.17 Unterdessen

14 Vgl. dazu M. Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. Frankfurt/M.
41991, 27ff. Vgl. zum Themenkomplex Pastoralmacht auch die zusammenfassende Darstel-
lung in F. Ortega, Michel Foucault. Rekonstruktion der Freundschaft. München 1997,
114–123.
15 Erste fruchtbare Ansätze zu einem neuen Dialog von Kunst, Ethik und christlicher Spiritu-
alität von theologischer Seite aus unternimmt Johannes Hoff bei seinem Versuch, Foucaults
Lebenskunst mit der mystischen Tradition zu vermitteln und dabei der Literatur eine entschei-
dende Funktion zuzusprechen. Vgl. dazu J. Hoff, Erosion der Gottesrede und christliche Spi-
ritualität. Antworten von Michel Foucault und Michel de Certeau im Vergleich, in: Orientie-
rung 63 (1999), 116–137, bes. 132 u. 135f.
16 Vgl. M. Foucault, Hermeneutik des Subjekts, 54.
17 Vgl. W. Schmid, Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung. Frankfurt/M. 41999, 36f.
u. 465 (Anm. 26).



Ästhetik der Existenz als Spiritualität 45

haben die Arbeiten Christa Bürgers eine Lebenskunst konturiert, die sich aus
den Selbstzeugnissen von schreibenden Frauen von Marie de Sévigné bis zu
den deutschen Romantikerinnen gewinnen lässt. Bürgers Studien, vor allem
diejenigen ihres Buches Das Denken des Lebens (2001), stellen die Lektüre
der Texte von Frauen in die ethisch-ästhetische Perspektive einer „Lebens-
immanenz des Sinns“.18 Sie sucht unter dieser Leitformulierung nach Formen
eines Lebenkönnens, das den Sinn des Daseins im Hier und Jetzt findet, d.h.
am Leben, so wie es ist. Leben in der Immanenz meint dabei nicht schieren
Materialismus, sondern die Gestaltung des alltäglichen Lebens mit Anderen
in einer spirituellen Dimension. Die Spiritualität stellt sich dabei in der kon-
kreten und täglichen Sorge der Einzelnen um sich und um andere her. Geistig
wird das Leben in der Immanenz durch die Praktiken freundschaftlicher und
liebender Begleitung und der (schreibenden) Erzeugung intensiver Daseins-
momente. In solchen Momenten und Praktiken, die das Schreiben von Brie-
fen an Freundinnen und Geliebte einschließen, erblickt Bürger in Gemein-
schaft mit ihren Vorgängerinnen eine Art immanenter Gotteserfahrung, die
auf einen transzendenten Gott verzichten kann.19 Bürger liest damit die li-
terarischen Texte von Frauen nicht als bloß ästhetische, sondern im Hinblick
auf ein anderes Lebenkönnen. Ihre Arbeiten sind wesentliche Beiträge zu ei-
nem zeitgemäßen Immanenzdenken von weiblicher Seite aus, und von daher
ist sie neben Foucault eine wichtige Vordenkerin einer neuen, spirituellen Le-
benskunst. Neben Marie de Sévigné und Isabelle de Charrière ist die roman-
tische Schriftstellerin Bettina von Arnim eine der zentralen Bezugspersonen
für Bürgers Konzept der Lebensimmanenz. Im Zuge der folgenden kurzen
Darstellung der Ästhetik der Existenz von Arnims wird sich zeigen, wie nah
sie der von Foucault skizzierten stoischen Lebenskunst ist.

1. Die immanente Religion der Bettina von Arnim

Bettina von Arnim entwickelt ihre – romantisch gefärbte – Lebenskunst vor
allem in ihren Briefromanen. Sie entwirft den Gedanken einer immanenten
Religion, deren tragende Ideen Freiheit und Unabhängigkeit, ein Leben in
der Vereinigung von Natur, Geist und Schönheit und schließlich Dasein in in-
niger Gemeinschaft mit der Freundin sind. Zur Freiheit: Wie alle Romantiker
berichtet sie von der tiefen Melancholie, von der sie oft befallen werde. Sie
leidet an ihrem „Nichts“. Momentane enthusiastische Gefühlsstürme stürzen

18 C. Bürger, Das Denken des Lebens, Frankfurt/M. 2001. Das zentrale Konzept der „Lebens-
immanenz des Sinns“ wird in dem einleitenden Essay Lebensimmanenz: Marie de Sévigné,
261–295, bes. 289ff. expliziert.
19 Vgl. ebd., 325.



Toni Tholen 46

im nächsten Moment wieder ab in eine Leere, in der nur Gewissheit über die
eigene Zerrissenheit ist.20 In dem Briefroman Clemens Brentanos Frühlings-
kranz aber berichtet sie von ihrem Erwachen aus der Melancholie: „[...] ich
sang, um mein jubelnd Herz auszuströmen, das zum Tanz geneigt war, von
einem innern Lebenstakt frisch bewegt, meine Entschlüsse waren rasch und
sind es noch, das heißt, ich entschließe mich. – Zu was? – Ei davon ist gar
nicht die Rede! der Entschluß! [...] – tief in mich hinein fühl ich: – er ist der
Mut, frei zu schweben über aller Gemeinheit.“21 Weiter unten erörtert sie ge-
nauer, was sie unter „Entschluß“ versteht: „[...] ein ewiges Menschwerden
des Geistes durchbricht alles sinnliche Bedürfnis und wirft es nieder und
steht aufrecht über ihm, und ja, das ist’s, was ich Entschluß nenne, zu sein
und zu werden, ob ich’s verstehe oder nicht.“22 Im Begriff des Entschlusses
verbindet sich der Akt der Selbstwahl mit der Entscheidung, ein spirituelles
Leben führen zu wollen, für das Mut nötig ist. Deutlich wird hier schon, dass
von Arnims Äußerungen die einzelnen Wortbedeutungen des lateinischen
Ausdrucks ,spiritus‘ konkretisieren. Hier verknüpft sie die Bedeutungen
,Geist‘ und ,Mut’. Des Weiteren wird in den Textstellen ein Lebensenthusi-
asmus laut, der dem Ausdruck ,spiritus‘ ebenfalls ursprünglich eingeschrie-
ben ist. Die Anknüpfung an das Bedeutungsfeld des lateinischen Wurzelbe-
griffs von Spiritualität verstärkt sich noch im Entwurf einer ,großen Spra-
che‘. Zusammen mit ihrer Freundin Caroline von Günderode will sie eine
„Ursprache“23 sprechen: „Ja, man muß dem Menschen Weisheit zumuten und
sie ihm als den einfachen Weg der Natur vorschreiben, aber das Verleugnen
eines großen mächtigen Weltsinnes in uns ist immer Folge unseres Sittenle-
bens mit anderen.“24 Der ,große mächtige Weltsinn‘ entlädt sich in dem
Wunsch, zusammen mit der Freundin eine ,Religion‘ zu gründen: „ach, wir
wollen was recht Großes tun [...] laß uns eine Religion stiften für die Mensch-
heit [...] Ein bißchen Spazierenreiten in den Himmel.“25 An anderer Stelle
spricht sie diesbezüglich von einer zu begründenden „Schwebe-Religion“26.
Bettina von Arnim geht es bei der Stiftung einer solchen weltlichen Religion
um die Schaffung eines gemeinsamen Raums, in dem es möglich ist, sein Le-

20 Vgl. dazu die Darstellung in C. Bürger, Leben Schreiben. Die Klassik, die Romantik und der
Ort der Frauen. Stuttgart 1990, 133–141. Die folgende Rekonstruktion orientiert sich an Bür-
gers Gedankengängen dort und an dem Essay Erotik des Gesprächs: Bettina von Arnim und die
Günderode, in: dies., Das Denken des Lebens, 406–421.
21 B. v. Arnim, Clemens Brentanos Frühlingskranz – aus Jugendbriefen ihm geflochten, wie er
selbst schriftlich verlangte [1844]. Frankfurt/M. 1985, 103.
22 Ebd., 104.
23 B. v. Arnim, Die Günderode [1840]. Frankfurt/M. 1983, 177.
24 Ebd., 176f.
25 Ebd., 178.
26 Ebd., 182.



Ästhetik der Existenz als Spiritualität 47

ben in Freiheit zu gestalten. Eine solche individuelle Gründung setzt Mut
voraus, die Weisheit zu wollen. Eines der leitenden Prinzipien ihrer Schwe-
be-Religion ist es daher, sich nicht durch „Reichtum und Macht“ korrumpie-
ren zu lassen: „Zum Beispiel: man kann nicht von der Luft leben! – Ei, das
könnt doch sehr möglich sein, und es ist eine sehr dumme Behauptung, die
der Teufel gemacht hat, um den Menschen an die Sklavenkette zu legen des
Erwerbs, daß man nicht von der Luft leben könne, daß er nur recht viel habe.
Wer viel hat, der kann vor lauter Arbeit nicht zur Hochzeit kommen; und von
der Luft lebt man doch allein, denn alles, was uns nährt, ist durch die Luft
genährt, und auch unsere erste Bedingung zum Leben ist das Atemholen.“27

Von Arnim weist darauf hin, daß die Anhäufung von Geld und Besitz unfrei
macht. Der implizite Aufruf zum Verzicht, zur Askese ist jedoch nicht le-
bensfeindlich, sondern im Gegenteil dem Leben zugewandt, insofern darin
die Gewähr von Freiheit liegt. Und deren Medium ist die „Luft“, ihr körper-
licher Ausdruck das „Atemholen“. Auch diese beiden Ausdrücke sind primä-
re Attribute von Spiritualität.

Die so gefasste Freiheit realisiert sich in einem Leben, dessen Werk in der Formung und
Vereinigung von Geist, Schönheit und Natur besteht: „[...] drum ist Schönheit der lebendige
Geist, denn sie weckt allein Leben – alles andere weckt den Geist nicht. Ach, wie schmachtet
doch die Seele nach Schönheit, nach Leben – die Schönheit ist Lebensnahrung der Seele [...].
Sehnsucht ist Schönheitskeim, der sich entfaltet. – Sehnsucht ist inbrünstige Schönheitslie-
be.“28 Die Formung eines schönen und erfüllten Lebens gelingt jedoch nur, wenn Geist und Na-
tur, Körper und Seele miteinander in Wechselwirkung sind. Der Geist muss durch all seine Ge-
stalten und Formen mit ihr zusammenfließen, um fortwährend lebendig zu bleiben. Trennt er
sich von Natur und Leiblichkeit ab, verliert er seinen Enthusiasmus und erstarrt zur bloßen Bil-
dungsform. Bettina von Arnims spirituelle Lebenskunst enthält den Gedanken einer immanen-
ten Mystik, in der die individuelle Existenz als ganze fortwährend vom lebendigen Geist
durchströmt ist. Daraus resultiert das Gefühl des Schwebens, das in den Zustand eines Blicks
von oben versetzt, der zu erkennen gibt, dass das menschliche Leben äußerst wenig ist, dieses
Wenige jedoch sehr intensiv und beglückend erfahren werden kann. Das Ethos der romanti-
schen Schwebe-Religion ist affirmatio vitae.

Das Leben als ein schönes und geglücktes zu leben, auf zu viel Macht und
Besitz zu verzichten, bedarf der Stütze durch andere. Wenn von Arnim der
Freundin vorschlägt, die geistige Freiheit mit ihr gemeinsam zu genießen,
dann tut sie dies im Wissen um die Bedürftigkeit, sich der anderen mitteilen
zu können, und in der Bereitschaft, sie sorgend zu begleiten. Das andere Le-
ben, das sie entwirft, kann sie sich nur als eines in Gemeinschaft vorstellen:
„[...] in der Natur, da müssen wir Hand in Hand gehen und miteinander spre-
chen nicht von Dingen, sondern eine große Sprache. [...] das, was grad nur
uns zulieb geschieht, das möcht ich nicht versäumen, mit Dir auch zu erle-

27 Ebd., 190.
28 Ebd., 205.



Toni Tholen 48

ben, und dann möcht ich auch mit Dir all das überflüssige Weltzeugs abstrei-
fen, denn eigentlich ist doch nur alles comme il faut eine himmelschreiende
Ungerechtigkeit gegen die große Stimme der Poesie in uns, die weist die See-
le auf alles Rechte an.“29 Auch hier ist das Missverständnis zu vermeiden,
dass von Arnim eine grundsätzliche Abwendung von der Welt meint. Viel-
mehr entwirft sie den utopischen Raum eines gelingenden gemeinsamen Le-
bens, in dem der Mut und die Bereitschaft wachsen können, dort, wo es nötig
erscheint, Kritik an sozialen Gegebenheiten zu üben, mit anderen Worten:
freimütig zu sein, sich zuzutrauen, die Wahrheit zu sagen, auch wenn sie un-
bequem ist. Foucault nennt diese in der griechischen Antike bereits bekann-
te Tugend parrhesia. Bettina von Arnim hat sie praktiziert.30

2. Lebensimmanenz des Sinns: zu Rilkes Mystik

Nein, Bettine ist wirklicher in mir geworden [...]
(Rainer Maria Rilke)

Rilke hat Bettina von Arnims ,schwebende Religion’, ihre immanente Mys-
tik, anerkannt und ihr in seinen Texten Resonanz gegeben. Ein kleiner Ab-
schnitt in den Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge handelt von ihrem
Liebesdenken und -schreiben und liest sich wie eine große Hommage an die
romantische Vorgängerin31: „Denn diese wunderliche Bettine hat mit allen
ihren Briefen Raum gegeben, geräumigste Gestalt. Sie hat von Anfang an
sich im Ganzen so ausgebreitet, als wär sie nach ihrem Tod. Überall hat sie
sich ganz weit ins Sein hineingelegt, zugehörig dazu, und was ihr geschah,
das war ewig in der Natur [...].“32 In diesen wenigen Sätzen nimmt die Le-
bensimmanenz des Sinns Gestalt an. Zum einen bringen sie die innige Bin-
dung an das Sein im Hier und Jetzt zum Ausdruck, die unbedingte Begeiste-
rung fürs Irdische, die Zugehörigkeit und das Jasagen zum Leben, zum ande-
ren wird gerade diesem Ethos eine immanent-religiöse Dimension verliehen.
Indem Rilke Bettina von Arnims gestaltende Tätigkeit des Raumgebens, die
einer Formwerdung der chora von weiblicher Seite aus vergleichbar ist,
durch einen im Konjunktiv formulierten Vergleich Ewigkeitswert verleiht
(„als wär sie nach ihrem Tod“), betont er deren Dauerhaftigkeit und das Be-

29 Ebd., 176.
30 Vgl. zur parrhesia bei Foucault und Bettina von Arnim meinen Aufsatz Elite und Intellek-
tuelle, in: Internationale katholische Zeitschrift ,Communio‘ 28 (1999), 472–480.
31 Wichtige Anregungen zum Folgenden verdanke ich dem Schlussabschnitt des Kapitels
Textanalyse als Ideologiekritik aus Christa Bürgers Abschiedsvorlesungen (gehalten im SS
1998 an der Universität Frankfurt/M.), die demnächst unter dem Titel Wege durch die Litera-
turwissenschaft (Frankfurt/M. 2003) veröffentlicht werden.
32 R.M. Rilke, Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge [1910]. Frankfurt/M. 1982,
161.



Ästhetik der Existenz als Spiritualität 49

geistende, das aus ihr entströmt. Der Konjunktiv zeigt aber eben auch an,
dass der Raum, der sich in Bettina von Arnims Briefen ausbreitet, nicht trans-
zendierend ist, sondern im Diesseits verbleibt, immanent, durchweht vom
Hauch des Lebens, durchströmt von Atemzügen und Seufzern, und – ,ane un-
derlaz‘ (Meister Eckhart).

Rilke geht es in seinen Texten, so auch in den Duineser Elegien, darum,
den Möglichkeitsraum einer solchen Spiritualität zu erkunden. Deutlich wird
dabei, dass Immanenz nicht einfach gegeben ist, etwa im Sinne einer neuen
religiösen Lehre, sondern dass sie, um – zumindest augenblickhaft – wirklich
zu werden, eines Ethos bedarf, das darin besteht, sie aus den bestehenden und
wirksamen Formen herkömmlicher religiöser Theorie und Praxis heraus-
zulösen. Bei Rilke geschieht dies nicht in der Weise bloßer Entgegensetzung
oder Destruktion, sondern durch entschlossene Hineinwendung christlicher
Motive und Ideen ins Irdische.

2.1. Erlösung im Hier und Jetzt: „Der Brief des jungen Arbeiters“ 

Besonders deutlich wird dies im Brief des jungen Arbeiters von 1922. Dort
schreibt ein junger Mann, der in einer Fabrik arbeitet, einem Schriftsteller,
dessen Gedichte er anlässlich einer Lesung einige Tage zuvor kennengelernt
hat. Die Gedichte regen ihn an, dem Schriftsteller mitzuteilen, welche Fragen
ihn unablässig beschäftigen. Da er unmittelbar nach der Gedicht-Lesung in
eine christliche Vereinigung gerät, verbindet sich ihm das, was er dort ver-
nimmt, mit dem Inhalt der Gedichte zu einem existentiellen Problemzusam-
menhang. Seine erste Frage richtet sich darauf, wer eigentlich Jesus Christus
und welches seine Funktion sei. Seine Überlegungen laufen darauf hinaus,
die zentrale Funktion Christi als Opfer und Erlöser in eine andere Gottesvor-
stellung aufzuheben: „Ich kann mir nicht vorstellen, daß das Kreuz bleiben
sollte, das doch nur ein Kreuzweg war. Es sollte uns gewiß nicht überall auf-
geprägt werden, wie ein Brandmal. In ihm selber sollte es aufgelöst sein.
Denn, ist es nicht so: er wollte einfach den höheren Baum schaffen, an dem
wir besser reifen könnten. Er, am Kreuz, ist dieser neue Baum in Gott, und
wir sollten warme glückliche Früchte sein, oben daran.“33 Die Bilder und
Zeichen christlichen Glaubens werden nicht einfach negiert, sondern ihre
Bedeutung wird gleichsam innerhalb ihrer selbst verschoben. Dies geschieht
durch Aufhebung des einen christlichen Symbols, des Kreuzes, in ein ande-
res, den Baum. Gemeint ist hier der Baum des Lebens, den Gott im Garten
Eden gleichzeitig mit dem Baum der Erkenntnis von Gut und Böse pflanzt,

33 R.M. Rilke, Der Brief des jungen Arbeiters [1922], in: ders., Sämtliche Werke in zwölf Bän-
den, Bd. 11. Frankfurt/M. 1975, 1112. 



Toni Tholen 50

wie es in Genesis 2,9 berichtet wird.34 Nun wird mit dieser Verschiebung
nicht eine neue Paradiesesvorstellung im Jenseits eines kommenden Gottes-
reiches verbunden, sondern das Glück eines Lebens mit Gott, die – wie Fou-
cault sagt – Konaturalität mit ihm, wird ins Irdische hineingewendet, denn
der Baum wird in die irdische Erde gepflanzt, an der Stelle, anstelle des
Kreuzes. Der schreibende Arbeiter rät in seinem Brief dazu, sich nicht immer
mit dem geopferten Christus zu beschäftigen, „sondern einfach ruhig mit
Gott, in den, uns reiner hinaufzuhalten, doch seine [Jesus’, T.T.] Absicht
war.“35 Er will aus der Vorstellung einer ans Kreuzesopfer gebundenen Erlö-
sungstheologie austreten, um einer immanenten Spiritualität Raum zu geben,
die nicht im Zeichen des Kreuzes, wohl aber in demjenigen des Lebensbau-
mes zu verwirklichen wäre. So richtet er indirekt an die Mitglieder der
,christlichen Vereinigung‘ den Appell: „Zwingt uns nicht immer zu dem
Rückfall in die Mühe und Trübsal, die es ihn [Christus, T.T.] gekostet hat,
uns, wie ihr sagt, zu ,erlösen’. Laßt uns endlich dieses Erlöstsein antreten.“36

Das Eintreten für ein Leben, das sich, solange es währt, im Hier und Jetzt
zu erlösen sucht, verbindet sich in diesem wie in anderen Texten Rilkes mit
dem Ausdruck des Hiesigen. Das Hiesige aber gilt es einer Epoche und Ge-
sellschaft entgegenzuhalten, die fortwährend an dessen Entwertung arbeitet:
„Diese zunehmende Ausbeutung des Lebens, ist sie nicht eine Folge, der
durch die Jahrhunderte fortgesetzten Entwertung des Hiesigen? Welcher
Wahnsinn, uns nach einem Jenseits abzulenken, wo wir hier von Aufgaben
und Erwartungen und Zukünften umstellt sind. Welcher Betrug, Bilder hiesi-
gen Entzückens zu entwenden, um sie hinter unserm Rücken an den Himmel
zu verkaufen!“37 Auch hier bedeutet die Kritik an der ziel- und maßlosen Ex-
ploitation von Mensch und Natur, die in der modernen Produktionslogik
ihren vorläufigen Höhepunkt erreicht hat, sowie an der christlichen Eschato-
logie nicht bloße Negation, sondern vor allem einen Hinweis darauf, dass die
irdischen Möglichkeiten eines Gottdenkens fortwährend nicht eingelöst wer-
den und dies eine „Kränkung Gottes“ ist, die in der Unfähigkeit besteht, „in
dem uns hier Gewährten und Zugestandenen nicht ein, wenn wir es nur genau
gebrauchen, vollkommen, bis an den Rand unserer Sinne uns Beglückendes
zu sehen! Der rechte Gebrauch, das ists. Das Hiesige recht in die Hand zu
nehmen, herzlich liebevoll, erstaunend, als unser, vorläufig, Einziges [...].“38

34 Wie wichtig der Baum als Symbol der Liebe zum Leben für Bettina von Arnim ist, hat
Wolfgang Frühwald gezeigt. Vgl. W. Frühwald, „Mephisto in weiblicher Verkleidung“. Das
Werk Bettine von Arnims im Spannungsfeld von Romantik und sozialer Reform, in: Jahrbuch
des freien deutschen Hochstifts (1985), 202–222, bes. 216.
35 Rilke, Der Brief des jungen Arbeiters, 1112f.
36 Ebd., 1113.
37 Ebd., 1114.
38 Ebd., 1115.



Ästhetik der Existenz als Spiritualität 51

Kritik ist hier primär das Aufzeigen eines besseren Lebenkönnens. Und die-
ses stellt sich erst in dem ,rechten Gebrauch‘ des uns hier Gewährten her. Ril-
ke wendet hier wiederum eine verschüttete Bedeutungsdimension in den
Ausdruck ,gebrauchen‘ hinein. Indem er davon spricht, das Hiesige „recht in
die Hand zu nehmen, herzlich liebevoll“, führt er ihn aus seiner semantischen
Verengung, die er durch den Primat seiner instrumentellen Verwendung (,ge-
brauchen‘ im Sinne verdinglichenden Benutzens und Vernutzens) erfahren
hat, zurück in einen erweiterten Bedeutungskontext, den der lateinische Aus-
druck ,frui‘ aufbewahrt. Übersetzt wird er zwar auch mit ,gebrauchen‘ im
Sinne von ,benutzen‘ und ,sich bedienen‘, zugleich aber bedeutet er ,ge-
nießen‘ und ,sich freuen‘. Das althochdeutsche Wort ,bruhhan‘ leitet sich
etymologisch indirekt aus ,frui‘ her. Der ,rechte Gebrauch‘ meint bei Rilke
ein Genießen und eine Freude, worin sich ein nicht-instrumenteller und
nicht-ausbeutender Umgang mit Dingen und zwischen Menschen herstellen
könnte. Ein solcher Umgang wäre in dem Maße spirituell, wie er schonend
und liebevoll wäre.

Dass der schreibende junge Mann überhaupt von einem solchen anderen
Lebenkönnen etwas mitzuteilen weiß, hat nicht nur mit den Gedichten zu tun,
die er in der Lesung gehört hat, sondern auch mit der wirklichen Erfahrung
von Immanenz während einer kurzen Lebensperiode. Er berichtet von einer
intensiven Begegnung und Freundschaft mit einem jungen Maler, Pierre, den
er bei einem Aufenthalt in Marseille kennenlernt. Er bleibt bei dem lungen-
kranken Maler und begleitet ihn bis zu seinem Tod. Sie erleben zusammen er-
füllte Tage in Avignon, während derer Pierre dem Freund ununterbrochen die
Zustände seines inneren Lebens mitteilt. Was sich in diesen intensiven Da-
seinsaugenblicken einstellt, kommt dem sehr nah, was Rilke mit dem Raum-
werden in den Briefen Bettina von Arnims meint: „Ja, es kommt mir fast un-
recht vor, noch Zeit zu nennen, was eher ein neuer Zustand des Freiseins war,
recht fühlbar ein Raum, ein Umgebensein von Offenem, kein Vergehn. Ich
holte damals, wenn man so sagen kann, Kindheit nach und ein Stück frühes
Jungsein, was, alles in mir auszuführen, nie Zeit gewesen war; ich schaute,
ich lernte, ich begriff, und aus diesen Tagen stammt auch die Erfahrung, daß
mir ,Gott‘ zu sagen, so leicht, so wahrhaftig, so – wie mein Freund sich wür-
de ausgedrückt haben – so problemlos einfach sei.“39 Das innige Zusammen-
sein der beiden Freunde lässt das Gefühl eines Raumes entstehen, der aus
sich heraus ein „Freisein“ entläßt. Ein Offenes. Und nur in dieser Freiheit
und Offenheit, in dem gegenseitigen Sich-Anvertrauen wird es so wunderbar
leicht, „ ,Gott‘ zu sagen“. Die Begegnung des Schreibenden mit Pierre macht

39 Ebd., 1118.



Toni Tholen 52

für kurze Zeit ein erfülltes Leben wirklich, ein Leben in der offenen Nähe
zum anderen, in der Gott zu sagen nicht schwer werden muss.

Rilkes Text bezeugt die Möglichkeit einer Kunst, die nach Wegen sucht,
sich mit dem Leben in Schönheit, und d.h. in Glückseligkeit zu vereinigen.
Dass diese zugleich darauf hinweist, dass das Hiesige (noch) nicht erlöst ist,
daran hat sie ihre Wahrheit. Der Brief bezeugt zugleich, dass Kunst, die sich
einem anderen Lebenkönnen verpflichtet, spirituell heißen kann, weil sie
dennoch die wenigen und seltenen Augenblicke der Lebensimmanenz des
Sinns mitzuteilen vermag, wie in der neunten Duineser Elegie:

Aber weil Hiersein viel ist, und weil uns scheinbar
alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das
seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten. Ein Mal
jedes, nur ein Mal. Ein Mal und nichtmehr. Und wir auch
ein Mal. Nicht wieder. Aber dieses
ein Mal gewesen zu sein, wenn auch nur ein Mal:
irdisch gewesen zu sein, scheint nicht widerrufbar.40

III. Ausblick

Die für die Moderne charakteristische Ausdifferenzierung der Wertbereiche
und die damit einhergehende Autonomisierung von Kunst und Literatur, die
schon einmal von den historischen Avantgarden in Frage gestellt worden ist,
verliert mit der Suche nach einer Ästhetik, Ethik und Spiritualität vereini-
genden neuen Lebenskunst ein weiteres Mal etwas von ihrer lange Zeit un-
befragten Gültigkeit. Allerdings vollzieht sich diese neue Existenzweise, die
Kunst, Geist und Leben zu vereinigen gedenkt, nicht so sehr im Akt der Re-
volte und Subversion, mithin nicht in der Geste eines radikalen Bruchs mit
bürgerlichen – künstlerischen wie religiösen – Traditionen und Institutionen,
sondern in einer zweifachen Bewegung. Eine Erste ruft sich die Inhalte und
Formen der in den Institutionen verwahrten Traditionen in die Erinnerung
zurück, und eine Zweite verschiebt jene still, aber beharrlich an die jeweili-
gen Ränder ihrer Diskursivierung, um sie so von neuem in eine Lebendigkeit,
in beständige Wechselwirkung zu versetzen, in der Hoffnung, es möge sich
das Leben jetzt und in Zukunft andere, nicht-herrschaftliche Formen indivi-
dueller Existenz und gemeinschaftlicher Praxis suchen; Formen, die das Le-
ben weder zur Erstarrung bringen noch das trostlose irdische Dasein auf jen-

40 R. M. Rilke, Duineser Elegien, in: ders., Sämtliche Werke in zwölf Bänden, Bd. 2. Frank-
furt/M. 1975, 717.



Ästhetik der Existenz als Spiritualität 53

seitige Erlösung einstimmen. Um diese anderen Formen zu (er)finden, bedarf
es der Sorge um die Seele, einer Lebenskunst, wie sie im Vorangegangenen
skizziert worden ist. Die Texte einiger moderner Autorinnen und Autoren
könnten dabei reiche Quellen der Orientierung sein. Blickt man von dieser
Perspektive aus auf die ästhetische Moderne, so werden sich zu Bettina von
Arnim und Rilke ohne Mühe andere Künstler und Schriftsteller gesellen las-
sen, die ihre Arbeit in den Dienst ähnlicher Fragen gestellt haben, so Robert
Musil, dessen Protagonist Ulrich aus dem Romanfragment Der Mann ohne
Eigenschaften sich die Frage nach dem ,rechten Leben‘ stellt und sie beant-
wortet mit dem Entwurf einer essayistischen Existenz, die sich in einem Zwi-
schenraum von Wissen und Gefühl und später in einem mystischen Ge-
sprächs- und Liebesraum situiert.41 Auch Paul Celans Gedichte und Reden
wären im Blickwinkel einer spirituellen Lebenskunst neu zu lesen. Was ist es
schließlich anderes als ein Aufruf zur cura sui, wenn er im Meridian laut über
die Möglichkeit nachdenkt, mit der Kunst in die „allereigenste Enge“ zu ge-
hen und sich frei zu setzen?42 Ich beginne dies als parrhesiastische Rede zu
verstehen, die dazu rät, sich in der Vielfalt der Möglichkeiten und Verlockun-
gen nicht zu verlieren, sondern sich ihnen zu entziehen, ohne sich dabei von
der Welt abzuwenden, zu verzichten, um sich selbst in dem wenigen, das man
ist, zu erfahren, in der Absicht, für das eigene, endliche Leben, das die Fülle
des Hiesigen einlöste, frei zu werden. Celan hat diesen Gedanken in einem
Nachlass-Gedicht festgehalten:

Schreib Dich nicht
zwischen die Welten

komm auf gegen
der Bedeutungen Vielfalt,

vertrau der Tränenspur und lerne leben.43

41 Vgl. dazu ausführlich T. Tholen, Essayismus und Dialog bei Robert Musil, in: ders., Erfah-
rung und Interpretation. Der Streit zwischen Hermeneutik und Dekonstruktion. Heidelberg
1999, 192–212.
42 P. Celan, Der Meridian. Rede anläßlich der Verleihung des Büchner-Preises am
22.10.1962, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 3. Hrsg. v. B. Allemann und S. Reichert. Frank-
furt/M. 1983, 200.
43 P. Celan, Schreib dich nicht, in: ders., Die Gedichte aus dem Nachlaß. Hrsg. v. B. Badiou.
J.-C. Rambach und B. Wiedemann, Frankfurt/M. 1997, 133.


