
Literaturbericht 63

über Alex, der freilich auch immer Kummer und Sorge bereitet hatte. Viele Jahre
später – am Heiligen Abend 1986 – erwartete man ihn vergeblich am festlich ge-
deckten Tisch. Man suchte ihn und fand ihn schließlich: „Unkenntlich verbrannt, in
seinem alten PKW auf einem Parkplatz im Wald. Tot.“ Er hatte seinem Leben selbst
ein Ende gesetzt. Nun hatte Lotte Schiffler beim Tode ihres Mannes Leonhard 1971
ein Doppelgrab gekauft, um später an seiner Seite beerdigt zu werden. Als nun Alex-
ander gestorben war, ließ sie ihn an ihrem Platz beerdigen. „Weil nun kein Platz mehr
ist, will ich verbrannt werden, die Urne kann dann in dem Grab beigesetzt werden.“
So ist es dann geschehen. Das Teilen und Versöhnen war somit das Vorzeichen zu
ihrem Leben und Wirken bis zu ihrem Tode. Das Brücken bauen, das Grenzen spren-
gen hat ihr Leben bis zum Ende bestimmt.

Werner Löser, Frankfurt

LITERATURBERICHT

„Grundkurs Spiritualität“ 
Hrsg. M. Plattig, Institut für Spiritualität Münster
Ein geistlicher Entwurf auf dem Prüfstand1

Bei der Ausrichtung der eigenen Spiritualität stellt sich grundlegend die Frage, auf
welche Weise der Mensch eigentlich Kenntnis bekommt vom Göttlichen, mit dem er
in Kontakt zu treten sucht und von dem er sich verwandeln lassen will. Mit Blick auf
die letzten 150 Jahre lassen sich zwei Antwortweisen unterscheiden: Die im katholi-
schen Milieu bis in die 1960er Jahre hinein dominante Vorstellung geht davon aus,
dass den Menschen das Überweltliche in ,Merksätzen‘ (v.a. Dogmen; Katechis-
musinhalte) erreicht. Dieser Vorstellung zufolge gibt Gott dem Papst die christlichen
Kernsätze direkt ein; von dort aus werden sie wortgetreu durch die kirchliche Hier-
archie bis zu den Gläubigen an der kirchlichen Basis weiterverkündigt. Glaube heißt
hier für alle am ,geschlossenen Kirchensystem‘ Beteiligten: vorbehaltloses Für-
wahr-halten der ,Merksätze‘ sowie deren möglichst lückenlose Umsetzung in der ei-
genen Lebenspraxis. Eine zweite – eher beziehungsorientierte – Weise, vom Göttli-
chen Kenntnis zu erlangen, schrieb das Vaticanum II. fest, um auf diese Weise zu-
gleich das christliche Gottesbild gegen andere, die Gegenwart überflutende Gottes-
vorstellungen abzugrenzen: Der lebendige Gottessohn, wie ihn die Heilige Schrift
vor Augen stellt, ist die personale Botschaft Gottes, und jeder Mensch ist eingeladen,
mit Christus in einen inneren Dialog zu treten, um sein Leben von IHM her auszu-

1 Aufrichtiger Dank für das suchende Gespräch im Kontext der vorliegenden Besprechung gilt
den Herren Spiritual Dr. Paul Deselaers (Münster) und Pfarrer Dr. Johannes Kreier (Münster).



richten. Dieser als ,offen‘ zu charakterisierende, göttlich-menschliche Kontakt for-
dert den einzelnen Christen mit seiner Originalität zu einer je persönlichen Antwort
auf das Lebens- und Gesprächsangebot Gottes heraus; in Abkehr von der früheren
,Katechismus-Spiritualität‘ gestaltet der Christ seine Hinwendung zu Christus als
Einheit von Glaube und Biographie, ohne dabei den Traditionsschatz der Vorväter
und Vormütter im Glauben aus den Augen zu verlieren.

Pastoral führte das ,zweitvatikanische‘ Verständnis von christlicher Spiritualität
zu bedeutenden Initiativen: So griff der bekannte Münsteraner Spiritual Johannes
Bours († 1988) die aufgezeigte Herausforderung einer ,nach-vatikanisch‘-bezie-
hungsorientierten Frömmigkeit für den Bereich der geistlichen Begleitung von Pries-
tern, Priesterkandidaten und Laien mutig auf. In geradezu pionierhafter Weise ent-
wickelte er, stets ausgehend von der Heiligen Schrift, Perspektiven und methodische
Hilfestellungen für die Herausbildung einer persönlichen Spiritualität; überdies un-
terstützte er viele Menschen auf ihrem geistlichen Weg2. – Pedro Arrupe († 1991),
Ordensgeneral der Jesuiten zwischen 1965 und 1983, mühte sich in der aufgezeigten
Umbruchsituation um ein erneuertes Verständnis der ignatianischen Exerzitien, in-
sofern deren ursprüngliches Kernanliegen – was über Jahrhunderte hinweg in den
Hintergrund getreten war – doch in der Eröffnung eines biographieorientierten Glau-
bensweges besteht3. Der Benediktiner Christian Schütz veröffentlichte 1988 ein
„Praktisches Lexikon der Spiritualität“, in dem er sich gleichfalls von dem alten Ver-
ständnis der ,Katechismus-Spiritualität‘ ab- und der neuen Sicht von Spiritualität zu-
kehrte: „Die bislang mehr statisch geprägte Haltung des Christen zur Welt verlagert
sich in Richtung Weltverantwortung und Weltgestaltung. (...) Der Ort der Spiritua-
lität ist dort, wo Evangelium und Leben einander begegnen.“4 Zuletzt verdanken wir
dem Heidelberger Neutestamentler Klaus Berger reiche Anregungen für die Gestal-
tung einer biographieorientierten christlichen Spiritualität: Geistliches Leben, vom
Neuen Testament aus gesehen, bedeute stets den lebendigen Kontakt mit Christus.
Aus dieser Weise „geistlichen Geprägtseins“, die er u.a. in Dialog bringt mit den
mystischen Zeugnissen der Christusbegegnung aus der frühen zisterziensischen
Tradition, sieht er christliches Handeln – eben „radikale Observanz“ – hervorgehen,
wie er programmatisch erläutert: „Dazu gehört nach meinem Verständnis ein neuer
Blick auf die mystischen, bildhaften und im weiteren Sinne religiösen Traditionen
des Neuen Testaments.“5

In der aufgezeigten Tradition, christliche Botschaft und persönliche Biographie
zusammenzubringen, sieht sich auch der im folgenden auf seine Tragfähigkeit hin zu

Literaturbericht 64

2 Bours’ Mühen um die Verbindung von Spiritualität und Theologie wurde von der Katholisch-
Theologischen Fakultät der Universität Münster mit dem „Dr. theol. h.c.“ geehrt. Zu seinem
Leben und Werk s. umfassend P. Deselaers, Und doch ist Hoffnung. Gedanken zu und von Jo-
hannes Bours. Freiburg 1992 (Lit.).
3 Dieser Hinweis sei Dr. Michael Bangert, Basel freundschaftlich gedankt. Zur Person des Je-
suitengenerals s. C. Becker, Art. Pedro Arrupe, in: Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1993)
1034 (Lit.)
4 C. Schütz (Hrg.), Praktisches Lexikon der Spiritualität. Freiburg/Basel/Wien 1988, VI.
5 K. Berger, Was ist christliche Spiritualität? Gütersloh 2000, 17.



untersuchende, in fünf Kapitel untergliederte „Grundkurs Spiritualität“ (= GK), der
unter Federführung des Karmeliten Prof. Dr. Dr. Michael Plattig vom „Institut
für Spiritualität Münster“ während der Jahre 2000 und 2001 herausgegeben wur-
de6. Eingedenk der Tatsache, dass sich die Wege christlicher Spiritualität immer
auch theologisch verantworten müssen, sucht die folgende Revision einige von
Michael Plattig zugrundegelegte theologische Leitkategorien kritisch-exemplarisch
zu erheben, um sie auf ihren Wert für die Praxis geistlicher Begleitung hin zu über-
prüfen. – Natürlich ließe sich fragen, warum der GK nicht auf den Kirchbau allge-
mein oder auf spezielle Bauwerke der christlichen Geschichte eingeht, um die Men-
schen mit Hilfe der hinter diesen Baulichkeiten stehenden Ideale für ihr eigenes
geistliches Lebens anzuregen; immerhin sind die gegenwärtige Beliebtheit von Kir-
chenbesichtigungen und die steigende Nachfrage nach den neuerdings eingerichteten
Kursen für „geistliche Kirchenführungen“ unübersehbar. Gleichermaßen könnte
man aus liturgietheologischer Perspektive die Frage aufwerfen, aus welchen Grün-
den der GK zwar auf dem Einband das nirgends erläuterte Schlüsselwort aus dem Ef-
fata-Ritus der Taufe zitiert („Öffne deine Augen, neige dein Ohr, löse deine Zunge
und erschließe dein Herz“), er jedoch auf die Feier der Sakramente allenfalls am Ran-
de eingeht, jedenfalls ohne sie – ausgehend von ihren Einzelriten – im Stile altkirch-
licher Mystagogie als sinnenreichen Ausgangspunkt für die Erschließung christli-
chen Lebens und Feierns heranzuziehen. In Absetzung von derartigen Kriterien soll
im folgenden gefragt werden, wie sich der GK historisch-theologisch verortet und
welche gravierenden Konsequenzen er aus dieser Grundentscheidung für die Gestal-
tung heutigen geistlichen Lebens ableitet.

Gegenwartsgeleitete Gesamtperspektive

Christliche Spiritualität hat es immer mit einer Fülle von historischen Konkretionen
in Raum und Zeit zu tun, angefangen bei den Zeugnissen der Heiligen Schrift bis hin
zu der beinahe 2000 Jahre umfassenden christlichen Geschichte des geglaubten Got-
tes; die Geschichte des geglaubten Gottes – tatsächlich eine ,Schatzkiste‘, angefüllt
mit je zeitgeprägten Überzeugungen, Erfahrungen und Ausdrucksformen von Men-
schen, deren gemeinsames Ziel darin bestand, ihr Leben auf christusnah-überzeu-
gende Weise zu gestalten. Um es vorweg zu sagen: Leider versäumt es der vorlie-
gende GK weitgehend, diese lebendigen Schätze zu sichten, um sich, ausgehend von
ihrer Fremdheit, hin auf den je eigenen Weg rufen zu lassen. Damit steht das Projekt
sowohl in seinem – dem Übenden zur begleitenden Lektüre empfohlenen – „Text-
band“ (= I) (auf den sich die folgenden Bewertungen vornehmlich beziehen) als auch
in seinem „Handbuch für die Kursleitung“ (= II) von vornherein in der Gefahr, mit
Blick auf die Gestaltung christlicher Spiritualität über einen gegenwartsfixierten Ho-
rizont nicht hinauszukommen.

Literaturbericht 65

6 Die in ihrer Abfolge nirgends erklärten Kapitelüberschriften lauten: 1. Das Leben geistlich le-
ben; 2. Von Angesicht zu Angesicht; 3. Leben im Dialog mit Gott; 4. Begleitet vom Geist Got-
tes; 5. Nicht von der Welt, aber in die Welt gesandt.



Tatsächlich verrät bereits die ,Selbstverortung‘ des GK eine Verabsolutierung
heutiger Plausibilitäten: Völlig losgelöst von der historischen Forschung richtet sich
die vom Autorenteam zu Grunde gelegte Unterteilung der Kirchengeschichte in zwei
Epochen jeweils danach, ob der Zusammenhang von „Theologie“ und „existentiel-
lem Vollzug“ vermeintlich gewahrt oder aufgebrochen war: Vom 1. bis zum 14.
Jahrhundert sieht der GK den Konnex dieser allerdings nirgends reflektierten, inso-
fern selbstverständlich aktuell-umgangssprachlich konnotierten Größen als gegeben
an; für die Zeit danach gilt er ihm ohne weitere Erklärung als verloren, bis dieser Zu-
sammenhang vor allem durch Karl Rahner († 1984) wiedergefunden worden sei. Pro-
grammatisch macht das „Vorwort“ deutlich, welcher Traditionslinie sich der GK
anschließt (I 7–9): „Es scheint, daß die theologische Disziplin der Spiritualität heute
den Zusammenhang von Erfahrung und Theologie wiedergefunden hat, der uns im
15. Jahrhundert verloren gegangen war und der sich in den nachfolgenden Jahrhun-
derten sowohl für die Theologie als auch für das geistliche Leben unselig ausgewirkt
hat.“

Wie abwegig diese Gesamtperspektive des GK ist, ja wie viele Zeugnisse gelebten
Christentums damit von vornherein unbesehen ,unter den Tisch fallen‘ (während die
verbleibenden Traditionen aus der Zeit vor dem 14. Jahrhundert unzutreffend ver-
einnahmt werden), kommt zum Vorschein, wenn man sich die von Berndt Hamm
eingebrachte und von der Forschung längst akzeptierte Neubewertung des Spätmit-
telalters vergegenwärtigt, welche eben auch die dem Spätmittelalter (vorangehenden
und) folgenden Epochen in neuem Licht erscheinen lässt; nicht als eine Phase des
Verfalls sei das 15. Jahrhundert als ,Gelenkzeit‘ zwischen Mittelalter und Neuzeit zu
kennzeichnen, sondern als eine durch „Frömmigkeitstheologie“ geprägte Epoche des
Neuaufbruchs: „Es gibt wohl keine Epoche der Kirchengeschichte, in der das Ge-
samtbild der Theologie, und zwar gerade der ,gelehrten‘ Theologie, so eindeutig
durch einen (...) Frömmigkeitscharakter bestimmt wird, in der die Dogmatik so stark
von der Ethik durchdrungen ist wie die Zeit vom ausgehenden 14. bis zur Mitte des
16. Jahrhunderts.“7 Mehr noch: ab 1400 hätten die europäischen Gesellschaften zu-
nehmend das auch die Frömmigkeit mitverändernde und für die Moderne grundle-
gende Niveau an Verinnerlichung wiedererlangt, das beinahe 1000 Jahre zuvor mit
dem Ausdünnen der römischen Zivilisation in den Hintergrund geraten war8; man er-
innere sich an Rembrandt († 1669), Albrecht Dürer († 1528), Martin Luther († 1546)
oder Thomas Morus († 1532), nicht zu reden von den MystikerInnen weit über das
16. Jahrhundert hinaus, schließlich an Johann Michael Sailer († 1832) oder an Ignaz
Heinrich von Wessenberg († 1860) – allesamt überzeugende Persönlichkeiten in dem
Mühen, ihr höchst individuell empfundenes Leben vom Evangelium her in Einheit
von „Theologie“ und „existentiellem Vollzug“ zu gestalten! So bedarf es schon einer
gehörigen Mischung aus Geschichtsvergessenheit und spiritualitätsgeschichtlicher

Literaturbericht 66

7 B. Hamm, Frömmigkeit als Gegenstand theologiegeschichtlicher Forschung. Methodisch-
historische Überlegungen am Beispiel von Spätmittelalter und Reformation, in: Zeitschrift für
katholische Theologie 74 (1977) 464–497, hier 477.
8 A. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter. Darmstadt 1997, 31–88, bes. 87f.
(„Tausend Jahre Mittelalter“).



Kenntnislosigkeit, wenn der GK all diese Ansätze gelebten Glaubens ,handstreichar-
tig‘ ausklammert, anstatt sie aus ihrer Zeit heraus zu verstehen und auf ihre Relevanz
für heutiges religiöses Leben hin zu befragen. Jedenfalls wird man – wie oben bereits
angesprochen – die kirchliche Fixierung auf Dogma und Lehre unter Hintanstellung
des ,existentiellen Vollzuges‘ allenfalls als Reaktion auf die Aufklärung seit den
1830er Jahren gelten lassen dürfen; in ihrer Unsicherheit angesichts des sich seiner
Freiheit bewusst werdenden Individuums reagierte die römisch-katholische Kirche
während der folgenden 130 Jahre tendenziell ,restriktiv‘, wie man rückblickend ge-
wiss bedauern darf.

Der unhistorische Ansatz des GK wirkt sich auf beinahe alle vom Autorenteam ge-
wählten Themenfelder aus und entscheidet implizit auch darüber, welche Grundthe-
men christlicher Frömmigkeit völlig ausgespart bleiben. So werden dem geistlich
Übenden unter historischem Gesichtspunkt vor allem die altkirchlichen und mittelal-
terlichen Mönche – eben die religiösen Virtuosen vor 1400 – als lebendige Beispiele
vorgestellt, die vermeintlich noch eine gelungene Verbindung von „Theologie“ und
„existentiellem Vollzug“ repräsentierten.
• „Jeder Mensch ist nach Meinung der Väter zur Selbstwerdung berufen und dazu,

so zu werden, wie Gott ihn gewollt hat, das gilt es herauszufinden und die Ent-
wicklung dahin zu fördern.“ (I 210) Hier unterstellt der GK dem altkirchlichen As-
keten- und Mönchtum ein auch für die heutige Gegenwart aktuelles Bemühen um
geistlich mitinspirierte Individuation. Lässt man sich allerdings beim Blick in die
Geschichte des Mönchtums einmal nicht gegenwartsorientiert von dem im GK oft-
mals als Kronzeugen angeführten geistlichen Schriftsteller Anselm Grün leiten,
sondern von einem namhaften Mönchshistoriker, stellt sich schnell heraus, dass es
dem alten Mönchtum keineswegs um persönliche Individuation ging, sondern vor
allem um asketische Höchstleistungen als Ausdruck des lebenslänglich-unblutigen
Martyriums, eben um die selbstkasteiende, den Tod auf Raten verheißende Nach-
ahmung der blutigen Martyrer in Friedenszeiten: „Gehorsam als Selbstzweck“,
wie Adalbert de Vogüé das Programm formelhaft umrissen hat9. So zeigte sich un-
ter den Asketen und Mönchen die wechselseitige Durchdringung von „Theologie“
und „existentiellem Vollzug“ gerade nicht in einem dem Paradigma von sonnen-
gebräunter Wellness und psychosomatischer Ganzheitlichkeit ergebenen Hören
auf die eigenen Gefühle, sondern vielmehr darin, dass die Sonne ihren vom Fasten
ausgezehrten Leib idealiter sogar zu durchscheinen vermochte. – Natürlich ging es
den Mönchen „um die Bewältigung des Lebens in der Auseinandersetzung mit den
Emotionen und Bedürfnissen, um den rechten Umgang mit ihnen.“ (I 211) Aber
wie anders klingt eine solche Aussage, wenn man nicht auf unhistorische Weise
moderne Plausibilitäten in sie hineinliest, sondern sich stattdessen daran erinnert,
dass der große Mönchsvater Johannes Cassian († um 430) die Praxis der geistli-
chen Begleitung in seinen Klöstern vor allem deshalb installierte, damit die Mön-
che mit ihren Beichtvätern über die als Indikator wahrgenommene Häufigkeit der

Literaturbericht 67

9 A. de Vogüé, Die Regula Benedicti. Theologisch-spiritueller Kommentar (Regulae Benedic-
ti Studia. Suppl. 16). Hildesheim 1983, 128.



nächtlichen Pollution reflektieren und gegebenenfalls nach Wegen suchen konn-
ten, diese im Dienste der Askese zu reduzieren10!?

• Die Spiritualität der mittelalterlichen Wandermönche charakterisiert der GK fol-
gendermaßen: „Das Verlassen der Gemeinschaft der Menschen geschieht um
Christi willen. Nicht die Motive von Flucht vor den Menschen oder vor der Ge-
schäftigkeit der Welt stehen im Vordergrund der Mönche.“ (I 30f.) Dem ist entge-
genzuhalten, dass diese Mönche die Ausgliederung aus dem für Menschen in ein-
fachen Gesellschaften lebensnotwendigen Clan-Strukturen allein um der Askese
willen auf sich nahmen; nicht, um sich „,wandernd in ihr Wesen, in ihre Wahrheit,
in ihren Kern zu gehen‘“ (I 31), sondern um es im Dienste Christi denen gleich zu
tun, die der jeweilige Clan ins Exil schickte, weil sie straffällig geworden waren
und in der Gefahr standen, den gesamten Stamm mit dem Bösen zu infizieren11.
Diese Mönche verließen ihren Stamm als Ausdruck einer conversio, die in Welt-
flucht und Leistungsaskese mündete. Anders nahm sich dagegen das Askesever-
ständnis des Franziskus von Assisi († 1226) aus, den der GK einfachhin in eine
Reihe mit den asketisch-weltflüchtigen Wandermönchen stellt: Zwar erlebte auch
er eine conversio, die ihn aber nicht in die Weltflucht, sondern in das Sozialenga-
gement führte. Angesichts dieser historisch unumgänglichen Differenzierungen
verlieren in Überfülle vorhandene ,Allgemeinsätze‘ des GK wie: „Der heilige
Franziskus ist Beispiel und Modell für (...) den christlichen Weg“ (I 32) oder –
gleichfalls unter Rückbezug auf Franziskus: „Der Mensch ist bleibend auf dem
Wege und muß diesem Rechnung tragen, eben dadurch, daß er Christus in dessen
Spuren folgt“ (32) jedwede Aussagekraft. Die Geschichte des geglaubten Gottes
ist eben immer nur kontextgebunden zu verstehen, will man sie nicht des ihr inne-
wohnenden Provokationspotentials berauben!

• Auch das Thema „Arbeit“ – um ein weiteres dem Übenden vorgestelltes Beispiel
für christlich-ideales Leben herauszugreifen – geht der GK gegenwartsgeleitet
an, wenn er dem altkirchlichen Asketen und Mönch unterstellt, er hätte gearbei-
tet, damit er „den Körper in Dienst nimmt, trainiert und sensibilisiert“ (I 273).
Hingegen erweist der Blick in die Geschichte, dass die Arbeit im Kloster weder
einem spirituell angehauchten ,bodybuilding‘ noch der persönlichen Individua-
tion diente, sondern vor allem als Ausdruck einer körperverachtenden Askese
zu gelten hat (das Durchschnittsalter im Zisterzienserorden betrug nicht ein-
mal 23 Jahre), überdies als Mittel, um die Gleichheit unter den Brüdern herzu-
stellen. Mehr noch: Während man Arbeit im Alten Rom als „Ruhestörung“ auf-
fasste, sprach das Mönchtum ihm einen hohen asketischen und spirituellen Wert
zu. So wurde der Mönch „der erste und oft einzige Träger kulturellen Fort-

Literaturbericht 68

10 D. Brakke, The Problematization of Nocturnal Emissions in Early Christian Syria, Egypt
and Gaul, in: Journal of Early Christian Studies 3 (1995) 419–460, bes. 450f.; im Kontext s.
H. Lutterbach, Sexualität im Mittelalter. Eine Kulturstudie anhand von Bußbüchern des 6. bis
12. Jahrhunderts, Köln – Weimar – Wien 1999, bes. 46–63.
11 H.-P. Hasenfratz, Die toten Lebenden. Eine religionsphänomenologische Studie zum sozia-
len Tod in archaischen Gesellschaften. Zugleich ein kritischer Beitrag zur sogenannten Selbst-
opfertheorie. Leiden 1982.



schritts“12, ja geradezu Begründer einer christlich motivierten Sozialdisziplin, oh-
ne deren religiös-virtuoses Fundament moderne ,High technology‘ nicht einmal
denkbar ist13.

• Die Verzerrung historischer Perspektiven lässt sich auch anhand der Überlegungen
des GK zur Beichte ablesen. Unter der Überschrift „Geschichtliche Hinführung“ (I
204–209) findet sich nichts als die altbekannte, hier sogar allein durch „Denzinger-
Hünermann“ abgesicherte dogmengeschichtliche Unterscheidung zwischen „sa-
kramentaler Buße“ und „Seelenführung“, die Ablösung der einmaligen Buße in der
Alten Kirche durch die wiederholbare Ohrenbeichte im Mittelalter („Schon im 8.
Jahrhundert hielten sich reiche Personen [deshalb] eigene Beichtväter“ I 205), das
seit dem 12. Jahrhundert zu beobachtende Zusammenfallen von Seelenführung
und Beichte in der „sogenannten Devotionsbeichte oder Andachtsbeichte“ (I 206).
Wie anders, auch für heutige Spiritualität impulskräftig, argumentiert hier der So-
ziologe Alois Hahn: Er stellt das Institut der christlichen Buße als „Biographiege-
nerator“ heraus, das dem regelmäßig Beichtenden die Möglichkeit eröffnet, sein
Leben in gewissen Abständen vor dem Priester zu reflektieren und sich so – wie
nebenbei – in die eigene Innenschau einzuüben. Diese Prägekraft der persönlichen
Interiorisierung war von derartiger Reichweite, dass ihr nicht zuletzt die oben be-
reits angesprochene gesamtgesellschaftliche Wiedergewinnung der Individualität
zwischen dem 6. und dem 16. Jahrhundert zu verdanken ist14.

• Die unhistorische, weil allein an heutigen Selbstverständlichkeiten ausgerichtete
Perspektive führt auch dazu, dass der GK wichtige Kernelemente christlicher Spi-
ritualität überhaupt nicht zur Sprache bringt: Das Christentum als Buchreligion,
die u.a. bewirkte, dass sich der Codex – also das uns als Buch bekannte Medium –
so rasch gegen die Schriftrolle durchsetzte; die christliche Gemeinschaft (mit ei-
nem lesefähigen Gott...) als ,Textgemeinschaft‘, die jedem Christen eine Ele-
mentarbildung zu gewährleisten suchte – übrigens wirksam bis hin zur ,Volks-
schule‘ und zum Slogan ,Bildung für alle‘15; ja, ohne einen kanonisierten Text hät-
te das Christentum – so sagt die moderne Religionssoziologie – überhaupt nicht
missionarisch tätig werden können16! – Nicht einmal die Taufe als Initiation christ-
lichen Lebens und somit naheliegende Orientierungsmarke für den geistlichen
Übungsweg findet in Plattigs Entwurf ein Echo – und das, obgleich beinahe alle
modernen geistlichen Bewegungen den Wert der christlichen Initiation neu ent-
decken und auch das aktuelle Mühen um die Revitalisierung der Erwachsenentau-

Literaturbericht 69

12 F. Prinz, Askese und Kultur. Vor- und frühbenediktinisches Mönchtum an der Wiege Euro-
pas. München 1980, 73.
13 Dazu im Kontext M. Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Vergleichende religi-
onssoziologische Versuche. Einleitung, in: Ders., Aufsätze zur Religionssoziologie. Bd. 1. 9.
Aufl. Tübingen 1988, 237–275.
14 A. Hahn, Identität und Selbstthematisierung, in: Selbstthematisierung und Selbstzeugnis.
Bekenntnis und Geständnis. Hrsg. v. A. Hahn/V. Kapp. Frankfurt a.M. 1987, 9–24.
15 H. Lutterbach, „...zum Leben aufgeschrieben!” Das Christentum – Eine Buchreligion, in:
Geist und Leben 72 (1999) 338–351 (Lit.).
16 Umfassend s. J. Goody, Die Logik der Schrift und die Organisation von Gesellschaft. Frank-
furt a.M. 1990.



fe diesen Zugang als fruchtbar erweist. – Auffällig ist schließlich, dass sich im GK
nicht ein einziges Wort zur geschichtlichen Vielfalt der Christusbilder, deren Re-
zeption und Impulskraft findet: Christus als Hirte, Arzt, Lehrer, Vater, Steuer-
mann, Richter, Milch ect. – allesamt Metaphern, mit deren Hilfe Theologie und
existentieller Glaubensvollzug gleichermaßen zum Tragen kommen17. Überhaupt
sucht man im GK Hinweise zur Bildertheologie vergebens, und das, obgleich die
zumindest knapp behandelten Ignatius von Loyola († 1556) oder Johannes vom
Kreuz († 1591) zentral auf diese ,bibliodramatische‘ Aussageebene abheben. – An-
gesichts der dem Übenden offenbar unterstellten gegenwartsorientierten Erwar-
tungshaltung bleiben auch traditionsgeleitete Ausführungen zu Wallfahrt oder
Heiligenverehrung, zu Gesten wie Fußwaschung oder (Friedens-)Kuss, zu Symbo-
len und Kleidung unberücksichtigt.

• Die vermeintliche ,Modernität‘ des GK soll sich auch an der kursorischen Berück-
sichtigung von Judentum, Islam und Buddhismus ablesen lassen. Aber was brin-
gen im Kontext des Gebotenen einige wahllos herausgegriffene vermeintliche
Charakteristika dieser Traditionen („Zen“ etc.), zudem noch rein populärwissen-
schaftlichen Büchern entnommen, anstatt außerchristliche Traditionen mit der Ge-
schichte christlicher Frömmigkeitspraktiken in einen Dialog zu bringen?! Nur
zwei zum Weiterdenken anregende Perspektiven für einen GK seien hier ange-
sprochen. Im Aufsatz eines religionsvergleichend arbeitenden Mediävisten fand
sich kürzlich folgende Aussage zum Spezifikum christlichen Lebens: „Wahr-
scheinlich ist das Christentum universalhistorisch gesehen diejenige Religion und
Kultur, die sich am intensivsten um die Verbreitung der Memoria an gewöhnliche
Sterbliche gemüht hat. Man kann geradezu von einer potentiellen Ubiquität des
Gedenkens für jedermann sprechen.“18 Ebenso wie der GK in ökumenischer Per-
spektive die christliche Bedeutung der Erinnerung übergeht, fehlt ihm der religi-
onsvergleichende Sinn für die wichtigen Eigenarten christlicher Begleitung: „Im
Blick auf andere Traditionen geistlicher Führung ist Vater- und Mutterschaft –
,Zeugung im Geist‘ – der unterscheidende Charakterzug der christlichen geistli-
chen Führung“19, wie man in wissenschaftlich aktuellen Standardwerken zur Ge-
schichte christlicher Spiritualität nachlesen kann.

• Die allein auf Heutiges ausgerichtete Perspektive des GK und das Manko unzurei-
chender theologischer Differenzierung prägen auch das „Handbuch für die Kurs-
leitung“: Die Kopiervorlage zum Thema „Gottesbilder“ (II 52) unterscheidet we-
der zwischen Gottes- und Christusbildern noch zwischen personalen und nicht-
personalen Metaphern zu der Rede vom personalen Gott; schließlich kann weder
„Weg“ ein Gottesbild sein noch „Erlöser“, weder „Hirt“ noch „Speise des Lebens“,

Literaturbericht 70

17 J. Kollwitz, Art. Christusbild, in: Reallexikon für Antike und Christentum 3 (1957) 1–24.
18 M. Borgolte, Das Grab in der Topographie der Erinnerung. Vom sozialen Gefüge des To-
tengedenkens im Christentum vor der Moderne, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 111
(2000) 291–312, hier 297.
19 D. Corcoran, Geistliche Führung, in: Geschichte der christlichen Spiritualität. Bd. 1 („Von
den Anfängen bis zum 12. Jahrhundert“). Hrsg. v. B. McGinn/J.Meyendorff/J. Leclercq.
Würzburg 1993, 437–443, hier 440.



weder „Opferlamm“ noch „Gekreuzigter“ – einmal abgesehen von völlig traditi-
onslosen, teilweise sogar nicht-personalen Gottesbild-Vorschlägen wie „Hänge-
matte“, „Marionettenspieler“, „Geerdeter Gott“ oder „Du“. Ansonsten fragt man
sich, in welcher Weise „Ein Szenario zum Thema Zivilcourage“ (II 42), das
(durchaus interessante) „Interview mit der Regisseurin Ursula Albrecht“ (II 32f.)
oder ein „Rollenspiel zum Thema ,Kirchenschließung‘“ (II 41) für die Findung der
eigenen Christusbeziehung von Bedeutung sind. Diese Stichproben machen zum
einen offenkundig, dass das „Lesebuch für den Übenden“ und das „Handbuch für
die Kursleitung“ zwar parallele Überschriftabfolgen aufweisen, inhaltlich aller-
dings nur sehr unzureichend miteinander korrespondieren. Zum anderen belegen
die „Handreichungen für den Kursleiter“, dass die Übungen fast nie ausgehen von
Zeugnissen und Erfahrungen aus der Geschichte des geglaubten Gottes, sondern
immer auf das eigene Fühlen begrenzt bleiben – sieht man einmal von den knappen
Impulstexten der Teresa von Avila (II 55) und des Johannes vom Kreuz (II 56–58)
sowie einer kleinen Bibelstellensammlung zum Thema „Weg“ (II 21–25) ab.

Somit ist aus historisch-theologischer Perspektive festzuhalten, dass der GK ohne
tragfähiges Fundament bleibt und das Niveau eines entsprechenden Proseminars
durchgehend unterschreitet. Einmal abgesehen von dem kurzen Beitrag, den der
Theologe Dr. Gotthard Fuchs (Wiesbaden) verantwortet – er zeigt sich auch im GK
als einer der kreativsten und historisch stets fundierten Theologen der deutschspra-
chigen Gegenwart –, ,duzt‘ das Autorenteam die Geschichte nur allzu oft vereinnah-
mend, anstatt die allein Neues verheißende Chance zu ergreifen, Vergangenes als
Fremdartiges in den Blick zu nehmen, um in diesem Spiegel auch die eigene Gegen-
wart neu zu sehen, ja um durch diese Sehübung zugleich die Toleranz für uns viel-
leicht fremdartig anmutende Ausdrucksformen christlicher Frömmigkeit in der
Weltkirche der Gegenwart zu schulen.

Fazit: Der „Grundkurs Spiritualität“ – Zwischen Mängeln und Möglichkeiten

Im Blick auf eine „christologische Spiritualität im 3. Jahrtausend“ regt Klaus Berger
als Kenner sowohl der Heiligen Schrift als auch der christlichen Tradition an: „Mit
den [historischen und] liturgischen Texten des 1. [und 2.] Jahrtausends sollte man die
Dramatik der Zuwendung Gottes zum Menschen, die Aufnahme des Menschen in
Gott, das ,Erscheinen‘, den ,Tausch‘, die ,Verwandlung‘, die ,Teilhabe‘ oder wie
auch immer man das genannt hat, zum Thema machen. Das heißt: Mit dem Thema
,Gott‘ ist auch das Thema ,Gott und Mensch‘ wiederzugewinnen.“20 Angesichts die-
ses Maßstabes ist im GK als erstes die mangelnde Christus-Orientierung – immerhin
DAS Kennzeichen christlicher Mystik – hervorzuheben; unter diesem Horizont hät-
te der GK als Grundperspektive vor allem das biblische Verständnis des Weges klar
zum Ausdruck bringen müssen: Die erfahrene bzw. ersehnte Wende der Not mensch-
licher Existenz ist stets durch göttliche Initiative vermittelt! – Zum zweiten ist der

Literaturbericht 71

20 Berger, Was ist christliche Spiritualität. 208.



vom GK für den Übenden vorgesehene Weg ohne jeden inneren Spannungsbogen
(man denke z.B. an die in sich fein abgestimmte Abfolge von der ersten bis zur vier-
ten Woche in den ignatianischen Exerzitien), ja wirkt in seinen Wegmarken gerade-
zu beliebig zusammengestellt. Als drittes wird die Geschichte auch in ihren liturgi-
schen Traditionen konsequent gegenwartsorientiert vereinnahmt, ohne das Unver-
traute als ,realpräsenten‘ Impuls für den eigenen wie für den gemeinsamen Weg auf-
zunehmen. Immerhin: Spiritualitätsgeschichtlich bleibt die Anwendung der Sinne
nicht bei der im GK allein berücksichtigten oberflächlichen Erfahrungsbezogenheit
stehen; vielmehr kommt es über diese äußeren, körperlichen Sinne hinaus zweitens
auf die imaginativen Sinne und drittens auf die inneren Sinne an21. Die Ausblendung
dieser Sinndimensionen im GK spiegelt sich nicht zuletzt darin wider, dass er kaum
auf Symbole und Metaphern – „Grundbestände religiöser Weltdeutung“22 – eingeht,
das Kreuz ebenso zufällig erwähnt wie andere große biblische Bilder und deren
christliche Rezeption (Feuer, Wüste, Licht, Kind etc.), das (traditionelle) christliche
Liedgut ebenso übergeht wie die (heute keineswegs mehr allgemein bekannten)
christlichen Grundgebete als Schätze geistlicher Poetik und leicht memorable Aus-
drucksweisen in existentiellen Krisensituationen. Der Reichtum dieses Überliefe-
rungsgutes wird in der „Poetischen Dogmatik“ von Alex Stock23 ebenso sichtbar wie
anhand des kostbaren Bandes „Geistliches Wunderhorn. Große deutsche Kirchenlie-
der“, der christliches Liedgut aus kulturgeschichtlicher Perspektive erschließt24.

In summa: Dem GK gebührt das Verdienst, dass er auf das Fehlen einer in ,Kurs-
form‘ gestalteten und im Buchhandel erhältlichen Einführung in die christliche Spi-
ritualität aufmerksam macht25. Selbst wenn mit Blick auf die Durchführung dieses
Vorhabens grundlegende theologische Mängel unübersehbar sind, käme diesem
Werk zukunftsweisender Wert zu, wenn es weitere TheologInnen dazu anregen
könnte, sich an der dringlichen Suche nach den geistlichen Prämissen und den mög-
lichen Methoden für eine orientierende Einführung in die christliche Spiritualität zu
beteiligen, die über den Handel zugänglich und als Kurs durchführbar ist.

Hubertus Lutterbach, Münster

Literaturbericht 72

21 Dazu grundlegend F. Marxer, Die inneren geistlichen Sinne. Ein Beitrag zur Deutung igna-
tianischer Mystik. Freiburg/Basel/Wien 1963, 42–47.
22 H. Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, in: Theorie der Metapher. Hrsg. v. A.
Haverkamp (Wege der Forschung 389). Darmstadt 1983, S. 285–315, S. 289.
23 In dieser Hinsicht sind A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie. Bd. 3 („Leib und Le-
ben“). Paderborn/München/Wien/Zürich 1998 wichtige Perspektiven zu entnehmen.
24 Geistliches Wunderhorn. Große deutsche Kirchenlieder (Mit einer CD des Windsbacher
Knabenchors). Ausführlich kommentiert und kulturgeschichtlich erläutert von H.-J. Becker/A.
Franz/J. Henkys/H. Kurzke/C. Reich und A. Stock. München 2001.
25 Zahlreiche Einführungen in die Spiritualität, u.a. gestaltet als Kursbücher für „Alltagsexer-
zitien“, sind von den Exerzitienreferaten einzelner Bistümer sowie auch von neuen geistlichen
Gemeinschaften herausgegeben worden (v.a. „Gemeinschaft Christlichen Lebens“), ohne dass
diese Handreichungen allerdings über die entsprechenden Versandstellen der Diözesen und
Gemeinschaften hinaus im Buchhandel erhältlich sind.




