
Caritas der Freundschaft
Biblische Perspektiven

Matthias Leineweber, Würzburg

Einleitung

In den letzten Jahren wurde viel über Leitbilder im Bereich der Caritas oder
allgemein auf sozialem Gebiet nachgedacht und diskutiert. Dieser Beitrag
versteht sich als eine Ergänzung dieser Diskussionen in biblisch-spiritueller
Perspektive. Als Caritaspfarrer, Gemeindepfarrer in einem sozialen Brenn-
punkt und als geistlicher Begleiter der Gemeinschaft Sant’Egidio, die Tag für
Tag eine intensive Freundschaft mit den Armen, Einsamen und Obdachlosen
lebt, muss ich mich ständig mit der Frage einer angemessenen Caritas aus-
einandersetzen. Wie kann heute in einer globalen Welt, die sich immer mehr
nach den Gesetzen des Marktes, der Produktivität und des Gewinns ausrich-
tet, Caritas gelebt werden? Caritas scheint in diesem Kontext vom biblischen
Gesichtspunkt etwas völlig Außenstehendes zu sein, das nicht in eine solche
Gesellschaft passt. Wie kann selbstlose Hingabe, geschenkte Liebe, die we-
der Geld noch Gegengabe fordert, unserer Marktgesellschaft nützlich sein?
Welchen Gewinn bringt Caritas, selbstlose Nächstenliebe?

Eine Versuchung, die sich in diesem Zusammenhang stellt, scheint in einer
Anpassung von karitativen Strukturen und eines ganzen Sozialsystems an die
Gesetze von Wirtschaftlichkeit und Gewinn zu bestehen. Die Ergebnisse vie-
ler Forschungsinstitute, die im sozialen Bereich zu Rate gezogen werden,
scheinen aber in diese Richtung zu weisen, um „konkurrenzfähig“ zu blei-
ben. Dieser Beitrag soll die Frage nach dem Menschen, nach dem Humanen
stellen, die für Caritas immer grundlegend bleibt. Wie kann in einer mate-
rialistischen Marktgesellschaft das Humane gerettet werden? Wie kann im
System der wertvollen und sicherlich zum großen Teil unerlässlichen Struk-
turen unserer Caritas der Mensch im Mittelpunkt bleiben, auf den sich das
Gebot Jesu Christi der Caritas, der Nächstenliebe, bezieht? 

Eine ansatzweise Antwort soll hier auf der Grundlage der biblischen Aus-
sagen gegeben werden. Caritas der Freundschaft, als Zeichen der Freund-
schaft Gottes zu den Menschen: Das scheint ein Wesenszug der Caritas in der
ganzen biblischen und später auch in der urchristliche Erfahrung zu sein. Zu
diesen Grundlagen des Glaubens und der Kirche zurückzukehren, scheint in
dieser bewegten und schnelllebigen Zeit eine Hilfe zu sein, um das Wesen der
christlichen Caritas neu zu verstehen.

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 92



Caritas der Freundschaft 93

Erfahrungen aus dem Ersten Testament

Die Tora

Das Erste Testament enthält im Bereich der Tora einige grundlegende Vor-
schriften, die die Sorgen um die Armen betrifft und dabei besonders auch die
persönliche Fürsorge für Menschen, die in Not geraten sind, wie die Witwen
und Waisen oder auch die Fremden, betont (vgl. Ex 22,21; Lev 22,13; Dtn
14,29; 24,19). Das Judentum hält auf diese Weise im Kern seiner Heiligen
Schrift eine unauflösliche Verbindung zu den Armen und Bedürftigen des
Volkes aufrecht. „Wenn dein Bruder verarmt und sich neben dir nicht halten
kann, sollst du ihn, auch einen Fremden oder Halbbürger, unterstützen, damit
er neben dir leben kann“ (Lev 25,35). Hier wird eine Sensibilität für das
Schicksal des bedürftigen Mitmenschen deutlich und gleichzeitig das Be-
streben, ihn in der Nähe zu behalten, also in der Gemeinschaft, in der Fami-
lie des Gottesvolkes. Die gleiche persönliche Verantwortung für den Armen
wird in Dtn 15,7 zum Ausdruck gebracht: „Wenn bei dir ein Armer lebt...
dann sollst du nicht hartherzig sein und sollst deinem armen Bruder deine
Hand nicht verschließen“. Gerhard von Rad schreibt dazu in seinem Kom-
mentar: „Von dem apodiktischen Gebot unterscheidet sich der Passus durch
die wortreiche Breite der Diktion, von der Legalinterpretation durch das star-
ke Interesse am Persönlichen und durch das Fehlen spezifisch juristischer Er-
wägungen“ (G. von Rad, Das fünfte Buch Mose, Göttingen 41983, 76). In ei-
nem Kontext, der sich im Bereich von Gesetzesvorschriften bewegt, fällt die-
se Abweichung im literarischen Stil auf und drückt eine besondere Bezie-
hung zu den Armen aus. Diese Vorschrift beinhaltet kein äußerliches Ritual,
sondern weist auf eine Beziehung des Herzens hin: „sollst du nicht harther-
zig sein“. Im hebräischen Urtext steht „lebabka“ – dein Herz, „du sollst dein
Herz nicht hart machen“. 

Hier zeigt sich schon in der Tora ein erwähnenswerter Hinweis, wie die
Sorge um den Nächsten und besonders um den Armen auszusehen hat. Es
geht um eine Sache des Herzens, nicht um eine äußerliche Einrichtung. Die
wenigen Male, in denen die Armen im Pentateuch erwähnt werden, spiegeln
zum überwiegenden Teil dieses persönliche Verhalten gegenüber dem Armen
wider (vgl. Ex 22,24; Lev 19,10); interessant ist die Feststellung des Buches
Deuteronomium: „Doch eigentlich sollte es bei dir gar keine Armen geben“
(15,4). Die biblische Aussage bezieht sich auf die Dankbarkeit für den Segen
und die Sorge Gottes um sein Volk. Sie allein sollte Anlass sein, dass sich das
Volk umeinander sorgt und den Segen Gottes so verteilt, dass niemand mehr
Not leiden muss. Es ergibt sich also aus dem Schöpfungs- und Gottesbild der
Bibel, dass dem Menschen die Sorge um den Nächsten gleichwie eine
Selbstverständlichkeit ist, die zur Schöpfungsordnung gehört. 

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 93



Matthias Leineweber 94

Die Psalmen

Ein weiterer wichtiger Abschnitt des Ersten Testaments, in dem sich ein tiefer
Einblick in das Verhältnis zu den Armen ergibt, ist der Abschnitt der Psalmen.
Im Gebet drücken Gläubige zahlreicher Generationen ihre Sorgen, ihr Leid, ih-
re Trauer, aber auch ihre Freuden und Hoffnungen aus. Dabei spielt natürlich
die existentielle Not des Menschen eine wichtige Rolle. Die Psalmen bringen
die tiefe Überzeugung zum Ausdruck, dass Gott das Leid des Menschen sieht
und wahrnimmt und dass sich der Beter des Eingreifens Gottes sicher ist:
„Herr, du hast die Sehnsucht der Armen gestillt, du stärkst ihr Herz, du hörst
auf sie“ (Ps 10,17). Im Gebet zeigt sich die intimste Seite des menschlichen
Herzens, wie es die Psalmen in beeindruckender und immer aktueller Weise of-
fenbaren. Der Beter sucht eine persönliche Beziehung, weder eine juristische
noch eine institutionelle Antwort. Denn die Armut und das Elend sind immer
mehrschichtig, nie allein ein Problem von äußerlichem Mangel. Die Bibel
weiß genau, dass die Notlage des Menschen vielfältige Auswirkungen hat. Die
Schwäche besteht nicht nur im Mangel am Lebensnotwendigen, auch in einer
schlechteren sozialen Position (vgl. Ps 109,31; 140,13) und in einer Lebensla-
ge, die ausgenutzt werden kann (vgl. Ps 10,9; 12,6). 

Die Gebetsrufe der Psalmen drücken in diesem Zusammenhang sehr deut-
lich das Bedürfnis der Armen und Leidenden nach Verständnis, nach persön-
lichem Beistand, nach Schutz und Trost aus. „Ich bin arm und gebeugt, der
Herr aber sorgt für mich“ (vgl. 70,6; 86,1; 109,22), so und ähnlich ruft der
Beter zu Gott, weil er sich sicher ist, dass er ein offenes Ohr und Herz bei ihm
findet. Höhepunkt dieses Vertrauens auf die Hilfe und fürsorgliche Beglei-
tung Gottes ist Psalm 22, den Jesus am Kreuz betet. In der größten Verlas-
senheit und Not findet er Kraft und Trost im Gebet und Vertrauen auf den Va-
ter, der die Seinen nicht im Stich lässt. Es ist ein beispielhafter Psalm, der al-
le Verlassenheit und Not des Menschen gleichwie zusammenfasst, so dass
ihn die Autoren der Evangelien als Gebet Jesu am Kreuz bezeugen. Psalm 22
gewährt uns einen Einblick in das Herz des Armen in seiner ganzen Not; sein
Bedürfnis nach Zuwendung, nach Nähe und Vertrauen auf Gott wird in aller
Deutlichkeit evident. 

Die Psalmen sind ein Schatz an menschlicher Erfahrung, an Hoffen und
Bangen, an Zweifel und Vertrauen, die das menschliche Leben mit sich
bringt. Sie bezeugen uns das Bedürfnis des Menschen nach menschlicher
Nähe und Freundschaft, besonders in den Zeiten der Not. Es zeigt sich in
deutlicher Weise, dass die Antwort auf die Not des Menschen vielschichtig
sein muss und den ganzen Menschen umfasst. Eine rein rechtliche oder ma-
terielle Antwort greift viel zu kurz, wenn wir das Menschenbild betrachten,
das uns in aller Weite in den Psalmen dargelegt wird. 

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 94



Caritas der Freundschaft 95

Die Propheten

Die Bücher der Propheten geben in vielerlei Hinsicht einen Einblick in den
soziologischen Kontext der Gesellschaft und weisen mehr auf die Strukturen
hin, aus denen sich Ungerechtigkeiten und Ausbeutung der Schwächeren er-
geben. Einige Propheten treten öffentlich auf, um Kritik an den Zuständen im
Volk zu üben; man spricht von der prophetischen Sozialkritik besonders bei
den Propheten Amos, Micha und Jesaja. Eine Gesellschaft, die Ungerechtig-
keiten und Unterdrückung der Armen zulässt, ist dazu verdammt, selbst zu-
grunde zu gehen; so jedenfalls scheint der Prophet Amos im 8. Jahrhundert
vor Christus das Erdbeben zu interpretieren, auf das er in seinem Abschnitt
Bezug nimmt, in dem er die Verbrechen gegen die Armen und Schwachen an-
klagt (vgl. Am 2,4–16). Die Sorge um die Schwachen liegt demzufolge auch
im Allgemeininteresse einer Gesellschaft, sie ist Voraussetzung für eine Zu-
kunft in Sicherheit und Glück; andererseits ist eine Gesellschaft, die ihre Ar-
men und Schwachen vernachlässigt oder sogar ausbeutet, dazu verurteilt, zu-
sammenzubrechen und unterzugehen.

Diese Sorge um die Armen drückt sich in einer besonderen Verantwortung
der Könige für diese Bevölkerungsgruppe aus. Die soziale Verantwortung
der Könige ist auch allgemein in der altorientalischen Welt verbreitet, wie in
Jer 39,10 zum Ausdruck kommt, wo sich der Vertreter des Königs von Babel
sogar im Augenblick des Krieges um die Armen des besiegten Volkes sorgt.
Einen besonderen Niederschlag hat diese Auffassung vom Königtum in der
Welt der Bibel im Buch Jeremia 21,11–22,19 gefunden. In erster Linie war
die Aufgabe der Rechtsprechung das Feld, auf dem der König für Gerechtig-
keit im Volk sorgen musste. Hierbei war es eine grundlegende Aufgabe, das
Recht der Armen und Schwächsten zu schützen, das immer wieder gefährdet
war. Das Bild des Königs, der sich für die Sache der Armen einsetzt, wird im
späteren Judentum schließlich sogar zu einem Modell für den endzeitlichen
König, den Messias (vgl. Ps 72; Jer 23,5–6). Jesus selbst greift diese Tradi-
tion auf, indem er in seiner ersten Predigt die Verheißung von Jesaja (61,1)
auf sich selbst bezieht. Seine erste Verantwortung besteht darin, den Armen
eine frohe Botschaft zu bringen. 

Schließlich scheint auch bei den Propheten die persönliche Verbindung
und Freundschaft als Auftrag an jeden Gläubigen durch. Im Abschnitt über
die wahre Frömmigkeit beschreibt der Prophet Jesaja das wahre Fasten als
konkrete und persönliche Sorge um die Armen und Notleidenden (vg. Jes 58,
6–7). Die obdachlosen Armen sollen in das eigene Haus aufgenommen wer-
den (Jes 58,6), sie gehören sozusagen zur eigenen Familie, und deshalb muss
man sich um sie sorgen, wie man sich um die eigenen Verwandten kümmern
würde. Die Vernachlässigung dieser Verantwortung wird von Ezechiel ein-

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 95



Matthias Leineweber 96

deutig als eine schwere Schuld gebrandmarkt (16,49), noch dazu wenn ein
Teil des Volkes im Überfluss lebt und völlig gleichgültig bleibt gegenüber
der Not der Mitmenschen. Darin erkennt der Prophet den Ursprung der Miss-
stände im Volk. Hier klingt eine Gefahr an, die auch in der Verkündigung Je-
su aufscheint und die sich auf die Reichen bezieht. Es handelt sich um eine
Frage persönlicher Verantwortung und Schuld, wenn die Elenden und Not-
leidenden im Stich gelassen werden. Die Sorge um die Armen erhält hiermit
eine religiöse Dimension und betrifft auch das Verhältnis des Menschen zu
Gott. Sicherlich liegt diese Vorstellung auch der endzeitlichen Rede Jesu
vom Weltgericht zugrunde (Mt 25, 31–46), in der diese Verbindung in der
tiefsten Weise zum Ausdruck kommt.

Weisheitsliteratur

Auch dieser Abschnitt des Ersten Testaments beschäftigt sich ausführlich mit
der existentiellen Frage von Armut und menschlicher Not. Es ist ein reicher
Schatz an Erfahrungen, die sich hier in der Bibel niederschlagen. Natürlich
wird besonders im Buch Hiob die existentielle Dimension von Leid in allen
Facetten durchleuchtet. Hier wird das menschliche Ringen und Fragen, dem
man so oft in Situationen von Elend und Not begegnet, mit aller Deutlichkeit
sichtbar. Nicht nur das Ringen mit Gott ist eine menschliche Erfahrung, die
sich von Generation zu Generation wiederholt; auch die Auseinandersetzung
mit Freunden, die kommen, „um Hiob ihre Teilnahme zu bezeigen und um
ihn zu trösten“ (Hiob 2,11), gehört wohl zu einer der wertvollsten Erfahrun-
gen, die ein Mensch in Not machen kann. Auch wenn die Auseinanderset-
zung mit den Freunden ein tiefes Ringen um das Verstehen der menschlichen
Existenz und des Willens Gottes zum Ausdruck bringt und wenn sie in vie-
lerlei Hinsicht schwierig zu sein scheint, so führt sie Hiob am Ende doch zu
einer tieferen Einsicht Gottes und zu einer Annahme seines Schicksals. Hier
zeigt das Erste Testament die Schönheit der Freundschaft in der Not, die eine
nicht zu ersetzende Hilfe für den Menschen im Leid ist. Obwohl sie das Leid
nicht wegnehmen kann, so ist diese Freundschaft doch eine Stütze für den
Menschen und führt ihn dazu, sein Leben nicht in Verzweiflung und Hoff-
nungslosigkeit zu verbringen. 

Die übrige Weisheitsliteratur der Bibel nimmt sich weiträumig der Armut
und Not des Menschen an. Nicht nur ein reicher Schatz an Lebensweisheit,
der sich in sprichwörtlichen Aussagen niederschlägt, sondern auch Betrach-
tungen über das Schicksal von Armen und Reichen und der Frage nach dem
Warum werden in diesem Abschnitt der Schrift sichtbar: „Der Arme und der
Ausbeuter begegnen einander, der Herr gibt beiden das Augenlicht“ (Spr
29,13) oder „Gutes und Böses, Leben und Tod, Armut und Reichtum kom-

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 96



Caritas der Freundschaft 97

men vom Herrn“ (Sir 11,14). Es scheint sich eine Erkenntnis durchzusetzen,
dass hinter der Armut und dem Leid in der Welt nicht eine Vorherbestim-
mung durch Gott steht, sondern dass sie in die Freiheit des Menschen und so-
mit auch in seine Verantwortung gelegt ist. Der Gott, der die Sonne über Gute
und Böse, über Gerechte und Ungerechte aufgehen lässt (vgl. Mt 5,45), gibt
dem Menschen eine große Freiheit in die Hand, die aber gleichbedeutend mit
einer ebenso großen Verantwortung für die Schwester und den Bruder ist.
Leid und Armut entsprechen also nicht dem Willen Gottes, sie sind möglich,
weil Gott dem Menschen eine große Freiheit schenkt. Aber im Rahmen die-
ser Freiheit ist der Mensch angefragt, nicht gleichgültig gegenüber dem Leid
zu bleiben. 

In diesem Zusammenhang wird in der Weisheitsliteratur in schöner Weise
an die Klugheit der Reichen und Wohlhabenden appelliert, denn eine Sorge
um den Mitmenschen und eine Verantwortung für den Nächsten sind für ihn
von eigenem Vorteil. Die Erfahrung des Weisheitslehrers zeigt, dass die Ar-
men ein Segen für den Reichen sind: „Wer ein gütiges Auge hat, wird geseg-
net, weil er den Armen von seinem Brot gibt“ (Spr 22,9; vgl. Sir 7,32; 18,25).
Dass schließlich der Reichtum auch Gefahren in sich birgt, und das Leben
der Armen in bestimmter Hinsicht einen Schatz an menschlichem Reichtum
enthält, scheint in der Weisheitsliteratur immer wieder durch (vgl. Spr 17,5;
19,22; 28,3; Weish 2,10; Sir 10,22.30; 22,23 – Treue zu den Armen bringt
Glück!). 

Schließlich erscheint auch hier wie in den Psalmen die besondere Liebe
und Fürsorge Gottes für den Bedürftigen, damit er auch bei den Menschen
diese Fürsorge finden möge. Das Rufen des Armen findet Gehör (Sir 21,5;
35,21) bei Gott, deshalb soll auch der Mensch aufgeschlossen sein für die
Bitte seines Nachbarn, der in Not ist (Sir 29,9). 

Das Neue Testament

Die Evangelien

Von Anfang an zeichnen die Evangelisten Jesus als Freund der Armen und
Bedürftigen. Sie finden bei ihm Aufnahme und Freundschaft ohne Vorbedin-
gungen. In seiner ersten Predigt, die gleichwie ein Lebensprogramm dar-
stellt, erklärt Jesus seine Sendung und stellt sich damit in die Tradition der
Propheten des Gottesvolkes. „Der Geist des Herrn ruht auf mir; denn der
Herr hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt, damit ich den Armen eine gute
Nachricht bringe; damit ich den Gefangenen die Entlassung verkünde und
den Blinden das Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setzte
und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe“ (Lk 4,18f). Jesus ist immer von der

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 97



Matthias Leineweber 98

Not der Menschen betroffen, er hört die Bitten, die an ihn gerichtet werden
und wendet sich nicht gleichgültig ab (vgl. Mt 8,1–4). Jesus will die Heilung
des Menschen, „Ich will es – werde rein!“; sein Wille ist die Heilung der
Menschen von aller Armut und Not. Er macht keine Unterschiede bei den Ar-
men, egal ob sie Juden oder Heiden sind (vgl. Mt 8,5–13) und stellt sogar
Nichtjuden als Vorbild der menschlichen Zuwendung zu den Leidenden dar
(vgl. Lk 10,25–37, im Gegensatz zu den Gläubigen, von denen man eigent-
lich Betroffenheit mit der Not eines anderen erwartet hätte, wendet sich ein
Fremder dem Mann am Rand der Straße zu). Dieses Gleichnis vom barmher-
zigen Samariter ist gleichwie ein Modell der Freundschaft und Zuwendung
für den Armen, denn hier erkennt man, dass die Liebe zu den Bedürftigen
nicht aus einem Programm oder einer Struktur entsteht, sondern aus der per-
sönlichen Betroffenheit mit dem Schicksal eines Menschen. Jesus steht mit
seiner Zuwendung zu den Leidenden im Gegensatz zum Verhalten der Welt;
in der Heilung des Gelähmten in Joh 5 wird auch das ganze Drama der
Krankheit und Verlassenheit deutlich, das durch die Härte und Gleichgültig-
keit der Menschen noch vergrößert wird. „Herr, ich habe keinen Menschen“,
sagt der Gelähmte (Joh 5,7) und spricht das menschliche Elend aus, das oft in
Armut und Krankheit das Leben des Menschen zusätzlich belastet.

In den Gleichnissen beschreibt Jesus die Aufgabe der Christen, den Armen
den ersten Platz im Leben einzuräumen. Das Gleichnis vom Festmahl (Lk
14,15–24) zeichnet ein Bild, das für das Leben der christlichen Gemeinde
steht. In ihrer Gemeinschaft sollen die Armen einen festen Platz haben. Und
bei den Armen findet man eine besondere Dankbarkeit für menschliche Zu-
wendung, die bei den Reichen vermisst wird. Schließlich werden auch war-
nende Töne in der Verkündigung Jesu deutlich. Das Gleichnis vom armen
Lazarus und vom reichen Prasser (Lk 16,19–31) warnt die Reichen vor einem
verschlossenen und gleichgültigen Leben, ohne auf den Armen Rücksicht zu
nehmen. Das Verhalten des Menschen hat Auswirkungen, denn das Fehlen
von Mitleid und Aufmerksamkeit für das Schicksal der Leidenden entfernt
von Gott und führt in eine elendige Zukunft. Hier wird ein Zug aus der Weis-
heitsliteratur aufgegriffen, indem das Verhalten gegenüber den Armen mit
dem eigenen Lebensglück verbunden wird.

Schließlich zeigt Jesus seine Freundschaft zu den Armen in allen Lebens-
lagen, auch als er selbst als Armer und Leidender eigentlich auf Zuwendung
angewiesen ist, verzichtet er nicht darauf, Menschen in Not seine Zuwen-
dung zu schenken. Er zeigt damit, dass die Freundschaft und Liebe zu den
Armen immer möglich ist, unabhängig von der eigenen Situation. Auch
wenn er in Not ist, gibt es immer Wege, um anderen nahe zu sein. Deutlich
wird dieser Aspekt besonders bei in seinem Leiden. So heilt er bei seiner Ver-
haftung den Diener des Hohenpriesters, dem ein Jünger das Ohr abgehauen

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 98



Caritas der Freundschaft 99

hatte (Lk 22,51). Am Kreuz wendet er sich dem Verbrecher zu, der ihm seine
inneres Elend offenbart, und spricht ihm Heil und Rettung zu (Lk 23,42f).
Sogar in der größten Verlassenheit ist Jesus nicht zu arm, dass er nicht einem
anderen helfen kann. Hier wird besonders ein Verhalten unserer Gesellschaft
in Frage gestellt, bei dem immer wieder Voraussetzungen, Mittel oder Struk-
turen gefordert werden, um den Bedürftigen helfen zu können. Jesus hilft den
Armen ohne Mittel, er schenkt seine Freundschaft ohne Programme, sondern
allein mit seiner Person, mit seinem Herzen, seinen Worten und seiner Liebe.
Gerade der Evangelist Lukas zeichnet Jesus in dieser Perspektive.

Sonstige Literatur des Neuen Testaments

In der Apostelgeschichte wird besonders in den Beschreibungen der Ur-
gemeinde ein enges Bild der Solidarität und Freundschaft mit den Armen
gezeichnet. Sie „hatten alles gemeinsam. Sie verkauften Hab und Gut und ga-
ben davon allen, jedem so viel, wie er nötig hatte“ (Apg 2,45). Als die Ge-
meinschaft in Jerusalem bemerkt, dass die Armen vernachlässigt werden,
wählt sie Verantwortliche für die Sorge um die Armen (Apg 6), was aber
nicht bedeutet, dass die persönliche Zuwendung aller dadurch ersetzt wird.
Sie wird in der Begegnung von Petrus und Johannes mit dem Bettler am Tem-
peltor deutlich (Apg 3,1–10), die ebenfalls zeigt, wie die menschliche Zu-
wendung und die Aufnahme in die Gemeinschaft an erster Stelle steht vor der
materiellen Hilfe. Auf den Missionsreisen werden die Apostel als Nachfolger
Jesu dargestellt, die wie er von der Not der Menschen betroffen sind und hel-
fen (vgl. Apg 5,15; 9,32–43; 19,12). 

Beim Apostel Paulus steht die Frage der Armen weniger im Zentrum sei-
ner Briefe. Allerdings ist die Sorge um die Schwachen immer ein Bestandteil
seines Wirkens. Er greift diese Sorge auf (Gal 2,10) und beschwert sich, dass
in der Gemeinde die Armen vernachlässigt werden (2 Kor 11,20–22). Für
Paulus ist die Vernachlässigung der Freundschaft zu den Armen ein theolo-
gisches, ja fast sakramentales Problem. Man kann kein Herrenmahl ohne ei-
ne gelebte Freundschaft mit den Armen feiern. Es ist bezeichnend, dass der
Apostel dieses Problem mit der Überlieferung der Einsetzungsworte verbin-
det. Schließlich ist die große Kollekte all seiner Gemeinden für die Armen in
Judäa und Jerusalem ein Bild für einen Apostel, dessen ganzes Lebenswerk
von dieser Sorge um die Gemeinden und besonders um die Bedürftigen ge-
kennzeichnet war (vgl. 2 Kor 8 und 9).

Erwähnenswert ist in der restlichen Literatur des Zweiten Testamentes der
Jakobusbrief, für den die Sorge um die Armen zum Zentrum des christlichen
Lebens wird. Ein Glaube ohne Werke ist tot, so dass er das schlechte Verhal-
ten gegenüber den Armen mit deutlichen Worten anprangert (vgl. Jak

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 99



Matthias Leineweber 100

2,1–26). Er wendet ein ganzes Kapitel auf, um diesen Aspekt zu betonen.
Auch er verbindet die Freundschaft mit den Armen mit dem Gottesdienst, so
dass auch für ihn hier eine theologische Verbindung besteht. 

Aspekte aus der nachbiblischen Zeit

Schließlich noch ein kleiner Ausblick auf die nachbiblische Zeit. Eine inte-
ressante Begebenheit wird aus dem 3. Jahrhundert aus Rom berichtet. Ein ge-
wisser Pammachius hat nach dem Tod seiner Frau für eine große Zahl von
Armen ein großes Mittagessen in der Kirche St. Peter gegeben. Darüber be-
richtet Paulinus von Nola mit großem Lob: „Du hast also die Armen... alle,
die in ganz Rom von Almosen leben, in der Basilika des Apostels versam-
melt... Ich bin beeindruckt, all... diese Männer zu sehen, die von der göttli-
chen Liebe leben, wie sie herbeiströmen und die riesige Basilika des ruhm-
reichen Petrus anfüllen, durch die ehrwürdige Königstür, deren blaue Stirn-
seite von weitem zu lächeln scheint, denn weder in der Basilika, noch vor den
Toren des Atriums, noch auf den Stufen des Platzes gibt es einen freien
Platz“. Paulinus stellt eine enge Verbindung zwischen der Eucharistie und
den Mählern für die Armen da, die für ihn gleichwie liturgische Bedeutung
erhalten (vgl. Vincenzo Paglia, Storia dei poveri in occidente, Mailand 1994,
77ff). Diese Geste, die das Gleichnis des Evangeliums ins Leben verwandelt,
wurde in vielfältiger Weise wiederholt. Hier kommt eine besondere Bezie-
hung zu den Armen zum Ausdruck, die im Leben des Christen denselben
Stellenwert hat wie die Feier der Liturgie. 

Zum Abschluss soll ein Auszug aus einem Matthäuskommentar des Heili-
gen Johannes Chrysostomus noch einmal die tiefe Verbindung zwischen der
Beziehung zu Christus und zu den Armen unterstreichen: „Willst du also
Christi Leib ehren? Geh nicht an ihm vorüber, wenn du ihn nackt siehst, ehre
ihn nicht hier (in der Kirche) mit seidenen Gewändern, während du dich
draußen auf der Straße nicht um ihn kümmerst, wo er vor Kälte und Blöße zu-
grunde geht! Derselbe, der da gesagt hat: ‚Dies ist mein Leib‘, und durch sein
Wort die Tatsache bekräftigte, derselbe hat auch gesagt: ‚Ihr habt mich hun-
gern gesehen, und habt mich nicht genährt‘, und: ‚Was ihr einem von diesen
geringsten nicht getan habt, habt ihr auch mir nicht getan‘. Dazu bedarf es ja
keiner (seidenen) Decken, wohl aber einer reinen Seele; jenes dagegen
braucht viele Sorgfalt“ (Nr. 50). 

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 100



Caritas der Freundschaft 101

Ergebnisse

In Kürze ist hier ein Bild der Freundschaft zu den Armen sichtbar geworden,
wie es im biblischen Zeugnis und darüber hinaus überliefert ist. Es trägt viel-
fältige Züge. Die Schrift und auch die nachbiblische Zeit betonen in allen
Zeiten ein persönliches Verhältnis zu den Armen. Die Verantwortung für die
Bedürftigen im Volk und darüber hinaus beschränkt sich nicht auf materielle
Hilfe, sondern der Mensch braucht zuerst einmal einen Menschen, einen
Freund. Immer wieder wird ein enger Zusammenhang zwischen Gottesbe-
ziehung und Freundschaft mit den Armen hergestellt, so sehr, dass – wie Pau-
lus und Jakobus in ihren Briefen betonen – letztere gleichsam sakramentale
Bedeutung gewinnt. Am deutlichsten wird dieser Zusammenhang von Jo-
hannes Chrysostomus ausgedrückt. 

Diese biblischen Perspektiven scheinen in der aktuellen Situation hilfreich
zu sein, gerade auch weil sie einen Aspekt hervorheben, der nicht immer
selbstverständlich ist. Man kann die Sorge um die schwachen und armen Mit-
menschen nicht allein einer Institution überlassen. Das wird heute oft in den
Gemeinden und von engagierten Christen festgestellt, wo man die Nachteile
einer Trennung von Pastoral und Diakonie spürt. Die biblische Sichtweise
scheint uns darauf hinzuweisen, dass die Verantwortung für den Armen kein
Dienstverhältnis sein kann, sondern im Rahmen einer persönlichen Begeg-
nung gelebt werden muss. Sie ist also nicht bezahlbar, sondern eine Anfrage
an das Herz eines jeden. Freundschaft, Solidarität und Zuneigung, seien sie
materiell, persönlich, menschlich oder ideell, müssen umsonst und ohne Be-
rechnungen geschenkt werden, wie die Liebe Gottes ein großes kostenloses
Geschenk an jeden Menschen ist. Das liegt in der Natur der Gnade, aus der
alle leben, egal ob sie reich oder arm sind. Diesen Aspekt, so scheint die bib-
lische Tradition zu bezeugen, soll die Sorge um die Armen widerspiegeln.
Unsere Institutionen brauchen gerade diesen Aspekt, um neu belebt zu wer-
den und auch an Glaubwürdigkeit zu gewinnen. Das ehrenamtliche Engage-
ment, die Betroffenheit von der Not der Menschen muss an der Grundlage
der Institution bleiben, damit sie sich nicht verselbständigt und vom Men-
schen entfernt. Ebenso ist die spontane Hilfsbereitschaft für den Bedürftigen,
dem man auf der Straße begegnet, eine Frage, die sich jedem Menschen all-
täglich stellt. Diese Bitte kann man nicht institutionalisieren, wie das Gleich-
nis vom barmherzigen Samariter in so einleuchtender Weise darstellt. Die
Beziehung zu den Armen beginnt mit einer innerlichen Betroffenheit des
Herzen für seine Lebenslage, ohne diese Betroffenheit kommt keine Bezie-
hung zustande. Alle Initiative, die Jesus ergreift, geht von seinem Mitleid mit
den Menschen und besonders mit den Schwachen aus. Dieses Mitleid wird zu
einem Antrieb, der Phantasie weckt und viele Wege der Hilfe finden lässt. 

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 101



Matthias Leineweber 102

Die Schrift zeigt sich auf diesem Gebiet folglich als ein besonders großer
Schatz, um Anregungen und Impulse für unsere Caritas zu finden, sei es in ei-
ner Gemeinde, Gemeinschaft oder Pfarrei, in einer Organisation oder einem
Verband. Eine Erneuerung und Belebung der Caritasarbeit kann, so meine
ich, von einer tiefen Beschäftigung mit dem Schatz der Heiligen Schrift be-
wirkt werden. Sie beginnt eben im Herzen, wie jede Beziehung zu einem
Menschen, sie ist nicht programmierbar, außer dass die Begegnung mit Jesus
Christus, wie er im Evangelium dargestellt ist, das einzige und grundlegende
Programm für den Christen ist, der für die Menschen der Welt und besonders
für die Leidenden seine ganze Energie einsetzt. Ihn gilt es kennen zu lernen,
zu lieben und nachzuahmen, wie Johannes Paul II. in seinem Apostolischen
Schreiben „Novo Millennio Ineunte“ schreibt (Nr. 29). Dieser Neuanfang bei
Christus, wie er uns im biblischen Zeugnis begegnet, scheint für die heutige
Zeit von Markttheorien und neuen Ansätzen in der Sozialarbeit für uns Chri-
sten unerlässlich.

92-102  22.01.2003 18:16 Uhr  Seite 102


