
Sterblich sein heißt leben!
Werner Müller-Geib, Mainz1

Der Tod – ein Tabuthema unserer Gesellschaft?

Ist der Tod nach wie vor ein Tabuthema unserer Gesellschaft? Oder entsteht
durch zahlreiche Todesnäheerlebnisse reanimierter Personen eine neue Reli-
giosität, gar eine neue Kultivierung des Todes? Für diesen Eindruck sprechen
sich pointiert die Herausgeber des Sammelbandes „Todesnähe2“, Hubert
Knoblauch und Hans-Georg Soeffner aus. Sie schlussfolgern, die These von
der Verdrängung des Todes aus der Gesellschaft sei widerlegt. Denn die in
diesem Buch zusammengeführten Ansätze verschiedenster Wissenschaftle-
rinnen und Wissenschaftler zeigen eines: Die in der Gegenwart mittlerweile
zahllosen Berichte von Personen über ein Todesnaherlebnis3 hätten die Wirk-
lichkeit unsere Gesellschaft verändert. Die Einstellung zum Tod habe sich
bei vielen Menschen gewandelt. Ja, der Tod sei sogar vom Tabuthema wieder
zum Kulturthema geworden. Zahlreiche Zeitschriften und die Regenbogen-
presse berichteten darüber, ließen Betroffene zu Wort kommen. Das Jenseits
erfahre wieder eine deutlich positive Popularisierung. Die einzelne Person
mit ihrem Todesnaherlebnis sei zur eigenen Spezialistin religiöser Erfahrun-
gen geworden und manche von ihnen gingen so weit, die etablierte Religion
zu ignorieren4.

Hier tritt – soweit stimme ich den Autoren zu – ein postmodernes Phäno-
men zu Tage: Einzelne Personen greifen aus dem vielfältigen Sinnangebot
unserer Tage das heraus, was sie in ihr Leben integrieren können. Aber ich
möchte die Schlussfolgerungen nicht als allgemeines Prinzip gelten lassen.
Trotzdem habe ich als Rezensent die Lektüre des Buches empfohlen5: Die
vorgestellte Bandbreite dieses Sammelbandes verhindert die Dominanz einer

1 Vortrag am Jour fixe der Mainzer Hospizgesellschaft am 05.03.2001. Der Vortragsstil wurde
bewusst belassen.
2 Todesnähe. Interdisziplinäre Zugänge zu einem außergewöhnlichen Phänomen (Passagen
und Transzendenzen Bd.8). Konstanz 1999.
3 Erstmals legte R. A. Moody, Life after Life. New York 1975 (deutsch: Leben nach dem Tod.
Reinbek 1977) eine Untersuchung auf Grund von Befragungen „klinisch toter – reanimierter“
Personen vor, die sich als bahnbrechend erweisen sollte und die Circumthanatologie als Wis-
senschaft begründete, vgl. hierzu Todesnähe (Anm.2), 16. Vgl. hierzu auch grundlegend K.
Ring, Den Tod erfahren – das Leben gewinnen. Bern 1986; E. Kübler-Ross, Über den Tod und
das Leben danach. Melsbach 1986.
4 Vgl. Todesnähe (s. Anm.2) 289–292.
5 Vgl. die Rezension in: AKF-Literaturdienst. Bonn 2000, Heft 2, 64. Lieferung, 28–30.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 103



Einzeldisziplin oder Einzelthese. Diesen möglichen Anspruch eines Einzel-
faches überzeugend widerlegt zu haben zählt zu den Verdiensten der Heraus-
geber.
Warum kein Umdenken in der Gesellschaft vonstatten geht, beleuchte ich mit
dem Schlaglicht einer Notiz in der Kölner Bistumszeitung: Anwohner eines
Vorortes von Köln machten ihre gute Wohnlage daran fest, dass am Ende ih-
rer Straße kein christliches Hospiz eingerichtet würde. Sonst würde mehr-
mals in der Woche ein Leichenwagen durch ihre Straße fahren und damit den
Wohnwert mindern und den Wiederverkaufswert der Häuser verringern. Ich
kenne die betreffenden Personen nicht, aber sie verdrängen auf erschrecken-
de Weise den Tod. Was ebenfalls nachdenklich macht, ist die politische
Durchsetzungsmacht, die diese Verdrängungshaltung zu entwickeln ver-
mochte.6

Uns kennzeichnet die Tatsache, sterblich zu sein

Für uns alle gilt: Wir sind sterblich, und diese Tatsache kennzeichnet unser
Leben. Dabei beeinflussen uns grundlegend diejenigen Erfahrungen, die wir
in jungen Jahren unseres Lebens mit dem Tod gemacht haben. Aus der Be-
gegnung mit vorhandenen (oder erinnerten) Ängsten und der Trostkraft, die
wir uns heute zutrauen, kann es gelingen, die eigene Sterblichkeit in die Le-
benskraft, in Hoffnung und Glauben zu integrieren: als Antrieb, nicht als
Hemmschuh, eine ars moriendi als ars vivendi, die das Leben zutiefst bejaht
und nicht als Jammertal abtut. Und als eine Haltung, die nicht erst als „last-
minute-Mentalität7“ kurz vor dem Tod aktuell wird.

Drei Begriffe seien erwähnt, deren Realität oder deren Praxis im Folgen-
den hilfreich sein können, aber nicht müssen: Ritual und Mythos8 sowie To-
desangst. „Ritual“ als ein Vollzug in oder durch eine Zeit der Krise oder des
Übergangs, wiederholbar und dadurch vertraut; „Mythos“ als eine weise Er-
zählung, deren Wahrheitsgehalt sich auf verschiedene Art zu offenbaren ver-
mag. Beide Begriffe sehe ich nicht als Allheilmittel an, um ein gesetztes Ziel
zu erreichen, aber als Hilfsmittel, um auf dem eigenen Weg vorwärts zu kom-

Werner Müller-Geib 104

6 Hierauf nahm eine kurze Notiz Bezug, die in der Kirchenzeitung der Erzdiözese Köln im Lau-
fe des Jahres 1999 erschien.
7 Vgl. hierzu den Titel einer Ausstellung im Museum für Sepulkralkultur Kassel: „Last minu-
te. Eine Ausstellung zu Sterben und Tod“. 21. Oktober 2000 bis 28. Februar 2001 (vgl.
www.sepulkralmuseum.de).
8 Da es hier in keiner Weise um die beiden Begriffe als solche geht, sei die Diskussion hierü-
ber vollständig ausgeklammert. Sie würde für das hier in Rede stehende Thema nicht weiter-
führen.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 104



men. Mir geht es ausdrücklich nicht um eine Begriffsdiskussion, sondern um
eine funktionale Verwendung, um verständlich zu werden. Dies gilt analog
für den Begriff „Todesangst“, mit dem ich alle emotionalen Unbestimmthei-
ten gegenüber dem Tod bündeln möchte.

Schritt 1: die persönliche Bestandsaufnahme

Die Teilnehmenden wählen ein Symbol aus, das die eigene Sterblichkeit vor
Augen hält.

Die (bisherige) Todesphilosophie baut auf den eigenen inneren Bildern
vom Tod auf

Maximal zehn Minuten lang die eigenen Antworten auf die folgenden 4 Fra-
gen aufschreiben / auf Tonband sprechen und zusammenfassend auswertend
aufschreiben:

Warum sterben Menschen? – Was geschieht, wenn Menschen sterben? –
Was ist der Tod? – Welche Gefühle kommen in mir hoch, wenn ich an mei-
nen Tod denke?

Wer sich diesem Thema stellt, muss die eigene Gefühlswelt in Bewegung
bringen. Der Kopf allein lässt uns allein. Unser Körper wird uns die für uns
wichtigen Botschaften übermitteln. Deshalb wird es nicht damit getan sein,
auf eine Methode des Aufschreibens sich zu beschränken. Wo Sprache endet,
beginnt für manche das Malen, Tonen oder sie drücken sich in Gesten, Ge-
bärden, Tänzen aus. Auf diesem Weg gelangt man zu einem ersten zentralen
Satz, einer elementaren Gebärde, zu einem wesentlichen Symbol, der, die
oder das meinen eigenen – bisherigen – Todesmythos bündelt, der, die oder
das meine bisherige Todesvorstellung, mein Gedankengebäude, meine Glau-
bensvorstellung über den Tod prägnant repräsentiert.

Das ureigene Anliegen meiner Todesphilosophie

Dabei werden wir gleichwohl weiter herumgetrieben: Es ist zentral, dass wir
dem auf den Grund gehen: Welcher Gedanke beunruhigt, welches Gefühl
berührt mich am meisten? 

Durch die Methode der Imagination9 können wir uns zunächst auf diejeni-
ge Stelle unseres Körpers konzentrieren, an der wir diese Empfindung am in-
tensivsten spüren, und grenzen diesen Bereich in uns ab. Danach möchte sich

Sterblich sein heißt leben! 105

9 Vgl. D. Feinstein/P. E. Mayo, Zeit des Lebens. Zeit des Sterbens. Rituale für den Umgang mit
der eigenen Sterblichkeit. München 1996, 50–52, „Exploration des persönlichen Anliegens“.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 105



hieraus ein imaginierter Tanz entwickeln und anschließend eine Skulptur, die
uns unseren bisherigen Todesmythos kommentiert.

Es kommt denjenigen, die gerne schreiben, entgegen, für sich nach dieser
Imagination zusammenzufassen, was man erlebt hat. Etwa anhand der Leit-
fragen: Wo orte ich das erlebte Gefühl in mir? Mit welchen Bewegungen set-
ze ich dieses Gefühl um? Wie schildere ich die Skulptur?

Sie können sich einen entsprechenden Text mit den für Sie persönlich not-
wendigen, individuellen Anpassungen auf Band sprechen oder sprechen las-
sen und dann mehrere der im folgenden zur Sprache kommenden Imagina-
tionen in einer von Ihnen adaptierten, eventuell freieren Form praktizieren.
Aber Vorsicht: Es geht nicht einfach allein ohne Übung. Schon aus der Ent-
spannung heraus aufzuschrecken kann in Einzelfällen schockähnliche kör-
perliche Reaktionen hervorrufen. Diese Warnung möchte ich allein aus Ver-
antwortung und Vorsicht aussprechen, nicht, um Sie irgendwo zu bremsen
oder eigene Aktivität zu mindern, sondern weil die Methode es meines Er-
achtens verlangt.

Früheste Erinnerungen an den Tod aus dem Unbewusstsein heraufholen

Alle Menschen haben irgendwann einmal zum ersten Mal den Tod unmittel-
bar erlebt. Diese Erinnerung ist im Laufe des Lebens von wenigen oder zahl-
reichen weiteren Todesfällen und Todeserlebnissen überschattet worden. Ge-
rade deshalb ist es wichtig, imaginierend10 sich diesem Erlebnis anzunähern.
Leitfragen lauten: 
1. Schildern Sie umfassend die Szene, in der Sie erstmals einem Todesfall be-

gegneten!
2. Wie alt sind Sie damals?
3. Welche Personen sind anwesend?
4. Welche Einstellungen zum Tod vermittelt man Ihnen?
5. Welche Formen der Zuwendung vermissen Sie (seither schmerzlich)?
Dabei hat man die Chance, zu entdecken, wie das damalige Umfeld der Er-
wachsenen reagiert und der eigenen Person Hilfen zur Verarbeitung dieser
Situation leistete oder versagte. Nach der Imagination gilt es, ein Bild oder
eine Vorstellung zu malen oder zu tonen, um sich ein Symbol für das eigene
erste Erleben des Todes handgreiflich und anschaulich zu machen. 
Doch welche Fragen und Bilder blieben ohne eine Antwort oder fanden kei-
ne InterpretInnen? Ein Hinweis auf solche untergegangenen Fragen könnte
es sein, wenn Sie an einer bestimmten Stelle eine Blockade spüren, die Sie
zunächst einmal schützen möchte und die Sie unbedingt als solche wahrneh-

Werner Müller-Geib 106

10 Vgl. Feinstein/Mayo (Anm. 9) 56–58, „Früheste Erinnerungen an den Tod“.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 106



men und achten sollten. Eine Reflexion sollte hinzutreten, wie ich als Einzel-
person selbst mit dieser Methode Erfahrungen machen kann oder an unüber-
windbare Grenzen stoße. 

Es deutet sich bereits an, dass dieser Weg nicht „einfach so“ gangbar ist.
Denn viele Ängste haben in dem Todesurerlebnis ihre Wurzeln, aber auch
viel Gelassenheit vor dem Tod hat hier ihren festen Grund gefunden! Über
Jahre hinweg mögen sich bei manchen Träume gemeldet haben, die diese Er-
lebnisse verknüpft mit weitergehenden Fragen in die eigene Persönlichkeit
als bewusste Erfahrung integrieren wollten und wollen11.

Schritt 2: Die Verdrängung des Todes erschüttern

Der 2. Schritt verfolgt das Ziel, die Tür aufzustoßen, die in ein neues Land
führt. In das Land, das unser Leben ausweitet und zugleich doch ein Land mit
der Grenze des Todes darstellt. 

Tiefsitzenden Ängsten das Herz öffnen

Als Angehörige der Hospizgesellschaft haben Sie sich dazu entschieden,
sterbende Menschen zu begleiten. Sie haben vermutlich bereits zahllose
Stunden bei Sterbenden verbracht, haben viel von Ihnen gegeben und viel ge-
schenkt bekommen. Sie werden die Sprachlosigkeit kennen und das be-
glückende Gefühl, wenn Sie das helfende, heilende, tröstende, Hoffnung
schenkende Wort gesprochen haben. Sie haben zugehört, wie Menschen aus
einer Perspektive im Angesicht des Todes ihr Leben oder das Leben beurtei-
len. In Reflexions- oder Supervisionsrunden werden solche Begegnungen in
der Regel nachbearbeitet. Die Begleitung, die Sie selbst in Ihrem Dienst er-
fahren, kann und will nicht vor den Gefühlen schützen, die die Gespräche mit
Sterbenden auslösen. Denn genau dies ist ja Ihr ureigener Anteil am Gesche-
hen. Deshalb stehen Sie immer wieder vor der Aufgabe, den tiefsitzenden
Gefühlen – gerade auch den eigenen Ängsten – das Herz zu öffnen.

Die detaillierte Erinnerung an ein geführtes Gespräch in Verbindung mit
einem Wechsel der Körperhaltungen kann dazu führen, zu den nichtgesagten
Worten vorzustoßen, sich auch den vermiedenen oder gemiedenen Themen
zu stellen und vor allem nicht dem Kopf, sondern dem Empfinden und der
Wahrnehmung die Führung zu überlassen.

Sterblich sein heißt leben! 107

11 Vgl. hierzu beispielsweise einige der Leitfragen, die H. Hark zu Trauerarbeit und Todeser-
fahrung stellt, vgl. ders., Den Tod annehmen. Unser Umgang mit dem Sterben als Chance der
Reifung. München 1995, 110–114.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 107



1. Welche Körperhaltung, welche Geste, welcher Gesichtsausdruck spiegelt
den gerade gesprochenen Satz treffend wieder?
2. Wo weiche ich aus, wo möchte die andere Person einen Bereich umgehen?

Die Geschichte eines Todes in nicht ausgesöhnter Angst und Verzweiflung

Viele Ängste vor Augen gehalten zu bekommen bringt es mit sich, Bilder zu
verbinden oder dass sich Bilder vermischen. Spitzen Sie diese Sammlung
von Erfahrungen oder auch nur Eindrücken zu einer eigenen fabelartigen Ge-
schichte: Die Geschichte eines Todes in unausgesöhnter Angst und Ver-
zweiflung12. Der Tod tritt – als Person oder Untier oder Unfall oder Katastro-
phe – unausweichlich an jemand heran, die oder der sich nicht wehren kann.
Schreiben Sie eine Situation, in der das Leben einer erfundenen Hauptperson
endet.

Während das Ende näher rückt, schwirren alle möglichen Gedanken,
Wünsche oder Flüche durch den Kopf und in der Niederlage gegen den Tod
behalten Panik und Schrecken die Oberhand.

Damals und heute: Angst und Begleitung

Wir sind an einem Punkt angelangt, an dem die ursprüngliche Angst nicht oh-
ne die jetzige Haltung existiert und wo zukünftige Erwartungen hinzutreten.
Und in der Gegenwart lautet die Aufgabe, Sterbende zu begleiten. Es liegt
hier wie anderswo nahe, die bisherigen eigenen Aufzeichnungen oder Bilder
wieder zur Hand zu nehmen.

Wie aber hätte ich mich selbst begleitet? Diese Frage ist nicht im Sinne ei-
ner Quadratur des Kreises gemeint oder gemäß dem Wort „Arzt, heile dich
selbst“. Sondern meint, auf dem Weg einer weiteren Imagination13 sich selbst
zu begegnen und ins Gespräch zu bringen. Auf der einen Seite als Kind oder
Jugendlicher, die bzw. der gerade intensive Todesangst hat und auf der ande-
ren Seite als die Person, zu der man heute geworden ist. 
1. Was verändert sich, als das erwachsene Ich die Szene betritt?
2. Die Gebärden, mit denen wir Kontakt sozusagen zu uns selbst aufnehmen,
wollen sorgsam wahrgenommen werden.

Angst und Begleitung können Gestalt gewinnen in einem Bild oder in Ton,
oder in Gebärden, die als Brennpunkte meiner Existenz verstanden werden
können.

Werner Müller-Geib 108

12 Vgl. Feinstein/Mayo (Anm. 9) 74–79.
13 Vgl. Feinstein/Mayo (Anm. 9) 70–72.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 108



Eine Entwicklung bricht sich Bahn, die im nächsten Schritt weiter fortzu-
führen ist.

Schritt 3: Meine Todesangst transzendieren

Der 204–269 n.Chr. lebende Plotin, seit 244 Lehrer einer römischen Philoso-
phenschule14, ordnete den Menschen ihren Platz zwischen Tier und Gottheit
zu. Zwar seien wir sterblich wie die Tiere, aber um den Tod wissend wie die
Götter um ihre Unsterblichkeit. Das mache das menschliche Dilemma aus15.
Wie weit wir die Tiere überschreiten und ein Teil unserer Person nach dem ir-
dischen Tod in eine andere Existenz übergeht, ist kontroverses Thema der
Geistesgeschichte.

Robert Jay Lifton arbeitet mit dem Begriff der „symbolischen Unsterb-
lichkeit“, den er fünffach aufgliedert16:
1. Biologische Unsterblichkeit durch das Weiterleben der eigenen Familien-

kette bis in unabsehbare Ewigkeit; 
2. Unsterblichkeit anhand geschaffener eigener herausragender Leistungen

(Kunstwerke, Wissenschaft); 
3. Unsterblichkeit, weil wir als Staub in den Kreislauf der natürlichen Welt

zurückkehren werden;
4. Unsterblichkeit aufgrund des Glaubens an eine höhere Existenz;
5. Unsterblichkeit als erfahrene Transzendenz, beispielsweise durch ein

mystisches inneres Erleben.17

Mein Umgang mit meiner Todesangst

Ich gehe nunmehr davon aus, dass der Tod der Menschen einen Prozess des
Übergangs in eine neue Existenz bildet. Als Glaubender ergänze ich für
mich: eine neue Existenz, in der mich Gott nach seinem Heilswillen in einer
Gemeinschaft von Erlösten vollendet.

Das hindert nicht die Ängste, sich immer wieder vorzudrängen. Deshalb
erscheint es angeraten, die eigenen Aufzeichnungen genau auf solche Aspek-
te der Angst oder Furcht durchzusehen. Denn Angst ist ambivalent: Führerin
und Feind zugleich. Nur wer die eigene Angst benennt, kann mit ihr umge-

Sterblich sein heißt leben! 109

14 Vgl. J. Hirschberger, Geschichte der Philosophie Bd.1. Freiburg u.a. 101976, 301f.
15 Vgl. K. Wilber, Halbzeit der Evolution: Der Mensch auf dem Weg vom animalischen zum
kosmischen Bewusstsein. Bern 1987, 8.
16 Ich verzichte hier auf eine philosophisch-theologische Diskussion dieser Aufgliederung.
17 Vgl. R. J. Lifton, Der Verlust des Todes. Über die Sterblichkeit des Menschen und die Fort-
dauer des Lebens. München 1986, 30–38.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 109



hen. Umgehen meint: Strategien zu entwerfen, wie ich Herr bzw. Frau mei-
ner Angst werden kann. Dazu ist es hilfreich, eine Angst wie die plakative
Überschrift einer Zeitung zu notieren. Dieser Titel wird sodann einer harten
Kritik unterworfen:
1. Welche weiteren Vermutungen bringt die Angst mit sich?
2. Wie wahrscheinlich ist es überhaupt, dass die vermuteten Umstände ein-

treffen?
3. Mit welchen Mitteln kann ich persönlich diese Wahrscheinlichkeit ein-

dämmen? 
Um sich weiter zu stärken, ist es gut, sich mit einer anderen Person zu be-
sprechen, etwa auf einem Spaziergang.

Meine heilige Zeit

Mircea Eliade, jüdischer Religionsphilosoph, hat in seinem Buch „Das Hei-
lige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen“18 auf ein Phänomen hinge-
wiesen, dass zahlreiche Religionen bzw. spirituelle Überlieferungen unter-
scheiden zwischen dem normalen Alltag und davon abgehobener mystischer
oder heiliger Zeit. Es mag für die einzelnen von Ihnen verschiedene Wege ge-
ben, zu Momenten zu gelangen, die Sie für sich persönlich als „heilige Zeit“
empfinden. Beispielsweise die Geburt eines Kindes, der Anblick eines offe-
nen Grabes, das Staunen vor einem bislang nie gesehenen Naturschauspiel
oder Kunstwerk, die Dauer eines besonderen privaten Gebetes oder anderes,
was Ihnen heilig ist. All solche Zeiten oder auch nur Momente tragen die
Kraft in sich, Hoffnungsträgerinnen zu sein, zu werden oder zu bleiben. Die
Erinnerung an eine solche heilige Zeit im Leben muss mit großer Sensibilität
eingeleitet werden. Am Ende dieser Erinnerung und Wahrnehmung steht die
Gewissheit, die eigene Todesangst transzendieren zu können und eine neue
Haltung gegenüber dem Tod gewonnen zu haben. Die heilige Zeit schenkt ei-
ne Perspektive auf unser Leben, die hinweisen kann auf eine solche symboli-
sche Unsterblichkeit
1. Durchleben Sie die von Ihnen gefundene heilige Zeit mit allen Ihren Sin-

nen. Schmecken, riechen, fühlen, hören, sehen Sie hinein.
2. Seien Sie dabei ganz entspannt.
3. Fühlen Sie sich verständnisvoll und einfühlsam geborgen von einer Hand,

die es gut meint mit Ihnen.
4. Erreichen Sie ein Gefühl des inneren Friedens gegenüber dem Leben und

dem Tod.

Werner Müller-Geib 110

18 Frankfurt 1990.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 110



5. Freuen Sie sich an den Handlungen und Haltungen, die Ihrem Leben Sinn
verleihen.

6. Erkennen Sie alternative Handlungsmöglichkeiten, die Erfüllung verspre-
chen und zu dem hinführen, was Sie für sich als „symbolische Unsterb-
lichkeit“ verstehen.

7. Erspüren Sie die Stelle Ihres Körpers, wo die Empfindung eines zufriede-
nen und erfüllten Lebens wohnt.

8. Erspüren Sie ein Bild oder ein Symbol für dieses Gefühl oder diese
Empfindung. Es steht für Ihre Fähigkeit, Ihre Todesangst zu transzendie-
ren. 

Die zweite Geschichte: Die Fabel eines Todes in Versöhnung

Bei dem Schritt, die Todesangst zu transzendieren, gilt es eine wichtige un-
terscheidende Erfahrung zu machen. In einer zweiten Geschichte geht es dar-
um, dieselbe Person wie in der ersten Geschichte sterben zu sehen, aber die-
ses Mal in einer gegenüber Tod und Leben versöhnten Haltung. Die einen-
gende Angst vor dem Tod ist der Hoffnung gewichen. Der Tod kommt als
Freund. Dank der Prinzipien, die aus der Sicht der heiligen Zeit auf das eige-
ne Leben abgeleitet sind, kann diese entscheidende Umorientierung gelin-
gen.
1. Schreiben Sie eine Situation, in der das Leben Ihrer Hauptperson endet.
2. Lassen Sie als Grundhaltung der sterbenden Person Gelassenheit, Frieden

und Annahme des Todes („Versöhntheit“) hervortreten.
3. Und entdecken Sie Chancen, die Ängste durch eine neue Konzeption zu

transzendieren.

Schritt 4: Todesangst und Hoffen treffen aufeinander

Zentrale Frage jeglicher Religion und Dilemma der Seele zugleich ist der Wi-
derspruch zwischen dem, was im Tod passiert: Ende des Körpers, Weiterle-
ben des Geistes, der Seele. Lange Jahre des Lebens gilt für viele das Motto:
Und wenn Geld nicht letztlich glücklich machen sollte, so beruhigt es zu-
mindest. Den Frieden mit dem Tod hat der Reichtum nicht im Gepäck. Die
Berichte aus Todesnaherlebnissen reichen nur bis zu einer Schwelle des Le-
bens, aber nicht in den endgültigen Tod hinein. Von dort ist noch niemand
zurückgekehrt. Demnach wissen wir nicht, was und wer uns dort erwartet.
Dass subjektive Überzeugungen eigendynamische Kräfte entwickelt, bewei-
sen Äußerungen der altgewordenen Elisabeth Kübler-Ross, die anders als in
früheren Büchern nunmehr schreibt, aufgrund ihrer zahlreichen Erfahrungen

Sterblich sein heißt leben! 111

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 111



aus Begegnungen mit Sterbenden und Reanimierten jetzt zu wissen, dass es
mit Gewissheit weitergeht19. 

Ein Dialog zwischen Todesangst und Versöhntheit mit dem Tod – 
mit Hilfe zweier Körperhaltungen

Auch für Glaubende steht immer wieder an, schwankende Stimmungen oder
aufkommende Zweifel hinsichtlich eines guten Todes und des Lebens danach
miteinander ins Gespräch zu bringen. Häufiger wohl, als wir meinen, findet
ein innerer Dialog in unserem Unbewusstsein statt und es ist naheliegend,
dass wir uns bewusst daran beteiligen.20 Als möglicher Gewinn steht ein neu-
er Mythos des Lebens und des Todes vor Augen.

In einem imaginierten Rollenspiel begegnen sich die personifizierte To-
desangst und die Versöhntheit mit dem Tod. Die Angst steht davor, durch den
Tod ausgelöscht zu werden. Die Versöhntheit vertraut darauf, dass der Tod
ein Übergang zu unbekanntem Weiterleben sein wird. Die Erinnerung an die
Aufzeichnungen über die Todesängste sowie zu deren Transzendierung hilft
dazu. Zwei Streitparteien lassen sich aufeinander ein. Sie drücken ihre Wur-
zeln prägnant aus und beschreiben der Gegenseite ihr zentrales Anliegen.
Um auch hier die Botschaften des eigenen Körpers wahrnehmen zu können,
sollen zwei Körperhaltungen die beiden streitenden Grundprinzipien im
vollen Sinn des Wortes verkörpern. Nehmen Sie sich Zeit, zu einer wirkli-
chen ehrlichen Form hierzu zu finden. Gestik, Haltung, Bewegung: die De-
tails vermögen viele Aufschlüsse zu geben. Gleiches gilt für eine von außen
beobachtende Person, die an dem reflektierenden Gespräch teilnimmt. Die
Dauer dieser mehrfach wiederholbaren Imagination sollte 15 Minuten nicht
übersteigen.
1. Nehmen Sie sich Zeit, zu einem wirklich adäquaten Ausdruck zu finden.
2. Lassen Sie die beiden Haltungen sich gegenseitig beobachten.
3. Wechseln Sie mehrmals von einer in die andere Haltung. Spüren Sie dabei,

was und wie Sie (sich) verändern.
4. Listen Sie erst die zentralen Unterschiede auf, indem Sie beim Sprechen

die je andere Seite betrachten und auf sie eingehen.
5. Spontaneität geht vor langem Überlegen – aber vergessen Sie nicht, in die

jeweils andere Körperhaltung und Gestik zu wechseln.
6. Nach dem ersten Schlagabtausch soll die Frage: „Was möchtest du von mir?“21

Werner Müller-Geib 112

19 Vgl. E. Kübler-Ross, Befreiung aus der Angst. Berichte aus den Workshops „Leben, Tod und
Übergang“. München 2000.
20 Vgl. Feinstein/Mayo (Anm. 9)107.
21 Feinstein/Mayo (Anm. 9)111.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 112



einerseits die Verständigung verbessern, andererseits den Abbruch des Dia-
logs verhindern.
7. Erlauben Sie dem Dialog, sich frei zu entwickeln.
8. Reflektieren Sie darüber, wie es den beiden Seiten gelang, sich verständ-

lich zu machen und halten Sie Kernpunkte schriftlich fest.

Der Tanz als Integration und Anfang meiner Verwandlung

Erneut ist zu ergänzen: Wer sich mit einem dialogischen Streitgespräch schwer
tun sollte, findet vielleicht einen Zugang zu Ausdrucksformen der Bewegung.
Diese Übung verlangt Mut vor sich selbst und steht in diesem fortgeschrittenen
Stadium der Auseinandersetzung um die eigene Sterblichkeit unter der Ver-
heißung des Gelingens. Analog dem Vorbild des Trancetanzes anderer Kultu-
ren wird es auch in unseren Breiten möglich, sich hier einem Durchbruch in der
persönlichen Grundhaltung zu nähern und ihn zu schaffen.
1. Die zwei Ausdrucksformen stehen sich etwa 3 m gegenüber. Für jede ent-

wickeln Sie einen adäquaten Tanz. Gestehen Sie sich auch die jetzt
benötigte Fläche zu!

2. Beginnen Sie in einer gedachten Kreislinie auf die andere Körperhaltung
zuzutanzen, wenn Sie ihr nahe kommen, wechseln Sie in deren Haltung
über.

3. Steigern Sie Ihr Tempo, Ihre Tanzformen werden sich dabei weiterent-
wickeln.

4. Singen Sie in einer für Sie passenden Art einen Satz wie „Die Verwand-
lung kann beginnen“22 und gehen Sie von der Kreisbahn in eine Spirale hin
zur Mitte über.

5. Sind Sie in der Mitte angelangt, überlassen Sie sich und Ihren Tanz der
völligen Freiheit.

6. Wenn es für Sie gut ist, dann legen Sie sich, entspannen und leiten die fol-
gende Imagination ein.

Im eigenen Körper die Gegensätze integrieren

Wer auf diese tanzende Weise die beiden konkurrierenden Kräfte miteinan-
der zu einer gemeinsamen Mitte geführt hat, in sich vereinigt hat, muss dies
auch in der Ruhe tun. Unmittelbar nach dem Tanz als Integration einer inne-
ren Wandlung schließt sich eine Ruhe- und Entspannungsphase an. Noch ein-
mal gilt es, in den eigenen Körper hineinzuspüren, um auf einer Körperhälf-
te die Todesangst, auf der anderen die Versöhntheit mit dem Tod wahrzuneh-

Sterblich sein heißt leben! 113

22 Feinstein/Mayo (Anm. 9)120.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 113



men. Für beide Seiten gilt: die Stelle im Körper beschreiben, ein Bild er-
scheinen zu lassen, das die jeweilige Haltung bzw. Gefühl repräsentiert und
die Reaktionen des Körpers darauf bewusst zu spüren. Hieran schließt sich
ein Vergleich beider Empfindungen und die Wahrnehmung, wo im Körper
beide Kräfte aufeinanderstoßen. Da es sich auch um kräftige Energien in uns
handelt, beginnen diese nun ineinander zu fließen und schließlich zu ver-
schmelzen. Eine integrierte Energie entsteht, die die Ihre ist, die Ihnen nie-
mand nehmen kann. So entstehen neue Kräfte der Versöhntheit und der Le-
bensweisheit, die Ihre Zukunft positiv bestimmen können. Auch diese neue
Lebenskraft kennt ihre Stelle in Ihrem Körper und vermag Ihnen als Bild,
Symbol, Skulptur oder als feste Gewissheit erscheinen. Dieses Sinnbild
zeichnen oder tonen Sie als Sinnbild Ihres neuen Todesmythos.

1. Kommen Sie zur Ruhe. Entspannen Sie sich.
2. Spüren Sie in Ihren Körper hinein.
3. Wo sitzt die Todesangst, in welcher Körperhälfte?
4. Welches Sinnbild taucht für Sie auf?
5. Nehmen Sie sich Zeit, dieses Sinnbild wahrzunehmen!
6. Wo sitzt die Versöhntheit mit dem Tod?
7. Welches Sinnbild taucht für Sie auf?
8. Nehmen Sie sich Zeit, dieses Sinnbild wahrzunehmen!
9. Spüren Sie die Reaktionen Ihres Körpers auf diese Bilder!

10. Vergleichen Sie beide Empfindungen!
11. Wo in Ihrem Körper stoßen sie aufeinander?
12. Lassen Sie zu, dass diese beide Kräfte ineinander fließen und miteinan-

der zu Ihrer integrierten Kraft verschmelzen, die Ihnen niemand nehmen
kann.

13. Nehmen Sie wahr, wo diese neue Lebenskraft ihren Platz in Ihrem Kör-
per hat. 

14. Lassen Sie ein Bild, Symbol, Skulptur oder die feste Gewissheit darüber
erscheinen und Gestalt annehmen als Sinnbild Ihres neuen Todesmythos.

Zwischenbilanz: Der Blick auf einen Weg

Wer bis hierher gegangen ist, hat in Aufzeichnungen mit sich gerungen, hat
gemalt, gezeichnet oder getont, vielleicht neue tiefe Dimensionen eigener
Gesten, Gebärden oder Tänze erfahren. Es ist gut, sich die eigene Arbeit vor
Augen zu halten als eine Erinnerung an einen Prozess. Vielleicht liegt Ihnen
die alte indianische Tradition, aus den Bildern einen Schild zu fertigen, den
Sie sich in Ihrer Wohnung aufhängen.23

Werner Müller-Geib 114

23 Vgl. Feinstein/Mayo (Anm. 9)54f. 123f.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 114



Aber Ihrer Phantasie sind hier keine Grenzen auferlegt. Nur eines erscheint
wesentlich: Verstecken Sie Ihren Prozess zur Versöhntheit mit dem Tod nicht
vor sich selbst. Nehmen Sie Ihre aufgeschriebenen Gedanken wiederholt zur
Hand, geben Sie dem Ergebnis des Prozesses die Chance, in Ihnen Raum zu
gewinnen, Sie mit seinem Reichtum zu erfüllen. Sie werden spüren, auf wel-
che Weise Sie dies in Ihrer persönlichen Umgebung umsetzen können.

Schritt 5: Meine neuer „Todesmythos“

Meine persönliche Todesfabel

Eine dritte mythologische Geschichte steht an. Sie handelt von mir selbst und
einem Ereignis in ferner Zukunft: meine Vision meines guten Todes. Indiani-
sche Traditionen kennen einen Todesgesang, den man in der Todesstunde an-
stimmt24. Ob sich diese spirituelle Übung in unsere Kultur übertragen lässt,
müssen Sie selbst für sich entscheiden. Mein Weg ist es nicht. Die christliche
spirituelle Tradition kennt hingegen zahlreiche Gebete für die Sterbestunde
und auch das offizielle Fürbittgebet der Kirche kannte diese Bitte über lange
Jahrhunderte hinweg als Bitte um ein gutes Ende, das die Menschen nicht
überraschend treffen sollte.

Ihr persönlicher Mythos wird Ihnen nicht ohne Widersprüche erscheinen.
Todesangst und Versöhntheit vermögen auch weiterhin miteinander zu strei-
ten, auch wenn sie zu einer Kraft sich verbündet haben. Der Konflikt kann
gerade in Situationen erlebten Todes neu aufbrechen. Und doch kann ein My-
thos Klarheit verschaffen, durch die Ausstrahlung seiner Bilder, die die Hoff-
nung nach vorne holen. Ein Mythos möchte aber auch nicht ausschließen, ei-
nes Tages mit neuen Augen gesehen zu werden, sich weiterzuentwickeln wie
eine mündliche Tradition. Ihr eigener Mythos möchte nicht zur Fessel wer-
den. Eine Straßenlandkarte legen wir aus der Hand, wenn wir in eine Groß-
stadt hineinfahren, dann benötigen wir einen Stadtplan. Eine Seekarte hat
ihren Dienst erwiesen, wenn man den Hafen gefunden hat und an Land geht.

Wer sich nach einer gewohnten Einstimmung an seinen eigenen Mythos25

begibt, lädt gewissermaßen die eigenen Bilder auf, ohne zu wissen, wie lan-
ge die Ladespannung anhalten wird. Vielleicht entdecken Sie ein bestimmtes
Lebensalter neu, den Auszug erwachsen gewordener Kinder oder die Weis-
heit Ihres Alters, die Freiheit vom Zwang eines beruflichen Alltagsplans.
1. Bereiten Sie sich einen ungestörten, ruhigen, geborgenen Platz.

Sterblich sein heißt leben! 115

24 Vgl. Feinstein/Mayo (Anm. 9)129f.
25 Vor der Übung dieser Imagination ohne begleitende oder beobachtende zweite Person sei
hier nochmals ausdrücklich gewarnt!

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 115



2. Schauen Sie aus auf Ihre Todesstunde: Wie alt sind Sie, wie sehen Sie aus,
von welchen Gefühlen sind Sie erfüllt, wer ist bei Ihnen? In welcher Um-
gebung finden Sie sich wieder?

3. Ihren Mythos werfen Sie gleichsam aus, wie ein Drachen zu steigen be-
ginnt. Sie sind es, die zu diesem Drachen aufsteigen, damit Ihr Mythos im
Alltag Gestalt gewinnen kann.

Die Entwicklung meiner neuen Todesphilosophie

Der Weg zu einer neuen Haltung gegenüber dem Tod kann nicht zu einem
punktuellen Ereignis zusammenschmelzen. Eingangs ging es darum, Kern-
gedanken zu dem festzuhalten, was der Tod ist oder was im Tod geschieht.
Jetzt sind Sie aufgerufen, das für sich persönlich zu resumieren, was Sie die-
ser Prozess lehrte. Sie greifen hierzu sinnvoll auf die Aufzeichnungen des
Gespräches zwischen den beiden Charakteren Todesangst und Versöhntheit
mit dem Tod zurück, die miteinander rangen und sich gegenseitig verständ-
lich zu machen versuchten. Sie gelangen auf diesem Weg zu einem besseren
Verständnis der Gegenseite. Es ist auch sinnvoll, sich für die neu bedachte
Todesphilosophie ein Zeitlimit zu setzen und bei Bedarf zu einem späteren
Zeitpunkt eine weitere Einheit anzuhängen. Vertrauen Sie auf Ihre Intuition,
angestrengtes Nachdenken dürfte nicht unbedingt weiterhelfen.
1. Greifen Sie auf die Kerngedanken Ihrer ersten Todesphilosophie zurück.
2. Lesen Sie das Gespräch zwischen Todesangst und Versöhntheit mit dem
Tod nach.
3. Gehen Sie dem neu entstandenen, besseren Verständnis der jeweiligen Ge-
genseite nach. Halten Sie Entwicklungen ausdrücklich fest!
4. Setzen Sie sich eine Zeitgrenze, bsp. 10 Minuten.
5. Sie können diese Einheit bei Bedarf wiederholen und fortführen.

Schritt 6: Meinen neuen Mythos in mein Leben einbinden

Der Blick auf das Leben aus dem Standpunkt der heiligen Zeit versuchte, al-
ternative Handlungen und Haltungen aufzuzeigen. Konkrete Schritte, die Ih-
nen als Hospizmitarbeitende nicht sonderlich neu sein werden, können sich
nunmehr anschließen. Frieden mit dem Tod kann schließen, wer sein Leben
loslassen kann.

Meinen Nachlass regeln 

1. Die noch unerledigte Konflikte meines Lebens: mit wem möchte ich was
regeln?

Werner Müller-Geib 116

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 116



2. Briefe, Gedichte, Mitteilungen: Wer soll sie erhalten, und welche Vorsor-
ge muss ich treffen, dass diese Dinge den Adressaten/ die Adressatin er-
reichen?

3. Meine besten Werke: was soll damit geschehen?
4. Die Begräbnisart wählen ggf. Erklärungen betr. einer Organtransplantati-

on oder Verfügung bezüglich der medizinischen Forschung aufsetzen.
5. Das Testament abfassen und notariell hinterlegen.
6. Sich mit der Frage einer PatientInnenverfügung auseinandersetzen26.

Meine letzte Stunde

Eine letzte große Imagination möchte Sie in die letzte Stunde Ihres Lebens
führen. Ihr eigener Mythos bildet die Grundlage hierzu. Ergänzend tritt hin-
zu, wie Sie sich Ihre Begräbnisfeier vorstellen oder welche Dinge Sie für
Ihren Tod noch verbindlich geregelt haben. Sie hören eine Person die Trauer-
rede für Sie halten. Diese Imagination wird nur gelingen können, wenn Sie
nach entsprechender Einstimmung auch für sich in den Raum einer heiligen
Zeit vorzudringen vermögen. Sie kann meines Erachtens nicht mit der auf
Band aufgezeichneten eigenen Stimme durchgeführt werden27.
1. Sie gelangen in eine für Sie heilige Zeit.
2. Sie dringen vor in Ihre Todesstunde und finden alles so, wie Sie es sich

vorstellen.
3. Sie erleben ggf. eine Handlung oder ein Ritual, das Sie sich für den Eintritt

Ihres Todes wünschen.
4. Nachdem Sie in den Tod hinübergegangen sind, erleben Sie Ihre eigene

Trauerfeier. Prägen Sie sich die Szene und den Verlauf ein.
5. Sie hören den Nachruf auf Ihre Person.
6. Aus Ihrer Beobachtungsposition heraus kehren Sie in Ihren Körper

zurück.
7. Welche Gewissheiten haben Sie für sich gewonnen?
8. Entwerfen Sie nun Ihre Grabinschrift.

Ich lebe mein Leben vom Tode her

Unsere christliche Religion ist nicht die erste, die einen Tag der Woche bewusst
aus dem Berufsalltag frei hält und als Tag Gottes und als Tag der Ruhe begeht.

Sterblich sein heißt leben! 117

26 Christliche Patientenverfügung. Handreichung und Formular der Deutschen Bischofskonfe-
renz und des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland in Verbindung mit den übrigen
Mitglieds- und Gastkirchen der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland
(Gemeinsame Texte Nr.15). Hannover – Bonn 1999. (http://www.dbk.de/schriften/fs_schrif-
ten.html)
27 Die oben ausgesprochene Warnung, diese Übung als Einzelperson nicht alleine durchzu-
führen, sei ausdrücklich wiederholt!

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 117



Diese Institution des geschützten Tages lässt sich nutzen, um für die Arbeit am
persönlichen Todesverhältnis Freiräume zu gewinnen. Es muss ja nicht der
Sonntag sein. Entscheidend ist das Motiv, d.h. für eine unbedingt wichtige Auf-
gabe einen unbedingt frei bleibenden Zeitraum für sich festzulegen.

Beginnen Sie, Ihren Mythos für Ihr Leben zu nutzen: ars moriendi als ars
vivendi. Die spirituellen Bedürfnisse, die in Ihnen erwacht sind, möchten mit
Leben gesättigt oder zumindest genährt werden. Ergreifen Sie im eigenen In-
teresse immer wieder die Initiative und legen Sie sich fest. Schaffen Sie sich
ein eigenes Verbindlichkeitssystem, das Sie selbst und auch mit Hilfe ande-
rer evaluieren. Schaffen Sie sich Zeiträume, in denen Sie ungestört sind und
fordern Sie solche erkämpften Räume auch von Ihrer Umgebung ein. Dann
sind Sie in der alten Tradition der regelmäßigen Lebensrückschau, die sich
immer wieder an den zentralen Werten ausrichtet.
1. Meine spirituellen Bedürfnisse im Angesicht meiner Sterblichkeit lauten:
2. Und ich schenke mir folgendermaßen dafür Raum...

Schlusswort: In der Mitte des Lebens – Dietrich Bonhoeffer

„Nun sagt man, das Entscheidende sei, dass im Christentum die Auferste-
hungshoffnung verkündigt würde, und dass also damit eine echte Erlösungsre-
ligion entstanden sei. Das Schwergewicht fällt nun auf das Jenseits der Todes-
grenze. Und eben hierin sehe ich den Fehler und die Gefahr. Erlösung heißt nun
Erlösung aus Sorgen, Nöten, Ängsten und Sehnsüchten, aus Sünde und Tod in
einem besseren Jenseits. Sollte dieses aber wirklich das Wesentliche der Chris-
tusverkündigung der Evangelien und des Paulus sein? Ich bestreite das. Die
christliche Auferstehungshoffnung unterscheidet sich von der mythologischen
darin, dass sie den Menschen in ganz neuer und gegenüber dem Alten Testa-
ment noch verschärfter Weise an sein Leben auf der Erde verweist.

Der Christ hat nicht wie die Gläubigen der Erlösungsmythen aus den irdi-
schen Aufgaben und Schwierigkeiten immer noch eine letzte Zuflucht ins
Ewige, sondern er muss das irdische Leben wie Christus („Mein Gott, warum
hast Du mich verlassen?“) ganz auskosten; und nur indem er das tut, ist der
Gekreuzigte und Auferstandene bei ihm und ist er mit Christus gekreuzigt
und auferstanden. Das Diesseits darf nicht vorzeitig aufgehoben werden.
Darin bleiben Neues und Altes Testament verbunden. Erlösungsmythen ent-
stehen aus den menschlichen Grenzerfahrungen. Christus aber fasst den
Menschen in der Mitte seines Lebens. (Aus Berlin-Tegel, 27.6.1944).“28

Werner Müller-Geib 118

28 Zitiert nach Tod und Unsterblichkeit. Texte aus Philosophie, Theologie und Dichtung vom
Mittelalter bis zur Gegenwart. Bd. III: Vom Realismus bis zur Gegenwart. Ausgewählt und
eingeleitet von E. und A. Ruprecht. Stuttgart 1993, 447.

103-118  04.02.2003 18:15 Uhr  Seite 118


