
Vergeben – versöhnen – befreien 
Seelsorge – Bußsakrament – Beratung1

Bettina Gummel – Ludwig Schuhmann – Angelika Segl

1.Wer ist schuldig? (Beispiele aus der Pastoral)

– Bei der Steuererklärung nimmt jemand es nicht so genau mit der Auflis-
tung der Einnahmen und ‚spart’ damit Steuern. 

– Vor 30 Jahren ließ sie als junge Frau eine Abtreibung machen. Längst ist
dies in Vergessenheit geraten, bis die erwachsene Frau plötzlich an
schweren Depressionen erkrankt und erkennt, dass diese mit der früheren
Abtreibung zusammenhängen.

– Bis zu seinem 40. Lebensjahr hat der Sohn bei seiner verwitweten Mutter
gewohnt. Nun will er heiraten und ausziehen. Als die Mutter das erfährt,
wird sie krank und bittet den Sohn inständig, sie nicht zu verlassen. Trotz-
dem tut er es, wird aber von schweren Schuldgefühlen geplagt. 

– Auf der Fahrt in den Urlaub sitzt die 27-jährige am Steuer. Ihr Mann, ihr
dreijähriger Sohn und ihre halbjährige Tochter sind mit im Auto. Sie ist
Diabetikerin. Durch eine plötzliche Unterzuckerung verliert sie die Kon-
trolle über den Wagen. Bei dem Unfall kommen ihr Mann und die halb-
jährige Tochter ums Leben. Sie selbst überlebt schwer verletzt. 

– In einem Betrieb wird jemand für eine leitende Position vorgeschlagen.
Ein Kollege dieses Mannes hält ihn für unfähig für diese Aufgabe. Der
Betrieb, so fürchtet er, geht vor die Hunde, wenn dieser Mann die Stelle
bekommt. Er versucht nun die Stellenbesetzung zu verhindern, indem er
gezielte Falschinformationen weitergibt.

Die Auflistung der Beispiele zeigt, in welcher Vielfalt uns die Assoziation
von schuldig werden kommt. Schuld im eigentlichen Sinn wird verstanden
als:
– ein begangenes Unrecht (lat. culpa – die Schuld)
– das Verfehlen einer in Pflicht nehmenden Verantwortung (lat. debitum –

das, was ich schulde bzw. schuldig geblieben bin)
1 Dieser Artikel ist das Ergebnis von sog. Intervisionsgesprächen von zwei evangelischen
Pfarrerinnen und einem katholischen Seelsorger, die sich nach ihrer Ausbildung in Transak-
tionsanalyse zu Grenzfragen zwischen Psychologie, Seelsorge und Beratung immer wieder
treffen. Wir beschränken uns hier auf die Fragestellung: Wie kann mir vergeben werden? Wie
kann ich mich versöhnen? Der Aspekt: Wie schaffe ich es, anderen zu vergeben? kann hier
nicht besprochen werden. Vgl. dazu B. M. Weingardt, „...wie auch wir vergeben unseren
Schuldigern“. Stuttgart 2000.

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 119



– das Zurückbleiben hinter einer Wertordnung, von der ich überzeugt bin,
einem mir gesetzten Ideal oder das Verkümmernlassen in mir angelegter
Lebenspotentiale.

Um diesen Kern der Schuld herum gibt es einen ausgedehnten ‚Hof’ von
Faktoren und Prozessen, der mit Verstrickung in Schuldhaftes bezeich-
net werden kann. Aus der Vielschichtigkeit von solchen Verstrickungen
befreit zu werden, lässt in der Seele etwas wieder gut werden. Und damit
sind wir im Bereich der Seelsorge (mit einem ignatianischen Begriff: iuvare
animas).

Beobachtungen aus dem gesellschaftlichen Trend

Schuld ist ein moralisch – ethischer Begriff, zu dem theologische, philoso-
phische,  juristische und  psychologische Implikationen gehören. Die Auf-
fassungen von ethischen Werten mit dem Korrelat von Verfehlungen und
Schuld ihnen gegenüber weisen in verschiedenen Gesellschaften und zu ver-
schiedenen Zeiten große Unterschiede auf, wenn nicht gar Gegensätze.
Heute kommt noch in starkem Maß dazu, dass das, was konkret als Schuld
bzw. Nicht-Schuld betrachtet wird, weitgehend von subjektiven Wertungen
abhängt. Prominente gestehen in großer Öffentlichkeit ‚Fehler’ ein, drücken
sich jedoch um eine schuldhafte Verantwortung dafür, so als wenn ihre Ver-
letzung der Norm ein Versehen wäre. Übertretungen der Normen verlagern
sich immer mehr auf  eine Gewinner-Verlierer-Ebene nach dem Motto:
Hauptsache, nicht erwischt werden! Aus unserer westlichen Gesellschaft
scheint die Annahme von Schuld deutlich auszuwandern. Es haftet ihr etwas
Muffiges, Gestriges an. 

Schuldig sein wird also auf verschiedenen Ebenen abgewertet, sowohl
was seine Existenz und seine grundsätzliche Bedeutsamkeit als auch die
persönliche Akzeptanz betrifft.

Ausgangspunkt für die Beratung / Therapie    

Wenn ein Klient / eine Klientin ein Problem hat, bei dem es um das Thema
‚schuldig geworden sein’ geht, fühlen sich viele Psychologen /-innen, egal
mit welcher Ausbildung, nicht zuständig. (Die Frage bleibt ohnehin offen,
wer beurteilt, was echte Schuld ist: Der Klient, der Berater / Therapeut?)
Doch bei Schuldgefühlen werden sie hellhörig. Sind sie auf ein tatsächli-
ches Fehlverhalten bezogen und damit echt? Denn es muss ihnen nicht un-
bedingt ein schuldhaftes Vergehen zu Grunde liegen. Schuldgefühle
können kritisch angesehen werden als mögliche Ersatzgefühle. Trifft Letz-
teres zu, dann sind sie nicht angemessene Gefühle, die den Charakter des

Bettina Gummel – Ludwig Schuhmann – Angelika Segl 120

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 120



Gewohnheitsmäßigen und Stereotypen aufweisen und ein angebrachtes
Verhalten auf irgendeiner Ebene verhindern. Mit dem Ausleben eines Er-
satzgefühles ist meist Manipulation der Umwelt verbunden. Es können
emotionale Streicheleinheiten, Tröstungen und Zuwendungen ‚erpresst’
werden. 

Im beraterischen und therapeutischen Setting, wohin Ersatzgefühle
gehören, denkt man an eine mögliche Verschiebung von Gefühlsqualitäten.
Um sie zu lösen, ist zu fragen: Was liegt ‚unter’ ihnen als primäres, nicht
zugelassenes Gefühl? Geht es um Wut, Trauer, Anklage, vielleicht um
Selbstbestrafung oder eine nicht geklärte Gefühlsbindung zu jemandem?
Die Aufgabe angesichts von Ersatzgefühlen heißt: Explorieren. Wozu
braucht der Klient es, sich so zu fühlen? Weiterhin wird die Erlaubnis zu
authentischem Gefühl gegeben. Therapie / Beratung korrigieren und stellen
Ursprüngliches wieder her. 

Ausgangspunkt in der seelsorglichen Tätigkeit

Theologie ist eine wirklichkeitskonstruktive Disziplin. Religiöse Wirklich-
keitssicht und Sinndeutung geht davon aus, dass diese Welt geschaffen ist
und getragen wird von Gott, dem Grund allen Seins, dem Heiligen. Alles
Geschaffene hat Teil am göttlichen Leben und erhält dadurch Würde, Sinn
und Heiligung. Dieser Wirklichkeitssicht korrespondiert die individuelle,
spirituelle Erfahrung des Heilseins.

Schuld und Sünde sind dann das Herausfallen aus dem Bereich des Heili-
gen; das Alleinbleiben des Menschen mit sich selbst; Verminderung der
Würde des Seienden. Dem korrespondiert die Erfahrung des individuellen
Unheilseins, zu dem das Schuldigsein gehört. Seelsorge hat heilsame Funk-
tion und kommt ohne eine vertiefte Kenntnis des Seelenlebens nicht aus.
Wir möchten aufzeigen, dass Unheil und Schuldempfinden lösende Begeg-
nungen in der Seelsorge eines weiteren Rahmens bedürfen als des derzeit
kirchlich üblichen. 

2. Ein kritischer Blick auf den kirchlichen Umgang mit Schuld 

Eine persönliche Erinnerung

„Nichts bestimmt das Christentum tiefer als das Verständnis von Sünde und
Sündenvergebung, es ist bis in jeden Gottesdienst und fast jedes Gebet ein
alles durchziehendes Grundmuster“.2 Dies kann Menschen in Zwickmühlen

Vergeben – versöhnen – befreien 121

2 F. Crüsemann, Biblische Theologie und Gewalt gegen Frauen, in: Junge Kirche, 61, 2000,
H. 6, 318–329.

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 121



von Glaubensaussagen treiben und Verwirrung in ihrer Seele anrichten. So
ist es mir (Bettina Gummel) jedenfalls als Jugendliche in der evangelischen
Kirche ergangen. 

Als Kind hatte ich eine tiefe und unbekümmerte Beziehung zu Gott, der
für mich wie ein guter Freund war. Er sah, wie es mir erging und wo ich un-
gerecht behandelt wurde, und verstand mich. Das tat mir und meiner Seele
gut. Als ich älter wurde, erfuhr ich, dass Gott auch umgekehrt Forderungen
an uns Menschen hat und ich vor ihm schuldig werden konnte. Wenn ich in
den Gottesdienst ging, dann gab es am Anfang ein Gebet, in dem die Schuld
vor Gott bekannt wurde. Aus ganzer Seele betete ich mit, bekannte z. B.,
dass ich zu wenig gebetet hatte oder zu heftig mit meinen Schwestern ge-
stritten hatte und nahm mir fest vor, es so bald wie möglich besser zu ma-
chen. Ziemlich stolz ging ich in der nächsten Woche in die Kirche, und war-
tete nun auf das verdiente Lob. Aber weit gefehlt. Schon wieder sollte ich
meine Verfehlungen bekennen. Und eines wurde dazu noch deutlich ge-
macht: Die Menschen, die meinten, nichts bekennen zu müssen, die waren
in Wahrheit die schlimmsten: selbstgerechte Pharisäer. Um Gott wirklich
gefallen zu können, musste ich also etwas zu bekennen haben, und durfte
nicht alles richtig machen. Gott freut sich mehr über einen Sünder als über
hundert Gerechte, so bekam ich in der Kirche zu hören. Aber wenn Gott gar
nicht wirklich wollte, dass man sich veränderte und tatsächlich tat, was Je-
sus gesagt hatte oder was der Pfarrer vorne empfahl, was wollte er dann?
Viele Gottesdienste lang wartete ich gespannt darauf, dass endlich mal ein
Lob und eine positive Würdigung statt des üblichen Schuldbekenntnisses
kam. Aber da habe ich umsonst gewartet. 

Die Folgerung im Sinn eines irrigen, psychologischen (!) Glaubenssatzes
kann sein: Nur wer klein und wenigstens ein bisschen schuldig bleibt, ge-
fällt Gott und wird von ihm gerecht gesprochen. Wer sich dagegen tatsäch-
lich verändert, groß wird und nichts bekennt, ist selbstgerecht und versün-
digt sich gegen Gott. 

Die Dramatisierung von Schuld

Viele Menschen beklagen sich (mit Recht, wie wir meinen), dass in der Kir-
che ihnen ständig ein schlechtes Gewissen gemacht wird, ihnen quasi Schuld
und Schuldgefühle induziert werden. Schuld und Vergebung sind zwar wich-
tige Themen biblischer Lehre, sind aber in der christlichen Tradition zu sehr
in den Mittelpunkt kirchlicher Praxis gerückt. In den meisten Gottesdiensten
gibt es einen ritualisierten Bußakt, der besteht aus einem allgemeinen Be-
kenntnis (genannt: Offene Schuld), der Bitte um Vergebung (in welche die
Anwesenden einstimmen) und der Zusage von Gottes Vergebung.

Bettina Gummel – Ludwig Schuhmann – Angelika Segl 122

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 122



Dabei ist kennzeichnend, dass es sich hier um eine unspezifische Schuld
handelt. Es geht also nicht um einen konkreten Sachverhalt, sondern mehr
um ein Grundverständnis des Menschen seiner selbst, das besagt, dass er
Gott nicht genügen kann, in Gottes Augen also nicht o. k. (gerechtfertigt)
ist. Aus dieser ‚Nicht-o.k.-Haltung’ kann ihn nur die freie Gnade und Güte
Gottes erlösen, die ihm unverdientermaßen zukommt. Dies ist eine theolo-
gische Wesensbestimmung des Menschen im Sinn einer Definition. Theolo-
gisch korrespondiert damit die Lehre von der Sünde nicht als konkrete
Tatsünde (z.B. als Gewalt gegen andere), sondern als „grundsätzlicher
Bruch mit Gott, ein Erbe aller Menschen, das als unentrinnbare Macht uns
alle in seiner Gewalt hat. In dieser Sicht sind alle Menschen Sünder,
grundsätzlich und immer“.3

Wenn diese theologische Aussage bei Menschen zu permanenten Defizi-
ensgefühlen und eigener Abwertung führt, dann läuft in ihrer Vermittlung
etwas nicht richtig. Für das, was der Mensch wesensmäßig ist, braucht er
nicht dauernd ein schlechtes Gewissen haben. Hier liegt das Problem, dass
durch die kirchliche Praxis und Sprache der Bußgebete ein ständiges,
schlechtes Gewissen entstehen kann. Weil der Mensch sich der Gnade Got-
tes immer wieder als unwürdig erweist, indem er wieder neu den Normen
und Ansprüchen Gottes nicht genügen kann, entsteht ein ständiger Kreislauf
von schlechtem Gewissen und unguten Gefühlen. 

Die gottesdienstliche Praxis und ihre Sprache überhöht einen Aspekt bib-
lischen Denkens und wertet andere Aspekte so ab, dass die befreiende und
lebensbejahende Botschaft der Bibel verzerrt aufgenommen wird.

Darüber hinaus wird der Blick auf spezifische Schuld verstellt, auf kon-
kretes begangenes Unrecht („culpa“) und das, was ich einem anderen Men-
schen schuldig geblieben bin („debitum“). Wo aber Unrecht nicht benannt
wird, da wird auch der angerichtete Schaden abgewertet, und mögliche Op-
fer und ihre Schädigung geraten aus dem Blick. Die Überbetonung und Ge-
neralisierung von Schuld bewirkt die Bagatellisierung des angerichteten
Schadens und verhindert die Würdigung der Opfer. (Aus der aktuellen
kirchlichen Situation:  Insbesonders Opfer von Missbrauch klagen die Kir-
chen deshalb an. Wie lange stellten sich katholische Kirchenleitungen still-
schweigend an die Seite von missbrauchenden Priestern und nicht an die
Seite der Opfer!)

Vergeben – versöhnen – befreien 123

3 F. Crüsemann, aaO.

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 123



Die Bagatellisierung von Schuld

„Wir sind alle kleine Sünderlein, es war immer so, es war immer so. Der
Herr im Himmel wird es uns bestimmt verzeihn, es war immer, immer so“.
Damit besingt das Kölner Original Willy Millowitsch in einem Karnevals-
lied die Verharmlosung von Schuld. Diese Bagatellisierung ist eine wirksa-
me Gegenposition gegen ihre Dramatisierung. Eine der Sache gebührende
Haltung zur Schuld wird heruntergespielt.

Die evangelische, allgemeine Form der Beichte vor dem Empfang des
Abendmahles oder auch die liturgische Vergebung in anderen Gottesdiens-
ten lässt Vergebung zu einem Ritual ohne Veränderungsanstoß werden. Für
manche Menschen bewirkt es die Verfestigung ihrer unspezifischen Schuld-
gefühle, für andere bewirkt es im Gegenteil eine Entlastung des Gewissens,
möglicherweise eine unangebrachte. 

Ein kritischer Blick auf die katholische Einzelbeichte

In der katholischen Kirche gibt es neben der allgemeinen gottesdienstlichen
Vergebungsbitte auch die Schuldvergebung im Ritus der Einzelbeichte. Fragt
man Gläubige, warum sie zur Beichte gehen, dann geben sie ganz oft als
Grund an: Befreiung vom schlechten Gewissen bzgl. der Sünden. Diese lassen
sich weitgehend auf folgenden Nenner bringen: „Ich tue ......; aber eigentlich
sollte ich ....“ Man klagt sich an, seine „Pflichten“ nicht gut erfüllt zu haben:
Zu wenig hilfsbereit, treu, freundlich, ehrlich, fromm u.a.m. gewesen zu sein.
Dies beschäftigt Gläubige und tut ihnen leid. Sie gehen zur Beichte. Nach ei-
nem ermahnenden Zuspruch und der Lossprechung des Priesters geht man ge-
wöhnlich erleichtert aus dem Beichtstuhl und verrichtet ein Gebet zur Buße. 

Eine solche Beichte lässt sich beliebig oft wiederholen. Ihre Praxis und
Dynamik ist weniger ausgerichtet auf ernsthaftes Freiwerden von bestimm-
tem Versagen (ähnlich wie in den allgemeinen Vergebungsbitten). Sie be-
wirkt vielmehr eine autoritativ ausgesprochene Zugehörigkeit zur Kirchen-
gemeinschaft. Trotz Gebotsübertretungen (Verfehlungen) wird dem Beken-
nenden gesagt: ‚Du gehörst wieder bzw. trotzdem dazu.’ Die durch die Ver-
letzung der Normen empfundene Distanz zur Kirche ist durch die Losspre-
chung des Priesters wieder repariert worden und das löst ein entsprechendes
Erleichterungsgefühl aus. Damit soll nicht ausgeschlossen sein, dass auch
Anteile von echten Schuldempfindungen über manche Verfehlung gespürt
werden. Doch in der Verflachung des Rituals kommen diese oft nicht zur
entsprechenden Geltung.

Beichte in dieser Form dient mehr der Selbststabilisierung und Verbun-
denheit im ‚System’ Kirche, als dass sie für die Veränderung von Lebens-

Bettina Gummel – Ludwig Schuhmann – Angelika Segl 124

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 124



vollzügen bedeutsam ist. Sie hat eine sühnende und damit reparative Funk-
tion für das Wohlbefinden. Hintergrund dafür ist: Religiosität / Kirchlich-
keit haben die Form einer Eltern-Kind- bzw. Autorität-Untergebenen Bezie-
hung. Das zeigt, dass zwischen Beichtenden und Kirche ein wesentlich
‚symbiotisches’, d.h. psychologisches Bindungsmuster vorherrscht.

Was in den meisten Beichten zur Sprache kommt, passt in das, was in ei-
nem psychologischen Konzept beschrieben wird, genannt Engpass ersten
Grades. Das meint, die landläufige Praxis der Einzelbeichte dient weitge-
hend einem Ausgleich zwischen den verinnerlichten, kirchlichen bzw. gläu-
bigen Normen und den eher eigenen, lustbetonten Bestrebungen unserer
Psyche. Zwischen beiden kommt es zu einer Spannung. Wir können sie be-
zeichnen: Dilemma zwischen Sollen und Wollen. Dieses zu beichten wurde
weitgehend zu einem entlastenden Kommunikationsritual zwischen Auto-
rität (Kirche – priesterliche Elternfigur – Sollen) und Gläubigen (Wollen),
wobei die Bedeutsamkeit des gläubigen Erwachsenseins unterentwickelt ist.

Aber auch andere Dinge kommen in der Beichte zur Sprache, z.B. unan-
gemessene Gottesfurcht, die freies Handeln sehr beeinträchtigt. Oder die
Lossprechung der Beichte wird zwanghaft gesucht, um innere Ruhe zu fin-
den. Hier ist die Beichte eine Ersatzlösung für einen tiefer liegenden Kon-
flikt. Es wird zwar eine momentane Befreiung bewirkt, letztlich jedoch
Skripthaftes (tiefer liegende Gefühlsstörungen) verfestigt. 

Viele Einzelbeichten haben aus psychologischer Sicht etwas ‚Spielträch-
tiges’ an sich. D.h. sie sind eine Kommunikationsweise, in der scheinbar ei-
ne Veränderung angezielt wird. Sie stellen einen seelischen ‚Kehraus’ dar
bezüglich der Dinge, die ein schlechtes Gewissen verursachen. Die Auto-
rität spricht danach Vergebung zu und löst dadurch etwas für den Beichten-
den, ohne dass dabei eine tiefer gehende Veränderung in den genannten Din-
gen bewirkt wird. 

Derartige Beichtpraxis lässt sich einordnen in eine unbefriedigende Form
dessen, wie Katholiken ihr Glaubenserleben durch ein Ritual wieder ‚in
Ordnung’ rücken. 

3. Rituelle Vollzüge  für Vergebung / Versöhnung / Befreiung

Seelsorgerliche Begegnungsweisen bei Schuldhaftem

Die Menschen erlebten in früheren Zeiten die Kirche und die Pfarrer vor-
rangig als negativ-kritisches Eltern-Ich, als Seelenpolizei, die ein Interesse
daran hat, die Menschen der Sünde zu überführen und den Beweis anzutre-
ten, wie ‚schlecht’ sie sind. Dies hat sich heute geändert. Pfarrer/-innen ste-
hen wohl weniger in der Gefahr, den Leuten Schuldgefühle zu machen, als

Vergeben – versöhnen – befreien 125

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 125



eher, das Schuldthema klein zu halten, weil man den eigenen Ritualen des
Umgangs mit Schuld nicht mehr viel Relevanz zubilligt. 

Die Seelsorger /-innen sind verunsichert durch genauere Differenzierun-
gen zwischen Schuld und Schuldgefühlen. Sie machen die Erfahrung häufi-
ger Wirkungslosigkeit bei den Schuld vergebenden Ritualen und die Beob-
achtung, dass viele Gläubige eine Immunisierung gegen Schuld weckende
pastorale Praxis und gegen entsprechende Vergebung entwickelt haben. 

In Seelsorgsgesprächen zeigt sich oft die Sehnsucht der Gläubigen nach
nährender, elterlicher Zuwendung. Manchmal wird diese erhofft in vertrauten,
religiösen Riten, und die oben genannten, unspezifischen Bußriten wie auch
die Einzelbeichte spielen dabei eventuell eine fragwürdige Rolle. Menschen
fühlen sich schuldig, weil sie z.B. lange Zeit religiös ,abstinent’ gelebt haben.
Nun geht es ihnen aus irgend einem Grund schlecht und sie kommen auf Ge-
danken von einem strafenden Gott. Enttrübung und Erweiterung des Bezugs-
rahmens bzgl. dessen, wer Gott ist und wovon sie sich entfernt hatten, bedeutet
in diesem Fall eine Hilfe. Ein Bußgebet oder eine Beichte ist erst die mögliche
Folge einer solchen spirituellen Klärung.

Durch beraterische / therapeutische Weiterbildung lässt sich in dem kom-
plexen Feld von echten Schuldgefühlen, Ersatzgefühlen und nicht gestillten
Bedürfnissen eine verlässlichere Sicherheit finden, wenn wir zu ihrer Lö-
sung beitragen wollen. Denn zu dem weiten Hof der Verstrickung in Schuld-
gefühlen gehören auch Empfindungsqualitäten wie: Kaum positive Zuwen-
dung finden; Mangel an Gefühl, dazu zu gehören; sein zu dürfen, wer man
ist; Angst, sich auszusprechen in Zweifeln und Fragen ....

Vergeben – Versöhnen

Sowohl für Vergebung wie Versöhnung gilt: Es bleibt falsch und Schuld,
was getan wurde, ich kann’s nicht ungeschehen, vielleicht nicht wieder gut
machen. Eine hilfreiche Unterscheidung zwischen diesen beiden Begriffen
macht die Transaktionsanalytikerin Angelika Glöckner. Mich mit einer Sa-
che versöhnen heißt, nicht mehr damit hadern, nicht mehr dagegen kämpfen,
sondern etwas lassen können, wie es ist. Um zur Versöhnung zu führen, lässt
sie die Klienten einen rituellen Versöhnungssatz sprechen:
„Ich nehme es so, wie es war und will nicht kämpfen, dass es hätte anders
sein sollen. Ich stimme dem Preis zu, den ich zu zahlen habe. Aus allem ma-
che ich gern das Beste.“

Dieser Satz, indikativisch formuliert, hat einen hohen Grad an zustim-
mender Affirmation, verbunden mit einer kraftvollen Tiefenwirkung, die
das quälende ‚Warum’ des Geschehenen beenden kann. Er hat Entschei-
dungskraft in sich, wenn er ritualisiert ausgesprochen wird. In diesem Sinne

Bettina Gummel – Ludwig Schuhmann – Angelika Segl 126

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 126



ist es möglich, sich mit schlimmen Traumata zu versöhnen, sie ins Leben zu
integrieren. Dies ist keine Unterwürfigkeit, sondern Demut. Sie ist eine see-
lischen Haltung, welche die Tatsache würdigt, dass ich manche Ereignisse
nicht endgültig verstehen werde und sie deshalb auf sich beruhen lassen
kann. Um sich versöhnen zu können, ist nicht zwingend ein Gegenüber
nötig. Aber Berater, Therapeuten, Seelsorger sind dazu als verstärkende
Kommunikationspartner hilfreich.  

Vergebung kann wirkungsvoll nur bei einem persönlichen Gegenüber
stattfinden. In Mt 5, 23f werden wir aufgefordert: „Wenn du zum Altar
gehst, um Gott deine Gabe zu bringen, und dort fällt dir ein, dass dein Bru-
der oder deine Schwester etwas gegen dich hat, dann lass deine Gabe vor
dem Altar liegen, geh zuerst hin und söhne dich aus. Danach komm und
bring Gott dein Opfer.“ Vergebung wird gewährt in der Kommunikation
zwischen Zweien. D.h. jemand wird aus der Schuld entlassen. In seiner Mi-
nimalform geschieht dies durch eine Vergebungsbitte und ein Vergebungs-
wort. 

Dass mir verziehen werden kann, von Gott und den Menschen, dazu
gehört, dass ich Verantwortung für mein Tun übernehme, es bereue, und
meine Konsequenzen aus dem Geschehen ziehe. In diesen Punkten drückt
sich eine eigenständige Erwachsenenhaltung aus, welche glaubhaft die be-
gangene Schuld eingesteht.

Frucht eines jeden Vergebungs- und Aussöhnungsgeschehens ist dann:
Du kannst in Bezug auf Erleben und Tun anders weitermachen, du kannst
neu anfangen. Vergebung ist die von einem anderen erhaltene, befreiende
Erlaubnis zur Neuentscheidung.

Für Glaubende ist Vergebung erhalten  ein Geschehen in einem spirituel-
len ‚Raum’, in der Dimension des Heiligen und damit Gottes. Diesen Be-
gegnungsraum können wir nicht einfach ‚machen’ und ihn damit gegenwär-
tig haben. Damit die Dimension des Heiligen gegenwärtig wird, braucht es
Zeichen, die für eine andere Wirklichkeit stehen, sie symbolisieren. 

Eine modifizierte Praxis von Beichte als vergebendes Ritual 

Auch in einem niederschwelligen Beratungsangebot, einer sogenannten‚
Offenen Tür’, bitten Menschen wegen ihrer Schuldempfindungen um ein
Beichtgespräch. Gewöhnlich ist bei ihnen eine intensivere Belastung zu
spüren.

Bei solchen Anfragen steuere ich (Ludwig Schuhmann) nicht gleich auf
den formellen Ritus der Beichte zu. Ich lade erst einmal ein, das Geschehe-
ne zu schildern; frage nach den Folgen der Ereignisse und worin die Eigen-
verantwortung gesehen wird. Das Eruieren und Verstehen-Wollen des Ge-

Vergeben – versöhnen – befreien 127

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 127



schehenen in seinem Kontext kann sich auf mehr als ein Gespräch ausdeh-
nen. Oft erhellen sich darin weitere Aspekte oder Zusammenhänge, wo-
durch sich die faktische Belastung noch einmal anders darstellen kann. (Er-
weiterung des Bezugsrahmens, in dem die Belastung steht).

Nach solchem Explorieren des Geschehenen und der individuellen Dis-
position stellt sich erneut die Frage nach einer Beichte als vergebendem Ri-
tual. Es kommt nämlich vor, dass das vertiefte Reden – eine Art ‚Durch-
arbeiten’ – für jemanden plötzlich genügt. Dann hat sich im Gespräch eine
Erleichterung ergeben, vielleicht ein Stück Versöhnung mit dem, was ge-
schehen war. Selbsteröffnung und Bekenntnis bzgl. belastender Ereignisse
helfen manchmal zur Aussöhnung mit sich.

Wünscht jemand den weiteren Verlauf der Beichte,  verändere ich dafür
meine Rolle. Ich wechsle vom fragenden und verstehen wollenden Ge-
sprächspartner zum Vollzieher eines Rituals. Letzteres hat teil an einer ge-
heimnisvollen (gnadenhaften) Dimension und ist nicht eine Verlängerung
des vorangegangenen Dialoges. Darauf weise ich hin und mache es in sicht-
baren Zeichen kund: Ich lege ein priesterliches Kleidungsstück an, die Sto-
la, entzünde eine Kerze und mache das Kreuzzeichen. 

Was beim Explorieren geschah, kann gesehen werden als die zwei Ein-
gangselemente zur Beichte: Besinnung auf das Geschehene (= Gewissens-
erforschung) und Bekenntnis der Tat. Das Explorationsgespräch ist eine
‚dialogische’ Form für beide, die sonst ‚monologisch’ gemacht werden.

Das faktische ‚Schuldig-geworden-Sein’ ist nun klarer und der Schmerz
über das Geschehene (= Reue) hat seinen Platz. Dies ist der Moment mit ei-
nem biblischen Vers, dem Vater unser... oder mit einem trostvollen Gedan-
ken hinzuleiten zur ‚Lossprechung’. 

Je nach Atmosphäre des vorangegangenen Gespräches scheint es mir be-
deutsam, während der Lossprechung in einer Art Segensgeste die Hände auf
den Kopf der beichtenden Person zu legen oder über dem Kopf zu halten. Ob
dies angebracht ist, muss mit viel Sensibilität in der Situation erspürt und
angeboten werden.

Der letzte Schritt des Beichtablaufes ist die Überlegung zur Wiedergut-
machung (Buße) der Verfehlung. Dafür ist etwas zu empfehlen, was in Be-
zug auf die Verfehlung reale oder symbolische Züge von Wiedergutma-
chung an sich hat.

Folgerungen für die gottesdienstliche Praxis

Für die liturgische Praxis in den Gottesdiensten steht unseres Erachtens an,
die menschliche Situation des  Unheilseins (Sündigkeit s.o.!) zu unterschei-
den von konkreter Schuld. Wir können uns in gottesdienstlicher Form im-

Bettina Gummel – Ludwig Schuhmann – Angelika Segl 128

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 128



mer wieder mit der Tatsache versöhnen, dass wir Gott nie genügen. Für die-
se existentielle Situation darf Gottes Erbarmen ganz generell erbeten wer-
den. Eine unspezifische, allgemeine Schuldvergebung dient nicht der Klar-
heit in unseren inneren Regungen. Der Kern dessen, was Schuld ist, erfährt
eine Aufwertung und wird dadurch deutlicher unterschieden von den Ver-
strickungen. Schuld und auch Schuldanteile bedürfen der Vergebung, bei
Verstrickungen ist oft Aussöhnung an Platz. Bußgottesdienste und der Buß-
teil anderer Gottesdienste sollten stärker Versöhnungscharakter haben!

4. Beispiele aus der seelsorgerlichen Beratungs- und Versöhnungsarbeit4

Beispiel 1: Schuldgefühle an Stelle von Trauer

Nach unerwarteten oder schicksalhaften Todesfällen quälen sich oft Men-
schen mit  Schuldgefühlen und entsprechendem Jammern: „Hätte ich doch
nur das und das gemacht.... dann würde mein(e) ...... jetzt noch leben!“
Meist dienen diese Schuldzuweisungen dazu, den Verstorbenen nicht loszu-
lassen, den Tod nicht akzeptieren zu müssen. 

Hier geht es gewöhnlich nicht um reale Schuld, weil willentlich etwas Le-
bensrettendes versäumt wurde.  Deshalb macht Vergebung keinen Sinn,
selbst wenn man sich als schuldig anklagt. Trauer und Schmerz als authen-
tische Gefühle nach einem Verlust werden nicht tief genug zugelassen.
Stattdessen hat man quälende Schuldgefühle. Manches, was Menschen erle-
ben, ist so, dass sie nicht damit zurechtkommen, kein neues Ja zum eigenen
Leben mehr finden, weil sie sich die rechte Gefühlsqualität nicht erlauben.

Beispiel 2: Überlebensschuld

Eine Frau, Anfang dreißig, war in einer Kurklinik mit sich dahinschleppenden
Beschwerden, die nicht abklingen wollten. Seit zwei Jahren konnte sie schon
nicht mehr berufstätig sein. Auch das heißersehnte Wunschkind kam nicht.
Durch einen Gottesdienst wurde in ihr wieder etwas Vergangenes aufgerührt,
nämlich der Tod des jüngeren Bruders. Er hatte Krebs. Sie hatte alles getan,
was sie tun konnte: Hatte die Schwägerin getröstet, die Beerdigung ausge-
richtet und war die einzig Starke in der schlimmen Zeit. Besonders die Mutter
haderte mit Gott, der ihr den Sohn im Alter von 27 Jahren genommen hatte.
Kurz nach dem Tod stellten sich die Beschwerden der Frau ein. Eine Opera-
tion folgte, und ein langer Krankenhausaufenthalt. Aber sie kam nicht rich-
tig auf die Beine. Sie begann eine Psychotherapie und war nun auf dem Weg

Vergeben – versöhnen – befreien 129

4 Die Beispiele 2–4 sind Arbeiten von Angelika Segl.

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 129



der Besserung. Aber sie spürte, etwas fehlt noch. In unserem Gespräch ging
es zunächst ziemlich hartnäckig um die Frage: Warum musste das passieren,
wie konnte Gott das zulassen? 

Ich fragte sie, was anders wäre, wenn sie eine Antwort auf diese Frage be-
kommen würde. Sie dachte lange nach, sagte dann: „Nichts wäre anders, es
wäre noch viel schlimmer, denn daraus würden sich 1000 neue Fragen erge-
ben.“

Im Laufe der Gespräche wurde ihr schließlich deutlich, dass sie die Vor-
stellung hatte: Wenn schon einer gehen muss, warum dann nicht ich? Ich bin
die Ältere, es hätte mich treffen sollen! (sog. Überlebensschuld) Und weil
etwas in ihr meinte, der Tod hätte den Falschen geholt, es hätte sie treffen
sollen, deshalb entschied sie unbewusst, sich mit dem Schicksal des Bruders
zu solidarisieren. Wenn er nicht leben darf, dann ich auch nicht. Wenn er sei-
ne beruflichen Träume nicht verwirklichen kann, dann ich auch nicht. Wenn
er keine Familie gründen kann, dann ich auch nicht. Es war eine innerliche
Loyalität und Selbstbestrafungsdynamik im Gange, mit der sie ihre Liebe
und Verbundenheit zu ihrem Bruder unbewusst ausdrückte.

Die Arbeit mit dem rituellen Satzvollzug von Angelika Glöckner war mir
hier sehr hilfreich. An den Bruder gerichtet ließ ich die Frau sagen:

‚Weil du gehen musstest, deshalb werde auch ich mein Leben reduzieren
und werde nicht voll leben. Das tue ich dir zur Treue.’ 

Als ihr das bewusst wurde, wehrte sie sich dagegen und fand es verrückt,
spürte aber, dass genau das der Grund für die Beschwerden war. Wenn er tot
ist, dann kann ich doch nicht leben!

Ich schlug ihr vor, ein Abschiedsritual an seinem Grab zu vollziehen und
bot ihr folgende Sätze an: ‚Es tut mir leid, dass du gehen musstest; ich hätte
es gerne für dich getan. Aber nun stimme ich dem zu, wie es gekommen ist
und lasse dich deinen Weg gehen. Ich lebe noch eine Weile, dann sterbe ich
auch. Ich verneige mich vor deinem Schicksal, und mit meinem Leben will
ich dich ehren. Du sollst immer einen Platz in meinem Herzen haben.’

Es hat sich bei der Frau innerlich etwas gelöst und wurde wieder gut.

Beispiel 3: Aussöhnung mit dem Schicksal

Eine Frau, Mitte 40, ist mit Depressionen in der psychosomatischen Klinik,
und sucht das Gespräch mit der Seelsorgerin. Das, was sie belastet, liegt
schon längere Zeit zurück. Ihr ältester Sohn war im Alter von 17 Jahren
plötzlich umgefallen und bald darauf tot. Der Grund war eine nicht bekann-
te Hirnerkrankung.

Die Ärzte drängten die Eltern, den Körper des Jungen zur Organspende
freizugeben. In völlig aufgelöstem Zustand, kaum Herr ihrer selbst, gaben

Bettina Gummel – Ludwig Schuhmann – Angelika Segl 130

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 130



die Eltern die Einwilligung. Es gab keine Gelegenheit mehr, sich von dem
Kind gebührend zu verabschieden.

Hinterher realisierte die Mutter, dass es zum Hirntod unterschiedliche Mei-
nungen gibt, und sie entwickelte die Idee, ihren Sohn umgebracht zu haben.
Diese Idee wirkte umso vergiftender, als ihr dann auch wieder einfiel, dass
sie bald nach der ersten Schwangerschaft mit diesem Sohn wieder schwan-
ger geworden war, sich aber völlig überfordert fühlte und körperlich am En-
de. Dieses zweite Kind war eine Fehlgeburt. Aber auch hier hatte sie die
Idee, dieses Kind umgebracht zu haben, weil sie es nicht gewollt hatte. Sie
drohte in Schuldgefühlen zu ersticken.

Wie wurde hier etwas wieder gut?  In einer meditativen Trance-Arbeit
ließ ich sie den Tod des Sohnes und die Zeit danach noch einmal erleben.
Hierbei gestaltete sie in ihrer Phantasie den Abschied so, wie sie es ge-
braucht hätte. Es war eine bewegende Arbeit.

Bezüglich der Fehlgeburt half der Verweis auf Gott, der Leben und Tod in
Händen hält, zur Reduzierung ihrer grandiosen Idee. Wir können nie völlig
verstehen und müssen es auch nicht, warum ein Kind leben kann, ein ande-
res nicht.

Der Kampf war zu Ende, der Kampf, bei dem sie sich immer vor ein un-
sichtbares Tribunal gestellt hatte, ohne dass es einen Freispruch gegeben
hätte. Friede zog ein in ihr Herz. 

Beispiel 4: Schuldeingeständnis

Ein verheirateter Mann, Mitte 40, drei Kinder, geriet in eine berufliche Kri-
se. Auch Mobbing machte ihn fertig. Er schaffte es kaum mehr, zur Arbeit
zu gehen. Mit seiner Ehe schien alles in Ordnung zu sein. Aber dann lernte
er völlig unbeabsichtigt eine andere, ebenfalls verheiratete Frau kennen.
Während eines einzigen Wochenendes hatten die beiden eine Affäre mitein-
ander.

Hinterher war nichts mehr so wie vorher. Die Frau, erschrocken über das,
was sie getan hat, beendet sofort die Affäre mit dem Mann. Er meint, er kön-
ne das kaum überleben. Und plötzlich erkennt er, dass er es mit seiner Ehe-
frau nicht mehr aushält. Er erzählt ihr alles, trennt sich von ihr und zieht al-
lein in eine Wohnung. Er leidet sehr unter der Einsamkeit und dass er seine
Kinder nicht mehr sehen kann. Die verlassene Ehefrau bietet ihm mehrmals
an, wieder zurückzukommen. Es kommt jedoch nicht zu einem Gespräch
oder einem Klärungsprozess. Aber er reicht auch nicht die Scheidung ein;
denn er ist sich völlig im Unklaren über seine Gefühle. 

Nach einem Jahr lernt er eine andere Frau kennen und tut sich mit ihr zu-
sammen. Sie will ihn heiraten und drängt auf eine Entscheidung. Er weiß

Vergeben – versöhnen – befreien 131

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 131



aber immer noch nicht, ob er nicht doch wieder zu seiner Frau zurück will.
Er fühlt sich in jeder Hinsicht blockiert, kann nicht vor und nicht zurück.
Jetzt wird er endgültig krank, denn auch die berufliche Situation hat sich
nicht verbessert. So lerne ich ihn kennen und wir führen einige Gespräche. 
Im Laufe der Gespräche wird deutlich, dass er gerne bei der neuen Frau blei-
ben und sie auch heiraten möchte, aber vorher muss noch etwas passieren.
Was? Er weiß es nicht. Ich denke mir, und sage es ihm auch, dass er ein Ge-
spräch führen muss mit seiner Ehefrau. Es führt kein Weg daran vorbei, ihr
zu sagen: Ich bin schuld. Ich habe unsere Ehe zerstört und ich war nicht
fähig, mit Dir darüber zu sprechen, geschweige denn mit Dir zu klären, was
los ist. Ich stehe dazu, und es tut mir leid, dass es so gekommen ist. Ich konn-
te nicht anders, auch wenn ich es nicht verstehe. Es tut mir leid, dass ich es
nicht geschafft habe, zu dem zu stehen, was ich versprochen hatte.

Er hat dann, als er wieder daheim war, dieses Gespräch geführt. Er konn-
te nicht davon ausgehen, dass sie ihm verzeihen würde, dass sie ihn verste-
hen würde. Er hat auch damit gekämpft, ob Gott ihm vergeben würde. Aber
offensichtlich hat er es geschafft, zu dem zu stehen und die Verantwortung
zu übernehmen für das, was er getan hatte. Und nun ist er innerlich frei. 

Bettina Gummel – Ludwig Schuhmann – Angelika Segl 132

119-132  04.02.2003 18:18 Uhr  Seite 132


