Vergeben — versohnen — befreien

Seelsorge — BuBlsakrament — Beratung'

Bettina Gummel — Ludwig Schuhmann — Angelika Segl

1.Wer ist schuldig? (Beispiele aus der Pastoral)

— Bei der Steuererkldrung nimmt jemand es nicht so genau mit der Auflis-
tung der Einnahmen und ,spart’ damit Steuern.

— Vor 30 Jahren lieB sie als junge Frau eine Abtreibung machen. Léingst ist
dies in Vergessenheit geraten, bis die erwachsene Frau plétzlich an
schweren Depressionen erkrankt und erkennt, dass diese mit der friitheren
Abtreibung zusammenhéngen.

— Bis zu seinem 40. Lebensjahr hat der Sohn bei seiner verwitweten Mutter
gewohnt. Nun will er heiraten und ausziehen. Als die Mutter das erfihrt,
wird sie krank und bittet den Sohn insténdig, sie nicht zu verlassen. Trotz-
dem tut er es, wird aber von schweren Schuldgefiihlen geplagt.

— Auf der Fahrt in den Urlaub sitzt die 27-jdhrige am Steuer. Ihr Mann, ihr
dreijdhriger Sohn und ihre halbjihrige Tochter sind mit im Auto. Sie ist
Diabetikerin. Durch eine plotzliche Unterzuckerung verliert sie die Kon-
trolle tiber den Wagen. Bei dem Unfall kommen ihr Mann und die halb-
jahrige Tochter ums Leben. Sie selbst iiberlebt schwer verletzt.

— In einem Betrieb wird jemand fiir eine leitende Position vorgeschlagen.
Ein Kollege dieses Mannes hilt ihn fiir unfihig fiir diese Aufgabe. Der
Betrieb, so fiirchtet er, geht vor die Hunde, wenn dieser Mann die Stelle
bekommt. Er versucht nun die Stellenbesetzung zu verhindern, indem er
gezielte Falschinformationen weitergibt.

Die Auflistung der Beispiele zeigt, in welcher Vielfalt uns die Assoziation

von schuldig werden kommt. Schuld im eigentlichen Sinn wird verstanden

als:

— ein begangenes Unrecht (lat. culpa — die Schuld)

— das Verfehlen einer in Pflicht nehmenden Verantwortung (lat. debitum —
das, was ich schulde bzw. schuldig geblieben bin)

! Dieser Artikel ist das Ergebnis von sog. Intervisionsgesprichen von zwei evangelischen

Pfarrerinnen und einem katholischen Seelsorger, die sich nach ihrer Ausbildung in Transak-

tionsanalyse zu Grenzfragen zwischen Psychologie, Seelsorge und Beratung immer wieder

treffen. Wir beschrinken uns hier auf die Fragestellung: Wie kann mir vergeben werden? Wie
kann ich mich versohnen? Der Aspekt: Wie schaffe ich es, anderen zu vergeben? kann hier

nicht besprochen werden. Vgl. dazu B. M. Weingardt, ,,...wie auch wir vergeben unseren
Schuldigern®. Stuttgart 2000.



Bettina Gummel — Ludwig Schuhmann — Angelika Segl 120

— das Zuriickbleiben hinter einer Wertordnung, von der ich {iberzeugt bin,
einem mir gesetzten Ideal oder das Verkiimmernlassen in mir angelegter
Lebenspotentiale.

Um diesen Kern der Schuld herum gibt es einen ausgedehnten ,Hof’ von

Faktoren und Prozessen, der mit Verstrickung in Schuldhaftes bezeich-

net werden kann. Aus der Vielschichtigkeit von solchen Verstrickungen

befreit zu werden, ldsst in der Seele etwas wieder gut werden. Und damit
sind wir im Bereich der Seelsorge (mit einem ignatianischen Begrift: iuvare
animas).

Beobachtungen aus dem gesellschaftlichen Trend

Schuld ist ein moralisch — ethischer Begriff, zu dem theologische, philoso-
phische, juristische und psychologische Implikationen gehoren. Die Auf-
fassungen von ethischen Werten mit dem Korrelat von Verfehlungen und
Schuld ihnen gegeniiber weisen in verschiedenen Gesellschaften und zu ver-
schiedenen Zeiten grofle Unterschiede auf, wenn nicht gar Gegensitze.
Heute kommt noch in starkem Maf3 dazu, dass das, was konkret als Schuld
bzw. Nicht-Schuld betrachtet wird, weitgehend von subjektiven Wertungen
abhiingt. Prominente gestehen in grofer Offentlichkeit ,Fehler’ ein, driicken
sich jedoch um eine schuldhafte Verantwortung dafiir, so als wenn ihre Ver-
letzung der Norm ein Versehen wire. Ubertretungen der Normen verlagern
sich immer mehr auf eine Gewinner-Verlierer-Ebene nach dem Motto:
Hauptsache, nicht erwischt werden! Aus unserer westlichen Gesellschaft
scheint die Annahme von Schuld deutlich auszuwandern. Es haftet ihr etwas
Muffiges, Gestriges an.

Schuldig sein wird also auf verschiedenen Ebenen abgewertet, sowohl
was seine Existenz und seine grundsitzliche Bedeutsamkeit als auch die
personliche Akzeptanz betrifft.

Ausgangspunkt fiir die Beratung | Therapie

Wenn ein Klient / eine Klientin ein Problem hat, bei dem es um das Thema
,schuldig geworden sein’ geht, fiihlen sich viele Psychologen /-innen, egal
mit welcher Ausbildung, nicht zusténdig. (Die Frage bleibt ohnehin offen,
wer beurteilt, was echte Schuld ist: Der Klient, der Berater / Therapeut?)
Doch bei Schuldgefiihlen werden sie hellhorig. Sind sie auf ein tatsdchli-
ches Fehlverhalten bezogen und damit echt? Denn es muss ihnen nicht un-
bedingt ein schuldhaftes Vergehen zu Grunde liegen. Schuldgefiihle
konnen kritisch angesehen werden als mogliche Ersatzgefiihle. Trifft Letz-
teres zu, dann sind sie nicht angemessene Gefiihle, die den Charakter des



Vergeben — versohnen — befreien 121

Gewohnheitsméfigen und Stereotypen aufweisen und ein angebrachtes
Verhalten auf irgendeiner Ebene verhindern. Mit dem Ausleben eines Er-
satzgefiihles ist meist Manipulation der Umwelt verbunden. Es koénnen
emotionale Streicheleinheiten, Trostungen und Zuwendungen ,erpresst’
werden.

Im beraterischen und therapeutischen Setting, wohin Ersatzgefiihle
gehoren, denkt man an eine mogliche Verschiebung von Gefiihlsqualititen.
Um sie zu 16sen, ist zu fragen: Was liegt ,unter’ ihnen als priméres, nicht
zugelassenes Gefiihl? Geht es um Wut, Trauer, Anklage, vielleicht um
Selbstbestrafung oder eine nicht geklirte Gefiihlsbindung zu jemandem?
Die Aufgabe angesichts von Ersatzgefiihlen heifit: Explorieren. Wozu
braucht der Klient es, sich so zu fiihlen? Weiterhin wird die Erlaubnis zu
authentischem Gefiihl gegeben. Therapie / Beratung korrigieren und stellen
Urspriingliches wieder her.

Ausgangspunkt in der seelsorglichen Tdtigkeit

Theologie ist eine wirklichkeitskonstruktive Disziplin. Religiose Wirklich-
keitssicht und Sinndeutung geht davon aus, dass diese Welt geschaffen ist
und getragen wird von Gott, dem Grund allen Seins, dem Heiligen. Alles
Geschaffene hat Teil am gottlichen Leben und erhilt dadurch Wiirde, Sinn
und Heiligung. Dieser Wirklichkeitssicht korrespondiert die individuelle,
spirituelle Erfahrung des Heilseins.

Schuld und Siinde sind dann das Herausfallen aus dem Bereich des Heili-
gen; das Alleinbleiben des Menschen mit sich selbst; Verminderung der
Wiirde des Seienden. Dem korrespondiert die Erfahrung des individuellen
Unheilseins, zu dem das Schuldigsein gehort. Seelsorge hat heilsame Funk-
tion und kommt ohne eine vertiefte Kenntnis des Seelenlebens nicht aus.
Wir mochten aufzeigen, dass Unheil und Schuldempfinden l6sende Begeg-
nungen in der Seelsorge eines weiteren Rahmens bediirfen als des derzeit
kirchlich tiblichen.

2. Ein kritischer Blick auf den kirchlichen Umgang mit Schuld
Eine personliche Erinnerung

,,Nichts bestimmt das Christentum tiefer als das Verstindnis von Siinde und
Siindenvergebung, es ist bis in jeden Gottesdienst und fast jedes Gebet ein
alles durchziehendes Grundmuster®.2 Dies kann Menschen in Zwickmiihlen

2 F. Criisemann, Biblische Theologie und Gewalt gegen Frauen, in: Junge Kirche, 61, 2000,
H. 6,318-329.



Bettina Gummel — Ludwig Schuhmann — Angelika Segl 122

von Glaubensaussagen treiben und Verwirrung in ihrer Seele anrichten. So
ist es mir (Bettina Gummel) jedenfalls als Jugendliche in der evangelischen
Kirche ergangen.

Als Kind hatte ich eine tiefe und unbekiimmerte Beziehung zu Gott, der
fiir mich wie ein guter Freund war. Er sah, wie es mir erging und wo ich un-
gerecht behandelt wurde, und verstand mich. Das tat mir und meiner Seele
gut. Als ich dlter wurde, erfuhr ich, dass Gott auch umgekehrt Forderungen
an uns Menschen hat und ich vor ihm schuldig werden konnte. Wenn ich in
den Gottesdienst ging, dann gab es am Anfang ein Gebet, in dem die Schuld
vor Gott bekannt wurde. Aus ganzer Seele betete ich mit, bekannte z. B.,
dass ich zu wenig gebetet hatte oder zu heftig mit meinen Schwestern ge-
stritten hatte und nahm mir fest vor, es so bald wie moglich besser zu ma-
chen. Ziemlich stolz ging ich in der ndchsten Woche in die Kirche, und war-
tete nun auf das verdiente Lob. Aber weit gefehlt. Schon wieder sollte ich
meine Verfehlungen bekennen. Und eines wurde dazu noch deutlich ge-
macht: Die Menschen, die meinten, nichts bekennen zu miissen, die waren
in Wahrheit die schlimmsten: selbstgerechte Pharisder. Um Gott wirklich
gefallen zu konnen, musste ich also etwas zu bekennen haben, und durfte
nicht alles richtig machen. Gott freut sich mehr iiber einen Siinder als iiber
hundert Gerechte, so bekam ich in der Kirche zu horen. Aber wenn Gott gar
nicht wirklich wollte, dass man sich veridnderte und tatsichlich tat, was Je-
sus gesagt hatte oder was der Pfarrer vorne empfahl, was wollte er dann?
Viele Gottesdienste lang wartete ich gespannt darauf, dass endlich mal ein
Lob und eine positive Wiirdigung statt des iiblichen Schuldbekenntnisses
kam. Aber da habe ich umsonst gewartet.

Die Folgerung im Sinn eines irrigen, psychologischen (!) Glaubenssatzes
kann sein: Nur wer klein und wenigstens ein bisschen schuldig bleibt, ge-
fallt Gott und wird von ihm gerecht gesprochen. Wer sich dagegen tatséch-
lich verédndert, groB3 wird und nichts bekennt, ist selbstgerecht und versiin-
digt sich gegen Gott.

Die Dramatisierung von Schuld

Viele Menschen beklagen sich (mit Recht, wie wir meinen), dass in der Kir-
che ihnen stindig ein schlechtes Gewissen gemacht wird, ihnen quasi Schuld
und Schuldgefiihle induziert werden. Schuld und Vergebung sind zwar wich-
tige Themen biblischer Lehre, sind aber in der christlichen Tradition zu sehr
in den Mittelpunkt kirchlicher Praxis geriickt. In den meisten Gottesdiensten
gibt es einen ritualisierten Buflakt, der besteht aus einem allgemeinen Be-
kenntnis (genannt: Offene Schuld), der Bitte um Vergebung (in welche die
Anwesenden einstimmen) und der Zusage von Gottes Vergebung.



Vergeben — versohnen — befreien 123

Dabei ist kennzeichnend, dass es sich hier um eine unspezifische Schuld
handelt. Es geht also nicht um einen konkreten Sachverhalt, sondern mehr
um ein Grundverstindnis des Menschen seiner selbst, das besagt, dass er
Gott nicht geniigen kann, in Gottes Augen also nicht o. k. (gerechtfertigt)
ist. Aus dieser ,Nicht-o.k.-Haltung’ kann ihn nur die freie Gnade und Giite
Gottes erlosen, die ihm unverdientermallen zukommt. Dies ist eine theolo-
gische Wesensbestimmung des Menschen im Sinn einer Definition. Theolo-
gisch korrespondiert damit die Lehre von der Siinde nicht als konkrete
Tatsiinde (z.B. als Gewalt gegen andere), sondern als ,,grundsitzlicher
Bruch mit Gott, ein Erbe aller Menschen, das als unentrinnbare Macht uns
alle in seiner Gewalt hat. In dieser Sicht sind alle Menschen Siinder,
grundsitzlich und immer*.?

Wenn diese theologische Aussage bei Menschen zu permanenten Defizi-
ensgefiihlen und eigener Abwertung fiihrt, dann lduft in ihrer Vermittlung
etwas nicht richtig. Fiir das, was der Mensch wesensmifig ist, braucht er
nicht dauernd ein schlechtes Gewissen haben. Hier liegt das Problem, dass
durch die kirchliche Praxis und Sprache der Bufigebete ein stidndiges,
schlechtes Gewissen entstehen kann. Weil der Mensch sich der Gnade Got-
tes immer wieder als unwiirdig erweist, indem er wieder neu den Normen
und Anspriichen Gottes nicht geniigen kann, entsteht ein stindiger Kreislauf
von schlechtem Gewissen und unguten Gefiihlen.

Die gottesdienstliche Praxis und ihre Sprache liberhoht einen Aspekt bib-
lischen Denkens und wertet andere Aspekte so ab, dass die befreiende und
lebensbejahende Botschaft der Bibel verzerrt aufgenommen wird.

Dariiber hinaus wird der Blick auf spezifische Schuld verstellt, auf kon-
kretes begangenes Unrecht (,,culpa®) und das, was ich einem anderen Men-
schen schuldig geblieben bin (,,debitum*). Wo aber Unrecht nicht benannt
wird, da wird auch der angerichtete Schaden abgewertet, und mogliche Op-
fer und ihre Schidigung geraten aus dem Blick. Die Uberbetonung und Ge-
neralisierung von Schuld bewirkt die Bagatellisierung des angerichteten
Schadens und verhindert die Wiirdigung der Opfer. (Aus der aktuellen
kirchlichen Situation: Insbesonders Opfer von Missbrauch klagen die Kir-
chen deshalb an. Wie lange stellten sich katholische Kirchenleitungen still-
schweigend an die Seite von missbrauchenden Priestern und nicht an die
Seite der Opfer!)

3 F. Criisemann, aaO.



Bettina Gummel — Ludwig Schuhmann — Angelika Segl 124

Die Bagatellisierung von Schuld

,,Wir sind alle kleine Siinderlein, es war immer so, es war immer so. Der
Herr im Himmel wird es uns bestimmt verzeihn, es war immer, immer so.
Damit besingt das Kolner Original Willy Millowitsch in einem Karnevals-
lied die Verharmlosung von Schuld. Diese Bagatellisierung ist eine wirksa-
me Gegenposition gegen ihre Dramatisierung. Eine der Sache gebiihrende
Haltung zur Schuld wird heruntergespielt.

Die evangelische, allgemeine Form der Beichte vor dem Empfang des
Abendmabhles oder auch die liturgische Vergebung in anderen Gottesdiens-
ten ldsst Vergebung zu einem Ritual ohne Verdnderungsanstofl werden. Fiir
manche Menschen bewirkt es die Verfestigung ihrer unspezifischen Schuld-
gefiihle, fiir andere bewirkt es im Gegenteil eine Entlastung des Gewissens,
moglicherweise eine unangebrachte.

Ein kritischer Blick auf die katholische Einzelbeichte

In der katholischen Kirche gibt es neben der allgemeinen gottesdienstlichen
Vergebungsbitte auch die Schuldvergebung im Ritus der Einzelbeichte. Fragt
man Gldubige, warum sie zur Beichte gehen, dann geben sie ganz oft als
Grund an: Befreiung vom schlechten Gewissen bzgl. der Siinden. Diese lassen
sich weitgehend auf folgenden Nenner bringen: ,.Ich tue ...... ; aber eigentlich
sollte ich ....“ Man klagt sich an, seine ,,Pflichten* nicht gut erfiillt zu haben:
Zu wenig hilfsbereit, treu, freundlich, ehrlich, fromm u.a.m. gewesen zu sein.
Dies beschiftigt Glaubige und tut ihnen leid. Sie gehen zur Beichte. Nach ei-
nem ermahnenden Zuspruch und der Lossprechung des Priesters geht man ge-
wohnlich erleichtert aus dem Beichtstuhl und verrichtet ein Gebet zur Bufe.

Eine solche Beichte lisst sich beliebig oft wiederholen. Ihre Praxis und
Dynamik ist weniger ausgerichtet auf ernsthaftes Freiwerden von bestimm-
tem Versagen (dhnlich wie in den allgemeinen Vergebungsbitten). Sie be-
wirkt vielmehr eine autoritativ ausgesprochene Zugehorigkeit zur Kirchen-
gemeinschaft. Trotz Gebotsiibertretungen (Verfehlungen) wird dem Beken-
nenden gesagt: ,Du gehorst wieder bzw. trotzdem dazu.” Die durch die Ver-
letzung der Normen empfundene Distanz zur Kirche ist durch die Losspre-
chung des Priesters wieder repariert worden und das 16st ein entsprechendes
Erleichterungsgefiihl aus. Damit soll nicht ausgeschlossen sein, dass auch
Anteile von echten Schuldempfindungen iiber manche Verfehlung gesplirt
werden. Doch in der Verflachung des Rituals kommen diese oft nicht zur
entsprechenden Geltung.

Beichte in dieser Form dient mehr der Selbststabilisierung und Verbun-
denheit im ,System’ Kirche, als dass sie fiir die Verdnderung von Lebens-



Vergeben — versohnen — befreien 125

vollziigen bedeutsam ist. Sie hat eine siihnende und damit reparative Funk-
tion fiir das Wohlbefinden. Hintergrund dafiir ist: Religiositét / Kirchlich-
keit haben die Form einer Eltern-Kind- bzw. Autoritdt-Untergebenen Bezie-
hung. Das zeigt, dass zwischen Beichtenden und Kirche ein wesentlich
,symbiotisches’, d.h. psychologisches Bindungsmuster vorherrscht.

Was in den meisten Beichten zur Sprache kommt, passt in das, was in ei-
nem psychologischen Konzept beschrieben wird, genannt Engpass ersten
Grades. Das meint, die landldufige Praxis der Einzelbeichte dient weitge-
hend einem Ausgleich zwischen den verinnerlichten, kirchlichen bzw. gldu-
bigen Normen und den eher eigenen, lustbetonten Bestrebungen unserer
Psyche. Zwischen beiden kommt es zu einer Spannung. Wir kénnen sie be-
zeichnen: Dilemma zwischen Sollen und Wollen. Dieses zu beichten wurde
weitgehend zu einem entlastenden Kommunikationsritual zwischen Auto-
ritdt (Kirche — priesterliche Elternfigur — Sollen) und Gliaubigen (Wollen),
wobei die Bedeutsamkeit des gldubigen Erwachsenseins unterentwickelt ist.

Aber auch andere Dinge kommen in der Beichte zur Sprache, z.B. unan-
gemessene Gottesfurcht, die freies Handeln sehr beeintrichtigt. Oder die
Lossprechung der Beichte wird zwanghaft gesucht, um innere Ruhe zu fin-
den. Hier ist die Beichte eine Ersatzlosung fiir einen tiefer liegenden Kon-
flikt. Es wird zwar eine momentane Befreiung bewirkt, letztlich jedoch
Skripthaftes (tiefer liegende Gefiihlsstorungen) verfestigt.

Viele Einzelbeichten haben aus psychologischer Sicht etwas ,Spieltrich-
tiges’ an sich. D.h. sie sind eine Kommunikationsweise, in der scheinbar ei-
ne Veridnderung angezielt wird. Sie stellen einen seelischen ,Kehraus’ dar
beziiglich der Dinge, die ein schlechtes Gewissen verursachen. Die Auto-
ritdt spricht danach Vergebung zu und 16st dadurch etwas fiir den Beichten-
den, ohne dass dabei eine tiefer gehende Verinderung in den genannten Din-
gen bewirkt wird.

Derartige Beichtpraxis lédsst sich einordnen in eine unbefriedigende Form
dessen, wie Katholiken ihr Glaubenserleben durch ein Ritual wieder ,in
Ordnung’ riicken.

3. Rituelle Vollziige fiir Vergebung / Versohnung / Befreiung
Seelsorgerliche Begegnungsweisen bei Schuldhaftem

Die Menschen erlebten in fritheren Zeiten die Kirche und die Pfarrer vor-
rangig als negativ-kritisches Eltern-Ich, als Seelenpolizei, die ein Interesse
daran hat, die Menschen der Siinde zu tiberfiihren und den Beweis anzutre-
ten, wie ,schlecht’ sie sind. Dies hat sich heute geéndert. Pfarrer/-innen ste-
hen wohl weniger in der Gefahr, den Leuten Schuldgefiihle zu machen, als



Bettina Gummel — Ludwig Schuhmann — Angelika Segl 126

eher, das Schuldthema klein zu halten, weil man den eigenen Ritualen des
Umgangs mit Schuld nicht mehr viel Relevanz zubilligt.

Die Seelsorger /-innen sind verunsichert durch genauere Differenzierun-
gen zwischen Schuld und Schuldgefiihlen. Sie machen die Erfahrung hiufi-
ger Wirkungslosigkeit bei den Schuld vergebenden Ritualen und die Beob-
achtung, dass viele Glaubige eine Immunisierung gegen Schuld weckende
pastorale Praxis und gegen entsprechende Vergebung entwickelt haben.

In Seelsorgsgesprichen zeigt sich oft die Sehnsucht der Glaubigen nach
nihrender, elterlicher Zuwendung. Manchmal wird diese erhofft in vertrauten,
religidsen Riten, und die oben genannten, unspezifischen BuBriten wie auch
die Einzelbeichte spielen dabei eventuell eine fragwiirdige Rolle. Menschen
fiihlen sich schuldig, weil sie z.B. lange Zeit religios ,abstinent’ gelebt haben.
Nun geht es ihnen aus irgend einem Grund schlecht und sie kommen auf Ge-
danken von einem strafenden Gott. Enttriibung und Erweiterung des Bezugs-
rahmens bzgl. dessen, wer Gott ist und wovon sie sich entfernt hatten, bedeutet
in diesem Fall eine Hilfe. Ein BuBgebet oder eine Beichte ist erst die mogliche
Folge einer solchen spirituellen Klidrung.

Durch beraterische / therapeutische Weiterbildung lédsst sich in dem kom-
plexen Feld von echten Schuldgefiihlen, Ersatzgefiihlen und nicht gestillten
Bediirfnissen eine verldsslichere Sicherheit finden, wenn wir zu ihrer Lo-
sung beitragen wollen. Denn zu dem weiten Hof der Verstrickung in Schuld-
gefiihlen gehoren auch Empfindungsqualititen wie: Kaum positive Zuwen-
dung finden; Mangel an Gefiihl, dazu zu gehoren; sein zu diirfen, wer man
ist; Angst, sich auszusprechen in Zweifeln und Fragen ....

Vergeben — Versohnen

Sowohl fiir Vergebung wie Versohnung gilt: Es bleibt falsch und Schuld,
was getan wurde, ich kann’s nicht ungeschehen, vielleicht nicht wieder gut
machen. Eine hilfreiche Unterscheidung zwischen diesen beiden Begriffen
macht die Transaktionsanalytikerin Angelika Glockner. Mich mit einer Sa-
che verséhnen hei3t, nicht mehr damit hadern, nicht mehr dagegen kdmpfen,
sondern etwas lassen konnen, wie es ist. Um zur Versohnung zu fiihren, ldsst
sie die Klienten einen rituellen Versohnungssatz sprechen:

wIch nehme es so, wie es war und will nicht kdmpfen, dass es hdtte anders
sein sollen. Ich stimme dem Preis zu, den ich zu zahlen habe. Aus allem ma-
che ich gern das Beste.*

Dieser Satz, indikativisch formuliert, hat einen hohen Grad an zustim-
mender Affirmation, verbunden mit einer kraftvollen Tiefenwirkung, die
das quilende ,Warum’ des Geschehenen beenden kann. Er hat Entschei-
dungskraft in sich, wenn er ritualisiert ausgesprochen wird. In diesem Sinne



Vergeben — versohnen — befreien 127

ist es moglich, sich mit schlimmen Traumata zu verséhnen, sie ins Leben zu
integrieren. Dies ist keine Unterwiirfigkeit, sondern Demut. Sie ist eine see-
lischen Haltung, welche die Tatsache wiirdigt, dass ich manche Ereignisse
nicht endgiiltig verstehen werde und sie deshalb auf sich beruhen lassen
kann. Um sich versohnen zu konnen, ist nicht zwingend ein Gegeniiber
notig. Aber Berater, Therapeuten, Seelsorger sind dazu als verstirkende
Kommunikationspartner hilfreich.

Vergebung kann wirkungsvoll nur bei einem personlichen Gegeniiber
stattfinden. In Mt 5, 23f werden wir aufgefordert: ,,Wenn du zum Altar
gehst, um Gott deine Gabe zu bringen, und dort fillt dir ein, dass dein Bru-
der oder deine Schwester etwas gegen dich hat, dann lass deine Gabe vor
dem Altar liegen, geh zuerst hin und sohne dich aus. Danach komm und
bring Gott dein Opfer.”“ Vergebung wird gewihrt in der Kommunikation
zwischen Zweien. D.h. jemand wird aus der Schuld entlassen. In seiner Mi-
nimalform geschieht dies durch eine Vergebungsbitte und ein Vergebungs-
wort.

Dass mir verziehen werden kann, von Gott und den Menschen, dazu
gehort, dass ich Verantwortung fiir mein Tun libernehme, es bereue, und
meine Konsequenzen aus dem Geschehen ziehe. In diesen Punkten driickt
sich eine eigenstindige Erwachsenenhaltung aus, welche glaubhaft die be-
gangene Schuld eingesteht.

Frucht eines jeden Vergebungs- und Auss6hnungsgeschehens ist dann:
Du kannst in Bezug auf Erleben und Tun anders weitermachen, du kannst
neu anfangen. Vergebung ist die von einem anderen erhaltene, befreiende
Erlaubnis zur Neuentscheidung.

Fiir Glaubende ist Vergebung erhalten ein Geschehen in einem spirituel-
len ,Raum’, in der Dimension des Heiligen und damit Gottes. Diesen Be-
gegnungsraum konnen wir nicht einfach ,machen’ und ihn damit gegenwir-
tig haben. Damit die Dimension des Heiligen gegenwdértig wird, braucht es
Zeichen, die fiir eine andere Wirklichkeit stehen, sie symbolisieren.

Eine modifizierte Praxis von Beichte als vergebendes Ritual

Auch in einem niederschwelligen Beratungsangebot, einer sogenannten,
Offenen Tiir’, bitten Menschen wegen ihrer Schuldempfindungen um ein
Beichtgesprich. Gewohnlich ist bei ihnen eine intensivere Belastung zu
spiiren.

Bei solchen Anfragen steuere ich (Ludwig Schuhmann) nicht gleich auf
den formellen Ritus der Beichte zu. Ich lade erst einmal ein, das Geschehe-
ne zu schildern; frage nach den Folgen der Ereignisse und worin die Eigen-
verantwortung gesehen wird. Das Eruieren und Verstehen-Wollen des Ge-



Bettina Gummel — Ludwig Schuhmann — Angelika Segl 128

schehenen in seinem Kontext kann sich auf mehr als ein Gespriach ausdeh-
nen. Oft erhellen sich darin weitere Aspekte oder Zusammenhiinge, wo-
durch sich die faktische Belastung noch einmal anders darstellen kann. (Er-
weiterung des Bezugsrahmens, in dem die Belastung steht).

Nach solchem Explorieren des Geschehenen und der individuellen Dis-
position stellt sich erneut die Frage nach einer Beichte als vergebendem Ri-
tual. Es kommt ndmlich vor, dass das vertiefte Reden — eine Art ,Durch-
arbeiten’ — fiir jemanden plotzlich geniigt. Dann hat sich im Gesprich eine
Erleichterung ergeben, vielleicht ein Stiick Versohnung mit dem, was ge-
schehen war. Selbster6ffnung und Bekenntnis bzgl. belastender Ereignisse
helfen manchmal zur Ausséhnung mit sich.

Wiinscht jemand den weiteren Verlauf der Beichte, verédndere ich dafiir
meine Rolle. Ich wechsle vom fragenden und verstehen wollenden Ge-
sprachspartner zum Vollzieher eines Rituals. Letzteres hat teil an einer ge-
heimnisvollen (gnadenhaften) Dimension und ist nicht eine Verlingerung
des vorangegangenen Dialoges. Darauf weise ich hin und mache es in sicht-
baren Zeichen kund: Ich lege ein priesterliches Kleidungsstiick an, die Sto-
la, entziinde eine Kerze und mache das Kreuzzeichen.

Was beim Explorieren geschah, kann gesehen werden als die zwei Ein-
gangselemente zur Beichte: Besinnung auf das Geschehene (= Gewissens-
erforschung) und Bekenntnis der Tat. Das Explorationsgesprich ist eine
,dialogische’ Form fiir beide, die sonst ,monologisch’ gemacht werden.

Das faktische ,Schuldig-geworden-Sein’ ist nun klarer und der Schmerz
iiber das Geschehene (= Reue) hat seinen Platz. Dies ist der Moment mit ei-
nem biblischen Vers, dem Vater unser... oder mit einem trostvollen Gedan-
ken hinzuleiten zur ,Lossprechung’.

Je nach Atmosphire des vorangegangenen Gespriches scheint es mir be-
deutsam, wihrend der Lossprechung in einer Art Segensgeste die Hinde auf
den Kopf der beichtenden Person zu legen oder {iber dem Kopf zu halten. Ob
dies angebracht ist, muss mit viel Sensibilitiit in der Situation erspiirt und
angeboten werden.

Der letzte Schritt des Beichtablaufes ist die Uberlegung zur Wiedergut-
machung (Bulle) der Verfehlung. Dafiir ist etwas zu empfehlen, was in Be-
zug auf die Verfehlung reale oder symbolische Ziige von Wiedergutma-
chung an sich hat.

Folgerungen fiir die gottesdienstliche Praxis

Fiir die liturgische Praxis in den Gottesdiensten steht unseres Erachtens an,
die menschliche Situation des Unbheilseins (Siindigkeit s.0.!) zu unterschei-
den von konkreter Schuld. Wir konnen uns in gottesdienstlicher Form im-



Vergeben — verséhnen — befreien 129

mer wieder mit der Tatsache versohnen, dass wir Gott nie gentigen. Fiir die-
se existentielle Situation darf Gottes Erbarmen ganz generell erbeten wer-
den. Eine unspezifische, allgemeine Schuldvergebung dient nicht der Klar-
heit in unseren inneren Regungen. Der Kern dessen, was Schuld ist, erfihrt
eine Aufwertung und wird dadurch deutlicher unterschieden von den Ver-
strickungen. Schuld und auch Schuldanteile bediirfen der Vergebung, bei
Verstrickungen ist oft Aussohnung an Platz. BuBgottesdienste und der Bul3-
teil anderer Gottesdienste sollten stirker Versohnungscharakter haben!

4. Beispiele aus der seelsorgerlichen Beratungs- und Verséhnungsarbeit*
Beispiel 1: Schuldgefiihle an Stelle von Trauer

Nach unerwarteten oder schicksalhaften Todesféllen quilen sich oft Men-
schen mit Schuldgefiihlen und entsprechendem Jammern: ,,Hitte ich doch
nur das und das gemacht.... dann wiirde mein(e) ...... jetzt noch leben!*
Meist dienen diese Schuldzuweisungen dazu, den Verstorbenen nicht loszu-
lassen, den Tod nicht akzeptieren zu miissen.

Hier geht es gewohnlich nicht um reale Schuld, weil willentlich etwas Le-
bensrettendes versdaumt wurde. Deshalb macht Vergebung keinen Sinn,
selbst wenn man sich als schuldig anklagt. Trauer und Schmerz als authen-
tische Gefiihle nach einem Verlust werden nicht tief genug zugelassen.
Stattdessen hat man quélende Schuldgefiihle. Manches, was Menschen erle-
ben, ist so, dass sie nicht damit zurechtkommen, kein neues Ja zum eigenen
Leben mehr finden, weil sie sich die rechte Gefiihlsqualitit nicht erlauben.

Beispiel 2: Uberlebensschuld

Eine Frau, Anfang dreifig, war in einer Kurklinik mit sich dahinschleppenden
Beschwerden, die nicht abklingen wollten. Seit zwei Jahren konnte sie schon
nicht mehr berufstiitig sein. Auch das heilersehnte Wunschkind kam nicht.
Durch einen Gottesdienst wurde in ihr wieder etwas Vergangenes aufgeriihrt,
namlich der Tod des jlingeren Bruders. Er hatte Krebs. Sie hatte alles getan,
was sie tun konnte: Hatte die Schwigerin getrostet, die Beerdigung ausge-
richtet und war die einzig Starke in der schlimmen Zeit. Besonders die Mutter
haderte mit Gott, der ihr den Sohn im Alter von 27 Jahren genommen hatte.

Kurz nach dem Tod stellten sich die Beschwerden der Frau ein. Eine Opera-
tion folgte, und ein langer Krankenhausaufenthalt. Aber sie kam nicht rich-
tig auf die Beine. Sie begann eine Psychotherapie und war nun auf dem Weg

4 Die Beispiele 2—4 sind Arbeiten von Angelika Segl.



Bettina Gummel — Ludwig Schuhmann — Angelika Segl 130

der Besserung. Aber sie spiirte, etwas fehlt noch. In unserem Gesprich ging
es zunichst ziemlich hartnickig um die Frage: Warum musste das passieren,
wie konnte Gott das zulassen?

Ich fragte sie, was anders wire, wenn sie eine Antwort auf diese Frage be-
kommen wiirde. Sie dachte lange nach, sagte dann: ,,Nichts wére anders, es
wire noch viel schlimmer, denn daraus wiirden sich 1000 neue Fragen erge-
ben.*

Im Laufe der Gesprédche wurde ihr schlieBlich deutlich, dass sie die Vor-
stellung hatte: Wenn schon einer gehen muss, warum dann nicht ich? Ich bin
die Altere, es hiitte mich treffen sollen! (sog. Uberlebensschuld) Und weil
etwas in ihr meinte, der Tod hitte den Falschen geholt, es hitte sie treffen
sollen, deshalb entschied sie unbewusst, sich mit dem Schicksal des Bruders
zu solidarisieren. Wenn er nicht leben darf, dann ich auch nicht. Wenn er sei-
ne beruflichen Traume nicht verwirklichen kann, dann ich auch nicht. Wenn
er keine Familie griinden kann, dann ich auch nicht. Es war eine innerliche
Loyalitdt und Selbstbestrafungsdynamik im Gange, mit der sie ihre Liebe
und Verbundenheit zu ihrem Bruder unbewusst ausdriickte.

Die Arbeit mit dem rituellen Satzvollzug von Angelika Glockner war mir
hier sehr hilfreich. An den Bruder gerichtet liel ich die Frau sagen:

,Weil du gehen musstest, deshalb werde auch ich mein Leben reduzieren
und werde nicht voll leben. Das tue ich dir zur Treue!

Als ihr das bewusst wurde, wehrte sie sich dagegen und fand es verriickt,
spiirte aber, dass genau das der Grund fiir die Beschwerden war. Wenn er tot
ist, dann kann ich doch nicht leben!

Ich schlug ihr vor, ein Abschiedsritual an seinem Grab zu vollziehen und
bot ihr folgende Sétze an: ,Es tut mir leid, dass du gehen musstest, ich hdtte
es gerne fiir dich getan. Aber nun stimme ich dem zu, wie es gekommen ist
und lasse dich deinen Weg gehen. Ich lebe noch eine Weile, dann sterbe ich
auch. Ich verneige mich vor deinem Schicksal, und mit meinem Leben will
ich dich ehren. Du sollst immer einen Platz in meinem Herzen haben'

Es hat sich bei der Frau innerlich etwas gelost und wurde wieder gut.

Beispiel 3: Ausséhnung mit dem Schicksal

Eine Frau, Mitte 40, ist mit Depressionen in der psychosomatischen Klinik,
und sucht das Gespriach mit der Seelsorgerin. Das, was sie belastet, liegt
schon liangere Zeit zuriick. Thr dltester Sohn war im Alter von 17 Jahren
plotzlich umgefallen und bald darauf tot. Der Grund war eine nicht bekann-
te Hirnerkrankung.

Die Arzte dringten die Eltern, den Korper des Jungen zur Organspende
freizugeben. In vollig aufgelostem Zustand, kaum Herr ihrer selbst, gaben



Vergeben — versohnen — befreien 131

die Eltern die Einwilligung. Es gab keine Gelegenheit mehr, sich von dem
Kind gebiihrend zu verabschieden.

Hinterher realisierte die Mutter, dass es zum Hirntod unterschiedliche Mei-
nungen gibt, und sie entwickelte die Idee, ihren Sohn umgebracht zu haben.
Diese Idee wirkte umso vergiftender, als ihr dann auch wieder einfiel, dass
sie bald nach der ersten Schwangerschaft mit diesem Sohn wieder schwan-
ger geworden war, sich aber vollig iiberfordert fiihlte und korperlich am En-
de. Dieses zweite Kind war eine Fehlgeburt. Aber auch hier hatte sie die
Idee, dieses Kind umgebracht zu haben, weil sie es nicht gewollt hatte. Sie
drohte in Schuldgefiihlen zu ersticken.

Wie wurde hier etwas wieder gut? In einer meditativen Trance-Arbeit
lieB ich sie den Tod des Sohnes und die Zeit danach noch einmal erleben.
Hierbei gestaltete sie in ihrer Phantasie den Abschied so, wie sie es ge-
braucht hitte. Es war eine bewegende Arbeit.

Beziiglich der Fehlgeburt half der Verweis auf Gott, der Leben und Tod in
Hénden hilt, zur Reduzierung ihrer grandiosen Idee. Wir konnen nie vollig
verstehen und miissen es auch nicht, warum ein Kind leben kann, ein ande-
res nicht.

Der Kampf war zu Ende, der Kampf, bei dem sie sich immer vor ein un-
sichtbares Tribunal gestellt hatte, ohne dass es einen Freispruch gegeben
hitte. Friede zog ein in ihr Herz.

Beispiel 4: Schuldeingestdndnis

Ein verheirateter Mann, Mitte 40, drei Kinder, geriet in eine berufliche Kri-
se. Auch Mobbing machte ihn fertig. Er schaffte es kaum mehr, zur Arbeit
zu gehen. Mit seiner Ehe schien alles in Ordnung zu sein. Aber dann lernte
er vollig unbeabsichtigt eine andere, ebenfalls verheiratete Frau kennen.
Wihrend eines einzigen Wochenendes hatten die beiden eine Affire mitein-
ander.

Hinterher war nichts mehr so wie vorher. Die Frau, erschrocken iiber das,
was sie getan hat, beendet sofort die Affire mit dem Mann. Er meint, er kon-
ne das kaum iiberleben. Und plotzlich erkennt er, dass er es mit seiner Ehe-
frau nicht mehr aushilt. Er erzihlt ihr alles, trennt sich von ihr und zieht al-
lein in eine Wohnung. Er leidet sehr unter der Einsamkeit und dass er seine
Kinder nicht mehr sehen kann. Die verlassene Ehefrau bietet ihm mehrmals
an, wieder zuriickzukommen. Es kommt jedoch nicht zu einem Gesprich
oder einem Kldrungsprozess. Aber er reicht auch nicht die Scheidung ein;
denn er ist sich vollig im Unklaren iiber seine Gefiihle.

Nach einem Jahr lernt er eine andere Frau kennen und tut sich mit ihr zu-
sammen. Sie will ihn heiraten und dridngt auf eine Entscheidung. Er weif3



Bettina Gummel — Ludwig Schuhmann — Angelika Segl 132

aber immer noch nicht, ob er nicht doch wieder zu seiner Frau zuriick will.
Er fiihlt sich in jeder Hinsicht blockiert, kann nicht vor und nicht zuriick.
Jetzt wird er endgiiltig krank, denn auch die berufliche Situation hat sich
nicht verbessert. So lerne ich ihn kennen und wir fiihren einige Gespriche.
Im Laufe der Gespriche wird deutlich, dass er gerne bei der neuen Frau blei-
ben und sie auch heiraten mochte, aber vorher muss noch etwas passieren.
Was? Er weil} es nicht. Ich denke mir, und sage es ihm auch, dass er ein Ge-
sprich fiihren muss mit seiner Ehefrau. Es fiihrt kein Weg daran vorbei, ihr
zu sagen: Ich bin schuld. Ich habe unsere Ehe zerstort und ich war nicht
féahig, mit Dir dartiber zu sprechen, geschweige denn mit Dir zu klédren, was
los ist. Ich stehe dazu, und es tut mir leid, dass es so gekommen ist. Ich konn-
te nicht anders, auch wenn ich es nicht verstehe. Es tut mir leid, dass ich es
nicht geschafft habe, zu dem zu stehen, was ich versprochen hatte.

Er hat dann, als er wieder daheim war, dieses Gesprich gefiihrt. Er konn-
te nicht davon ausgehen, dass sie ihm verzeihen wiirde, dass sie ihn verste-
hen wiirde. Er hat auch damit gekdmpft, ob Gott ihm vergeben wiirde. Aber
offensichtlich hat er es geschafft, zu dem zu stehen und die Verantwortung
zu libernehmen fiir das, was er getan hatte. Und nun ist er innerlich frei.



