EINUBUNG UND WEISUNG

Gratwanderung

Nachfolge zwischen Ideal und Enttduschungen

Der Eintritt in ein Priesterseminar ist eine riskante Sache!. Wer eintritt, riskiert, ent-
tauscht zu werden. Es scheint geradezu die Gleichung zu gelten: Je hoher die Erwar-
tungen, die jemand zum Eintritt mitbringt, umso hoher die Wahrscheinlichkeit, herb
enttduscht zu werden. Denn die schmerzliche Erfahrung, dass die anderen und man
selbst dem gesteckten Ideal nicht zufriedenstellend gerecht werden, ldsst in der Re-
gel nicht lange auf sich warten. Ist man aber einmal drin im Seminar, muss man mit
dieser Erfahrung umgehen. Aber wie? Drei Wege legen sich nahe. Sie werden nicht
selten beschritten. Doch sind diese Wege geistlich gesehen Sackgassen.

Enttduschungen und Sackgassen

Die erste Sackgasse konnte man als die pragmatische bezeichnen: Aus der Erfah-
rung, dass es auch in einem Priesterseminar menschelt, dass es Neid, Eifersucht, Ver-
trauensmissbrauch, Getratsche, Machtgerangel etc. gibt, wird der Schluss gezogen,
dass es in der Kirche mit dem hohen Anspruch des Evangeliums doch nicht so weit
her ist, dass auch hier ,,nicht alles so heil} gegessen wird®, dass man die Latte des An-
spruchs tiefer hingen kann und muss, um an ihr nicht zu zerbrechen. Was zunéchst
als Selbstschutz fiir den Glauben gedacht ist, mutiert unter der Hand zum Unglauben:
Denn wer so pragmatisch denkt, glaubt im Grunde nicht mehr an die herausfordern-
de Kraft des Evangeliums und die befreiende Wirkung der Gnade. Seine ,,Weltan-
schauung® mag sich zwar von derjenigen vieler seiner Zeitgenossen dadurch unter-
scheiden, dass in ihr irgendwie Gott vorkommt. Ansonsten aber unterscheiden sich
sein Denken und Handeln nicht von dem, was allgemein gang und gibe ist. Manch
einer fiihlt sich womdoglich bestitigt durch das Jesuswort von den ,,Kindern dieser
Welt“, die im Umgang mit ihresgleichen kliiger sind als die ,,Kinder des Lichts* (Lk
16,8). Und er denkt sich: ,,Wenn die Mitbriider im Seminar offensichtlich ,Kinder
dieser Welt* sind, muss ich mich im Umgang mit ihnen entsprechender Mittel bedie-
nen, um zu iiberleben ...*

Im giinstigsten Fall ist das Endergebnis dieser Denkungsart eine biirgerlich-bana-
le Version von Glaube und Kirche. Ein solches Denken kann aber ebenso leicht en-
den in einer Bitterkeit und einem Zynismus, die alles herunterziehen und klein ma-

' Die folgenden Erfahrungen und Anregungen entstammen dem konkreten Kontext der
Priesterausbildung. Sie lassen sich aber auch auf das Leben in Orden und geistlichen Gemein-
schaften iibertragen.



Einiibung und Weisung 134

chen (miissen), weil sonst das Welt- und Gottesbild durcheinander gerit, das man
sich auf Grund seiner Enttduschungen zurechtgelegt hat.

Die zweite Sackgasse fiihrt in die innere Emigration: Um die Ideale, mit denen ich
angetreten bin, nicht zu gefidhrden, sehe ich keine andere Moglichkeit, als mich
zuriickzuziehen. Aus der Enttduschung iiber das, was ich als ,,Insider” von Seminar
und Kirche erlebe, gehe ich in die innere Emigration. Um mich selbst rein zu bewah-
ren gegeniiber der verdorbenen Welt, die offensichtlich auch vor dem Seminar nicht
Halt macht, wihle ich die Abschottung gegeniiber den anderen. Dieser Weg ist ge-
koppelt mit einer Optik des Misstrauens, die wie eine zersetzende Saure wirkt: Alle
und alles um mich herum werden grundsitzlich mit dem Verdacht behaftet, mein
Verhiltnis zu Gott und der Kirche zu gefdhrden.

Abgesehen davon, dass die fundamentale Gegeniiberstellung von ,,Ich® und
,.Welt* falsch ist (,,Ich, der Reine, hier. — Du, die bose Welt, dort.*), verleitet dieser
Weg zu Uberheblichkeit und Verachtung anderer. Damit wird aber auch dieser Weg
tiber kurz oder lang zu einer Weise des Unglaubens.

Die dritte Sackgasse ist im Grunde eine Variante der zweiten. Sie heilit Rigoris-
mus: Der Rigorist hilt ungeachtet aller Erfahrung an seinem gesteckten Ideal fest.
Dazu zieht er sich aber nicht in sich zuriick, reagiert er nicht defensiv, sondern of-
fensiv bzw. sogar aggressiv. Er wird zum ,,Eiferer fiir den Herrn* gegen die verdor-
bene Welt. Doch auch bei ihm regiert die negative Optik des Misstrauens: Uberall
lauern Verderbnis und Unglaube, die rigoros (,,gnadenlos“!) aufzudecken sind.

Freilich, die Schilderung der drei ,,Sackgassen® ist eine Uberzeichnung, die in
Reinform nur selten anzutreffen ist. Dennoch ldsst sich nicht leugnen, dass es Semi-
naristen, Priester und Laien gibt, die diese Wege favorisieren. Womoglich muss je-
der sich bei selbstkritischer Beobachtung eingestehen, schon einmal den Ful} auf ei-
nen, zwei oder gar alle drei dieser Wege gesetzt zu haben. Es ist der Versuch, mit
Enttiduschungen iiber andere und sich selbst klarzukommen. Doch er fiihrt geistlich
auf Abwege. Wie ist stattdessen in einer konstruktiven und evangeliumsgeméifen
Weise mit Idealen und Enttduschungen auf dem Weg der Nachfolge umzugehen?

Im Folgenden werden einige Gesichtspunkte genannt, die dazu helfen wollen, die
Anderen und sich selbst auf dem Weg der Nachfolge weder zu iiberfordern noch zu
unterfordern. Mit anderen Worten: Die folgenden Anregungen wollen dazu helfen,
weder zu groB noch zu klein voneinander zu denken.

Im Zentrum der Nachfolge steht kein Ideal, sondern eine Person

Wenn bisher wie selbstverstiandlich von ,,priesterlichen Idealen* die Rede war, so ist
das nun zu korrigieren. Denn im Zentrum des Christ- und Priesterseins steht nicht ein
Ideal, sondern eine lebendige Person: Jesus Christus. Auf dem Weg der Nachfolge
geht es gerade nicht darum, ein abstraktes Ideal zu erreichen oder gar eine Reihe von
Idealen zu verwirklichen. Vielmehr geht es um die Nachfolge des konkreten Jesus
Christus. In sie gilt es, sich einzuiiben.

Mit dem Verfolgen von Idealen ist es ja dhnlich wie mit dem Befolgen der Gebo-
te: Die gesamte biblische Geschichte zeigt, dass die besten und edelsten Gebote



Einiibung und Weisung 135

nichts niitzen (ja sich sogar ins Gegenteil verkehren), wenn sie losgeldst werden aus
dem Beziehungszusammenhang, dem sie dienen wollen. Von ihrer Urintention her
wollen die Gebote nichts anderes, als die Glaubenden in der Beziehung zu Gott hal-
ten und dadurch in der Beziehung zueinander.

Losgelost und fiir sich genommen stehen die Gebote in der Gefahr, ihren eigentli-
chen Sinn zu verlieren, veriuBerlicht und damit lieblos zu werden. Ahnlich ist es mit
Idealen. Losgelost von der konkreten Nachfolge konnen auch sie zu einer Gefahr
werden. Schon die Evangelien liefern dazu drastisches Anschauungsmaterial: Man
denke nur an den beriihmten Dialog bei Césarea Philippi, in dem Petrus Jesus als den
Messias Gottes bekennt. Petrus tut es entsprechend seiner Idealvorstellung vom
Messias als demjenigen, der Israel als machtvoller Held wiederherstellen wird. In
dieses Ideal passt aber nicht Jesu Ankiindigung, dass er vieles erleiden, von den Al-
testen, den Hohenpriestern und Schriftgelehrten verworfen und getotet werde (Mk
8,31). Deshalb sieht sich Petrus gendtigt, Jesus beiseite zu nehmen, und ihm — wie
Markus (8,32) sagt — ,,Vorwiirfe* zu machen. Die iiberaus scharfe Reaktion Jesu
zeigt, was er von dem Messias-Ideal des Petrus hilt: ,,Weg mit dir, Satan, geh mir aus
den Augen! Denn du hast nicht das im Sinn, was Gott will, sondern was die Men-
schen wollen* (8,33).

Nicht viel anders ergeht es den Briidern Jakobus und Johannes: Als die Bewohner
eines samaritischen Dorfes sie nicht aufnehmen und damit nicht ihrem Ideal von
Gastfreundschaft entsprechen, wollen die beiden ,,Donnersohne gleich Feuer vom
Himmel fallen lassen, um das ganze Dorf kurzerhand zu vernichten. Uber Jesu Re-
aktion sagt Lukas nur kurz und knapp: ,,Er wandte sich um und wies sie zurecht* (Lk
9,51-56).

Ideale sind riskant. Sie neigen dazu, sich zu verselbststindigen. Dann machen sie
klein und unfrei, anstatt zu motivieren und anzuspornen. Wihrend der Zeit im Semi-
nar, d. h. in einer Phase von grolem (mitunter tiberzogenem) Idealismus, ist die Ge-
fahr, die anderen und sich selbst in ein Idealbild hineinzupressen, besonders grof3.
Das fiihrt in der Regel zu Deformationen. Was davor bewahren kann, ist der Blick
auf Jesus. Seine Person ist das Ideal. Denn sie ist groffer und weiter als unsere
menschlichen Idealbilder. Zugleich ist sie barmherziger.

Deshalb die konkrete Anregung: Auf Jesus schauen! Nicht nachlassen in der Be-
trachtung seines Lebens und seiner Person, so wie sie uns die Evangelien schildern.
SchlieBlich kommt es darauf an, Ihn immer tiefer kennen zu lernen.

Keine Anniherung an die Wahrheit ohne Ent-Tduschung

Wer sich Jesus néhert, nidhert sich dem, der von sich sagt: ,,Ich bin die Wahrheit* (Joh
14,6). Jesu Wahrheitsanspruch ist total. Er kommt nicht als Teilwahrheit iiber einen
bestimmten Bereich des Lebens, sondern als die Wahrheit iiber Gott, die Welt und
die Menschen. Weil wir Menschen aber seit dem Siindenfall der ,,nackten* Wahrheit
nicht mehr gern ins Gesicht schauen, ist die erhellende und befreiende Wirkung der
Wahrheit fiir uns nicht schmerzfrei zu haben. Nur zu gern tduschen wir uns iiber un-
seren wahren Standort hinweg.



Einiibung und Weisung 136

Wer sich Jesus anschlieft, um ihm als Priester nachzufolgen, wird den Mut auf-
bringen miissen, sich der Wahrheit auszusetzen. Er wird die Bereitschaft mitbringen
miissen, die Welt, die Menschen und sich selbst immer mehr zu sehen, wie sie in
Wirklichkeit sind, d. h. wie Gott sie anschaut. Das wird nicht abgehen ohne Ent-T#u-
schungen im urspriinglichen Sinne des Wortes: Tduschungen miissen fallen.

Auch dariiber belehren uns die Berichte der Evangelien. Wie viele Ent-Tduschun-
gen haben die Menschen um Jesus durchleben miissen!

Es sind zum einen die Ent-Tduschungen durch Jesus, der nicht dem menschenge-
machten Idealbild entspricht: Noch vor Simon Petrus ist es der Tdufer, dessen Mes-
siasbild enttduscht wird und der deshalb iiber seine Anhiinger die bange Frage stellen
lasst: ,,Bist du der, der kommen soll? Oder miissen wir noch auf einen anderen war-
ten?* (Mt 11,3) Welche Enttduschungen haben die engsten Familienangehorigen Je-
su einstecken miissen (Lk 2,48ff; Mt 12,46-50)! Selbst die Emmausjiinger geben of-
fen zu, dass sie enttiduscht sind iiber das jammerliche Ende Jesu. Hatten sie doch ge-
hofft, dass er der sei, der Israel erlosen werde (Lk 24,21).

Im Umkreis Jesu gibt es aber nicht nur die Ent-Tduschungen durch Jesus selbst,
sondern auch die Ent-Tduschungen, die sich die Jiinger gegenseitig bereiten: Als sie
bei sich erleben miissen, dass sie nicht frei sind von Neid und Gerangel um die besten
Plitze (Mk 9,33-37 parr./ Mt 20,20-24), und — schlimmer noch — dass der Verrat an
ihrem Herrn aus den eigenen Reihen kommt (Joh 13,21).

SchlieBlich bleibt dem einzelnen Jiinger Ent-Tduschung und Scham iiber sich
selbst nicht erspart: Denken wir nur an Petrus, der an sich erfahren muss, dass er zum
Verleugner seines Herrn wird (Mt 26,75).

Ein beriihmtes apokryphes Wort, das Origenes iiberliefert?, ldsst Jesus sagen:
,»Wer mir nahe ist, ist dem Feuer nahe®. Darin steckt die tiefe geistliche Erfahrung,
dass die Nihe Jesu Menschen begeistert und entflammt, aber in ihrer Wahrheit auch
wie Feuer brennt. Wer Jesus folgt, muss bereit sein, dem brennenden Schmerz nicht
auszuweichen, den seine Wahrheit bereiten kann. In der Regel ereignet sich diese
brennende Anniherung der Wahrheit nicht in einem dramatisch-einmaligen Gesche-
hen, sondern in den alltdglichen Ent-Tduschungen, die wir immer wieder mit unseren
Mitmenschen und mit uns selbst erleben.

Auch dazu wieder eine konkrete Anregung. Sie ldsst sich mit dem abendlichen Ge-
bet der liebenden Aufmerksamkeit verbinden: Ich schaue bewusst auch auf die Ent-
tauschungen zuriick, die mir der zuriickliegende Tag gebracht hat, und versuche, da-
rin eine Gnade zu entdecken, indem ich mich frage: Wo und wie hat mich diese oder
jene Enttauschung der Wahrheit meines Lebens ndhergebracht?

Seminargemeinschaft als Vergebungsgemeinschaft

Die dritte Uberlegung hiingt eng mit der zweiten zusammen. Denn sie ergibt sich aus
der ebenfalls enttduschenden Feststellung, dass es selbst unter den motiviertesten

2 Homilie zu Jer 20,3.



Einiibung und Weisung 137

Jiingern Jesu Versagen gibt. Auch diese Enttduschung birgt die Chance zu einer au-
thentischeren Nachfolge. Wie das zu verstehen ist, schildert treffend ein Textab-
schnitt aus der ,,Regel®, die D. Bonhoeffer iiber sein Predigerseminar in Finkenwal-
de verfasst hat:

»Wer mit seinem Bosen allein bleibt, der bleibt ganz allein. Es kann sein, dass
Christen trotz gemeinsamer Andacht, gemeinsamen Gebetes, trotz aller Gemein-
schaft im Dienst allein gelassen bleiben, dass der letzte Durchbruch zu wahrer Ge-
meinschaft nicht erfolgt, weil sie zwar als Gldubige, als Fromme Gemeinschaft mit-
einander haben, aber nicht als die Unfrommen, als die Siinder. Die fromme Gemein-
schaft erlaubt es ja keinem, Siinder zu sein. Darum muss jeder seine Siinde vor sich
selbst und vor der Gemeinschaft verbergen ...“* Der Durchbruch zu wahrer christli-
cher Gemeinschaft kann nach Bonhoeffer nur dort gelingen, wo der Einzelne in sei-
ner Schwiche und seinem Versagen nicht allein bleibt, sondern wo er als solcher ei-
nen Platz unter den anderen erhilt. Das bedeutet nicht die GutheiBung von Siinde und
Versagen, sondern die gegenseitige Annahme. Denn, so Bonhoeffer, auch Gott hasst
die Siinde, aber er liebt den Siinder. ,,Vor Gott kannst du dich nicht verbergen. Vor
ihm niitzt die Maske nichts, die du vor den Menschen trigst. Er will dich sehen, wie
du bist, und er will dir gnédig sein*.*

Was die Finkenwalder Regel mit protestantischem Pathos formuliert, klingt mit
Worten von J. Kard. Ratzinger so: ,,Kirche ist auf Vergebung gegriindet. Petrus stellt
dies in seiner Person dar, er, der als Gestrauchelter wie als Bekennender und mit Ver-
gebung Beschenkter der Triger der Schliissel sein darf. Kirche ist ihrem Wesen nach
Ort der Vergebung ... Nicht eine Gemeinschaft der Vollkommenen ist sie, sondern
Gemeinschaft der Siinder, die Vergebung brauchen und sie suchen.> An anderer
Stelle sagt Ratzinger sinngemil, dass der Kirche in unserer heutigen, oft so unbarm-
herzigen Leistungsgesellschaft der besondere Auftrag zukomme, dieses Wesen als
Vergebungsgemeinschaft zum Leuchten zu bringen. Gerade darin konne sie fiir vie-
le zu einem Zeichen der Ermutigung werden.

Was fiir die Kirche als ganze gilt, gilt fiir ein Priesterseminar als ein Haus, in dem
sich kiinftige Amtstriger auf ihre Aufgabe vorbereiten, nicht minder. Auch eine Se-
minargemeinschaft soll eine Vergebungsgemeinschaft sein. Noch einmal: Das heif3t
nicht, groBziigig alles zuzudecken oder zu beménteln. Gefordert ist vielmehr die ent-
wickelte Gabe der Unterscheidung zwischen der Person des Anderen, den ich um
Christi willen anzunehmen habe, und einem Verhalten oder einem Vorgang, den ich
nicht gutheiflen kann und der korrekturbediirftig ist. Wie oft aber werden Person und
Sache vorschnell in einen ,, Topf* geworfen!

Als konkrete Anregung fiir einen wohlwollend-kritischen Umgang miteinander
lassen sich die folgenden vier ,,Faustregeln® aufstellen:

1. Zunichst und grundsitzlich sollte die Anweisung beherzigt werden, die Ignati-
us von Loyola im Exerzitienbuch unter der Nr. 22 gibt: ,,Damit sowohl der, der die

3 Gemeinsames Leben (KT 41), Giitersloh #1993, 93.

4 Ebd.

5 Zur Gemeinschaft gerufen. Kirche heute verstehen. Freiburg, Basel, Wien 1991, 59f; vgl.
auch 139f.



Einiibung und Weisung 138

geistlichen Ubungen gibt, wie der, der sie empfingt, einander jeweils mehr helfen
und fordern, haben sie vorauszusetzen, dass jeder gute Christ mehr bereit sein muss,
eine Aussage des Néchsten zu retten, als sie zu verdammen. Vermag er sie aber nicht
zu retten, so forsche er nach, wie jener sie versteht. Man wird nicht fehlgehen, wenn
man diese ignatianische Anweisung auf das Verhalten des Nichsten ausdehnt. Das
heif3t: Jeder gute Christ sollte auch mehr bereit sein, das (ihm moglicherweise unver-
standliche) Verhalten des Nichsten zu retten, als es zu verdammen. Jedenfalls sollte
er es vor einer Verurteilung zu verstehen suchen.

2. Kann man die Aussage bzw. das Verhalten des anderen nicht retten, d. h. nicht
gutheiflen, dann soll man ihn ,,mit Liebe verbessern* (ebd.). Wie ein solcher Prozess
der Verbesserung christlich zu vollziehen ist, hat Jesus selbst den Jiingern vorgege-
ben: ,,Wenn dein Bruder siindigt, dann geh zu ihm und weise ihn unter vier Augen zu-
recht. Hort er auf dich, so hast du deinen Bruder zuriickgewonnen. Hort er aber nicht
auf dich, dann nimm einen oder zwei Minner mit ... Hort er auch auf sie nicht, dann
sag es der Gemeinde ..." (Mt 18,15ff). Der erste Schritt ist das personliche Gesprich
unter vier Augen. Erst wenn dies ohne Wirkung bleibt, soll die Angelegenheit in ei-
ne groBere Offentlichkeit gebracht werden. Dabei gibt es verschiedene Stufen von
Offentlichkeit. Sie sollen eine nach der anderen beschritten werden. Eine Kritik oder
ein Konflikt gehort also keinesfalls unmittelbar in die Offentlichkeit.

3. Sollte ich unsicher sein, ob es sinnvoll ist, den anderen kritisch auf etwas anzu-
sprechen, oder ob und wann es ,,dran® ist, im Prozess der Correctio eine Stufe wei-
terzugehen, weil ein Vier-Augen-Gesprich ergebnislos war, kann es hilfreich sein,
eine unparteiische Vertrauensperson zu Rate zu ziehen und mit ihr diese Frage zu be-
sprechen. Eine solche Person kann ein verschwiegener Mitbruder, der Spiritual, der
geistliche Begleiter sein ...

4. und letzte Faustregel, die als ,,Filter* fiir alle kritischen AuBerungen iiber einen
anderen dienen sollte: Im Gespridch mit Dritten sage ich nichts, was ich nicht auch
dem Betreffenden selbst sagen konnte.

Achtung vor dem Geheimnis des Anderen

Zu unserem abendlidndischen Verstindnis von Person gehort unaufgebbar die Uber-
zeugung, dass die Person des anderen Menschen ein Geheimnis ist, das meiner Ver-
fligung entzogen bleibt. ,,Geheimnis‘ ist hier nicht zu verwechseln mit etwas Myste-
riosem, welches ,,dunkel und ,,undurchschaubar* ist. Geheimnis meint hier auch
nicht Geheimniskrdmerei. Vielmehr geht es um den Respekt vor der Wiirde des An-
deren in seiner bleibenden Andersartigkeit. Ich mag jemanden iiber Jahre und Jahr-
zehnte (etwa als Freund oder Ehepartner) noch so sehr kennen gelernt haben, im
Letzten wird dennoch ein Moment der Fremdheit bleiben, das nicht aufzuldsen ist.
Der Andere wird nicht immer nur genauso denken, empfinden und reagieren, wie es
meinem Bild von ihm entspricht. Das gehort zum Geheimnis seiner Person.

Der Respekt vor dem Geheimnis des je Anderen gilt nicht nur auf rein menschli-
cher Ebene. Er gilt auch geistlich, d. h. im Blick auf die gottliche Berufung jedes Ein-



Einiibung und Weisung 139

zelnen. Konkret heifit das: Weil Gott, weil Christus fiir jeden Menschen eine ganz
personliche, unverwechselbare Berufung bereithilt, hat er mit jedem Menschen sein
personliches Geheimnis. Umgekehrt hat auch jeder Mensch sein personliches Ge-
heimnis mit Gott. Das klingt selbstverstindlich, ist es aber im alltdglichen Umgang
miteinander nicht. Wie oft machen wir Vorsto8e, um hinter das Berufungsgeheimnis
eines Anderen zu kommen, mochten gar zu gerne wissen, was es mit der Berufung
von dem oder dem eigentlich auf sich hat. Damit wird nicht das positive Interesse am
Anderen und seiner Lebensgeschichte kritisiert. Zu kritisieren ist ein Enthiillungs-
drang, der den Respekt vor dem Anderen als dem Anderen vermissen ldsst und sich
ein abschitzendes Urteil anmaf3t. Schlimmstenfalls ist man sich schnell klar (und
womdglich mit anderen einig): ,,Der da kann doch nicht berufen sein! So einer kann
doch nicht Priester werden.” Selbst wenn ein solches Urteil nicht 6ffentlich gedufSert
wird, wird es den Umgang miteinander pragen. Nicht selten wirken die nonverbalen
Signale einer inneren Haltung noch verletzender als eindeutige Worte.

Zu dem geforderten Respekt vor dem Geheimnis des Anderen gibt es auch ein
neutestamentliches Lehrstiick. Es findet sich im Nachtragskapitel des Johannesevan-
geliums (21,20-23). Es ist die Szene, mit der das Evangelium schlieft: das Gesprich
zwischen Jesus und Petrus im Anschluss an das Ostermahl der Jiinger am See von Ti-
berias. Nachdem Petrus auf die dreimalige Frage hin Jesus seine Liebe zugesichert
hat, fordert Jesus Petrus auf: ,,Folge mir nach, und er deutet ihm sein Martyrium an.
Darauthin, so berichtet der Evangelist, wendet sich Petrus um und sieht, wie auch der
Jiinger, den Jesus liebte, ihm nachfolgt, und Petrus richtet an Jesus die Frage: ,,Herr,
was wird denn mit ihm?* Jesus antwortet: ,,Wenn ich will, dass er bis zu meinem
Kommen bleibt, was geht das dich an? Du [...] folge mir nach!*“ Die Antwort Jesu
klingt schroff und zurechtweisend, ganz so, als ob Jesus Petrus unmissverstdndlich
sagen wollte: ,,Mit Johannes habe ich einen ebenso personlichen Plan, wie ich ihn mit
dir habe. Darum hast du dich aber nicht zu kiimmern! Das hast du zu respektieren.*
Was dem Hirten der ganzen Kirche und dem ersten der Apostel hier ins Stammbuch
geschrieben wird, das haben alle Berufenen im Umgang miteinander zu beherzigen.

Als konkrete Anregung dazu konnte helfen: ,,Widerstehe der Versuchung, dich mit
den Anderen und die Anderen mit dir zu vergleichen!* Denn der Vergleich birgt im-
mer die Gefahr, sich selbst oder die Anderen zum Mal aller Dinge zu machen. Im
ersten Fall nehmen meistens die Anderen Schaden, im zweiten man selbst. Beides
stiftet nur Verwirrung, wenn es um die Frage der je personlichen Berufung geht. Zu
eben dieser Berufung vorzustoBen, macht aber nach christlichem Verstdndnis das
Gliick des menschlichen Lebens aus.

Stephan Ackermann, Lantershofen



