
EINÜBUNG UND WEISUNG

Gratwanderung 
Nachfolge zwischen Ideal und Enttäuschungen

Der Eintritt in ein Priesterseminar ist eine riskante Sache1. Wer eintritt, riskiert, ent-
täuscht zu werden. Es scheint geradezu die Gleichung zu gelten: Je höher die Erwar-
tungen, die jemand zum Eintritt mitbringt, umso höher die Wahrscheinlichkeit, herb
enttäuscht zu werden. Denn die schmerzliche Erfahrung, dass die anderen und man
selbst dem gesteckten Ideal nicht zufriedenstellend gerecht werden, lässt in der Re-
gel nicht lange auf sich warten. Ist man aber einmal drin im Seminar, muss man mit
dieser Erfahrung umgehen. Aber wie? Drei Wege legen sich nahe. Sie werden nicht
selten beschritten. Doch sind diese Wege geistlich gesehen Sackgassen.

Enttäuschungen und Sackgassen

Die erste Sackgasse könnte man als die pragmatische bezeichnen: Aus der Erfah-
rung, dass es auch in einem Priesterseminar menschelt, dass es Neid, Eifersucht, Ver-
trauensmissbrauch, Getratsche, Machtgerangel etc. gibt, wird der Schluss gezogen,
dass es in der Kirche mit dem hohen Anspruch des Evangeliums doch nicht so weit
her ist, dass auch hier „nicht alles so heiß gegessen wird“, dass man die Latte des An-
spruchs tiefer hängen kann und muss, um an ihr nicht zu zerbrechen. Was zunächst
als Selbstschutz für den Glauben gedacht ist, mutiert unter der Hand zum Unglauben:
Denn wer so pragmatisch denkt, glaubt im Grunde nicht mehr an die herausfordern-
de Kraft des Evangeliums und die befreiende Wirkung der Gnade. Seine „Weltan-
schauung“ mag sich zwar von derjenigen vieler seiner Zeitgenossen dadurch unter-
scheiden, dass in ihr irgendwie Gott vorkommt. Ansonsten aber unterscheiden sich
sein Denken und Handeln nicht von dem, was allgemein gang und gäbe ist. Manch
einer fühlt sich womöglich bestätigt durch das Jesuswort von den „Kindern dieser
Welt“, die im Umgang mit ihresgleichen klüger sind als die „Kinder des Lichts“ (Lk
16,8). Und er denkt sich: „Wenn die Mitbrüder im Seminar offensichtlich ‚Kinder
dieser Welt‘ sind, muss ich mich im Umgang mit ihnen entsprechender Mittel bedie-
nen, um zu überleben ...“

Im günstigsten Fall ist das Endergebnis dieser Denkungsart eine bürgerlich-bana-
le Version von Glaube und Kirche. Ein solches Denken kann aber ebenso leicht en-
den in einer Bitterkeit und einem Zynismus, die alles herunterziehen und klein ma-

1 Die folgenden Erfahrungen und Anregungen entstammen dem konkreten Kontext der
Priesterausbildung. Sie lassen sich aber auch auf das Leben in Orden und geistlichen Gemein-
schaften übertragen.

133-139  31.01.2003 18:01 Uhr  Seite 133



chen (müssen), weil sonst das Welt- und Gottesbild durcheinander gerät, das man
sich auf Grund seiner Enttäuschungen zurechtgelegt hat. 

Die zweite Sackgasse führt in die innere Emigration: Um die Ideale, mit denen ich
angetreten bin, nicht zu gefährden, sehe ich keine andere Möglichkeit, als mich
zurückzuziehen. Aus der Enttäuschung über das, was ich als „Insider“ von Seminar
und Kirche erlebe, gehe ich in die innere Emigration. Um mich selbst rein zu bewah-
ren gegenüber der verdorbenen Welt, die offensichtlich auch vor dem Seminar nicht
Halt macht, wähle ich die Abschottung gegenüber den anderen. Dieser Weg ist ge-
koppelt mit einer Optik des Misstrauens, die wie eine zersetzende Säure wirkt: Alle
und alles um mich herum werden grundsätzlich mit dem Verdacht behaftet, mein
Verhältnis zu Gott und der Kirche zu gefährden.

Abgesehen davon, dass die fundamentale Gegenüberstellung von „Ich“ und
„Welt“ falsch ist („Ich, der Reine, hier. – Du, die böse Welt, dort.“), verleitet dieser
Weg zu Überheblichkeit und Verachtung anderer. Damit wird aber auch dieser Weg
über kurz oder lang zu einer Weise des Unglaubens.

Die dritte Sackgasse ist im Grunde eine Variante der zweiten. Sie heißt Rigoris-
mus: Der Rigorist hält ungeachtet aller Erfahrung an seinem gesteckten Ideal fest.
Dazu zieht er sich aber nicht in sich zurück, reagiert er nicht defensiv, sondern of-
fensiv bzw. sogar aggressiv. Er wird zum „Eiferer für den Herrn“ gegen die verdor-
bene Welt. Doch auch bei ihm regiert die negative Optik des Misstrauens: Überall
lauern Verderbnis und Unglaube, die rigoros („gnadenlos“!) aufzudecken sind.

Freilich, die Schilderung der drei „Sackgassen“ ist eine Überzeichnung, die in
Reinform nur selten anzutreffen ist. Dennoch lässt sich nicht leugnen, dass es Semi-
naristen, Priester und Laien gibt, die diese Wege favorisieren. Womöglich muss je-
der sich bei selbstkritischer Beobachtung eingestehen, schon einmal den Fuß auf ei-
nen, zwei oder gar alle drei dieser Wege gesetzt zu haben. Es ist der Versuch, mit
Enttäuschungen über andere und sich selbst klarzukommen. Doch er führt geistlich
auf Abwege. Wie ist stattdessen in einer konstruktiven und evangeliumsgemäßen
Weise mit Idealen und Enttäuschungen auf dem Weg der Nachfolge umzugehen?

Im Folgenden werden einige Gesichtspunkte genannt, die dazu helfen wollen, die
Anderen und sich selbst auf dem Weg der Nachfolge weder zu überfordern noch zu
unterfordern. Mit anderen Worten: Die folgenden Anregungen wollen dazu helfen,
weder zu groß noch zu klein voneinander zu denken.

Im Zentrum der Nachfolge steht kein Ideal, sondern eine Person

Wenn bisher wie selbstverständlich von „priesterlichen Idealen“ die Rede war, so ist
das nun zu korrigieren. Denn im Zentrum des Christ- und Priesterseins steht nicht ein
Ideal, sondern eine lebendige Person: Jesus Christus. Auf dem Weg der Nachfolge
geht es gerade nicht darum, ein abstraktes Ideal zu erreichen oder gar eine Reihe von
Idealen zu verwirklichen. Vielmehr geht es um die Nachfolge des konkreten Jesus
Christus. In sie gilt es, sich einzuüben.

Mit dem Verfolgen von Idealen ist es ja ähnlich wie mit dem Befolgen der Gebo-
te: Die gesamte biblische Geschichte zeigt, dass die besten und edelsten Gebote

Einübung und Weisung 134

133-139  31.01.2003 18:01 Uhr  Seite 134



nichts nützen (ja sich sogar ins Gegenteil verkehren), wenn sie losgelöst werden aus
dem Beziehungszusammenhang, dem sie dienen wollen. Von ihrer Urintention her
wollen die Gebote nichts anderes, als die Glaubenden in der Beziehung zu Gott hal-
ten und dadurch in der Beziehung zueinander.

Losgelöst und für sich genommen stehen die Gebote in der Gefahr, ihren eigentli-
chen Sinn zu verlieren, veräußerlicht und damit lieblos zu werden. Ähnlich ist es mit
Idealen. Losgelöst von der konkreten Nachfolge können auch sie zu einer Gefahr
werden. Schon die Evangelien liefern dazu drastisches Anschauungsmaterial: Man
denke nur an den berühmten Dialog bei Cäsarea Philippi, in dem Petrus Jesus als den
Messias Gottes bekennt. Petrus tut es entsprechend seiner Idealvorstellung vom
Messias als demjenigen, der Israel als machtvoller Held wiederherstellen wird. In
dieses Ideal passt aber nicht Jesu Ankündigung, dass er vieles erleiden, von den Äl-
testen, den Hohenpriestern und Schriftgelehrten verworfen und getötet werde (Mk
8,31). Deshalb sieht sich Petrus genötigt, Jesus beiseite zu nehmen, und ihm – wie
Markus (8,32) sagt – „Vorwürfe“ zu machen. Die überaus scharfe Reaktion Jesu
zeigt, was er von dem Messias-Ideal des Petrus hält: „Weg mit dir, Satan, geh mir aus
den Augen! Denn du hast nicht das im Sinn, was Gott will, sondern was die Men-
schen wollen“ (8,33).

Nicht viel anders ergeht es den Brüdern Jakobus und Johannes: Als die Bewohner
eines samaritischen Dorfes sie nicht aufnehmen und damit nicht ihrem Ideal von
Gastfreundschaft entsprechen, wollen die beiden „Donnersöhne“ gleich Feuer vom
Himmel fallen lassen, um das ganze Dorf kurzerhand zu vernichten. Über Jesu Re-
aktion sagt Lukas nur kurz und knapp: „Er wandte sich um und wies sie zurecht“ (Lk
9,51–56).

Ideale sind riskant. Sie neigen dazu, sich zu verselbstständigen. Dann machen sie
klein und unfrei, anstatt zu motivieren und anzuspornen. Während der Zeit im Semi-
nar, d. h. in einer Phase von großem (mitunter überzogenem) Idealismus, ist die Ge-
fahr, die anderen und sich selbst in ein Idealbild hineinzupressen, besonders groß.
Das führt in der Regel zu Deformationen. Was davor bewahren kann, ist der Blick
auf Jesus. Seine Person ist das Ideal. Denn sie ist größer und weiter als unsere
menschlichen Idealbilder. Zugleich ist sie barmherziger.

Deshalb die konkrete Anregung: Auf Jesus schauen! Nicht nachlassen in der Be-
trachtung seines Lebens und seiner Person, so wie sie uns die Evangelien schildern.
Schließlich kommt es darauf an, Ihn immer tiefer kennen zu lernen.

Keine Annäherung an die Wahrheit ohne Ent-Täuschung

Wer sich Jesus nähert, nähert sich dem, der von sich sagt: „Ich bin die Wahrheit“ (Joh
14,6). Jesu Wahrheitsanspruch ist total. Er kommt nicht als Teilwahrheit über einen
bestimmten Bereich des Lebens, sondern als die Wahrheit über Gott, die Welt und
die Menschen. Weil wir Menschen aber seit dem Sündenfall der „nackten“ Wahrheit
nicht mehr gern ins Gesicht schauen, ist die erhellende und befreiende Wirkung der
Wahrheit für uns nicht schmerzfrei zu haben. Nur zu gern täuschen wir uns über un-
seren wahren Standort hinweg.

Einübung und Weisung 135

133-139  31.01.2003 18:01 Uhr  Seite 135



Wer sich Jesus anschließt, um ihm als Priester nachzufolgen, wird den Mut auf-
bringen müssen, sich der Wahrheit auszusetzen. Er wird die Bereitschaft mitbringen
müssen, die Welt, die Menschen und sich selbst immer mehr zu sehen, wie sie in
Wirklichkeit sind, d. h. wie Gott sie anschaut. Das wird nicht abgehen ohne Ent-Täu-
schungen im ursprünglichen Sinne des Wortes: Täuschungen müssen fallen.

Auch darüber belehren uns die Berichte der Evangelien. Wie viele Ent-Täuschun-
gen haben die Menschen um Jesus durchleben müssen!

Es sind zum einen die Ent-Täuschungen durch Jesus, der nicht dem menschenge-
machten Idealbild entspricht: Noch vor Simon Petrus ist es der Täufer, dessen Mes-
siasbild enttäuscht wird und der deshalb über seine Anhänger die bange Frage stellen
lässt: „Bist du der, der kommen soll? Oder müssen wir noch auf einen anderen war-
ten?“ (Mt 11,3) Welche Enttäuschungen haben die engsten Familienangehörigen Je-
su einstecken müssen (Lk 2,48ff; Mt 12,46–50)! Selbst die Emmausjünger geben of-
fen zu, dass sie enttäuscht sind über das jämmerliche Ende Jesu. Hatten sie doch ge-
hofft, dass er der sei, der Israel erlösen werde (Lk 24,21).

Im Umkreis Jesu gibt es aber nicht nur die Ent-Täuschungen durch Jesus selbst,
sondern auch die Ent-Täuschungen, die sich die Jünger gegenseitig bereiten: Als sie
bei sich erleben müssen, dass sie nicht frei sind von Neid und Gerangel um die besten
Plätze (Mk 9,33–37 parr./ Mt 20,20–24), und – schlimmer noch – dass der Verrat an
ihrem Herrn aus den eigenen Reihen kommt (Joh 13,21).

Schließlich bleibt dem einzelnen Jünger Ent-Täuschung und Scham über sich
selbst nicht erspart: Denken wir nur an Petrus, der an sich erfahren muss, dass er zum
Verleugner seines Herrn wird (Mt 26,75).

Ein berühmtes apokryphes Wort, das Origenes überliefert2, lässt Jesus sagen:
„Wer mir nahe ist, ist dem Feuer nahe“. Darin steckt die tiefe geistliche Erfahrung,
dass die Nähe Jesu Menschen begeistert und entflammt, aber in ihrer Wahrheit auch
wie Feuer brennt. Wer Jesus folgt, muss bereit sein, dem brennenden Schmerz nicht
auszuweichen, den seine Wahrheit bereiten kann. In der Regel ereignet sich diese
brennende Annäherung der Wahrheit nicht in einem dramatisch-einmaligen Gesche-
hen, sondern in den alltäglichen Ent-Täuschungen, die wir immer wieder mit unseren
Mitmenschen und mit uns selbst erleben.

Auch dazu wieder eine konkrete Anregung. Sie lässt sich mit dem abendlichen Ge-
bet der liebenden Aufmerksamkeit verbinden: Ich schaue bewusst auch auf die Ent-
täuschungen zurück, die mir der zurückliegende Tag gebracht hat, und versuche, da-
rin eine Gnade zu entdecken, indem ich mich frage: Wo und wie hat mich diese oder
jene Enttäuschung der Wahrheit meines Lebens nähergebracht?

Seminargemeinschaft als Vergebungsgemeinschaft

Die dritte Überlegung hängt eng mit der zweiten zusammen. Denn sie ergibt sich aus
der ebenfalls enttäuschenden Feststellung, dass es selbst unter den motiviertesten

Einübung und Weisung 136

2 Homilie zu Jer 20,3.

133-139  31.01.2003 18:01 Uhr  Seite 136



Jüngern Jesu Versagen gibt. Auch diese Enttäuschung birgt die Chance zu einer au-
thentischeren Nachfolge. Wie das zu verstehen ist, schildert treffend ein Textab-
schnitt aus der „Regel“, die D. Bonhoeffer über sein Predigerseminar in Finkenwal-
de verfasst hat:

„Wer mit seinem Bösen allein bleibt, der bleibt ganz allein. Es kann sein, dass
Christen trotz gemeinsamer Andacht, gemeinsamen Gebetes, trotz aller Gemein-
schaft im Dienst allein gelassen bleiben, dass der letzte Durchbruch zu wahrer Ge-
meinschaft nicht erfolgt, weil sie zwar als Gläubige, als Fromme Gemeinschaft mit-
einander haben, aber nicht als die Unfrommen, als die Sünder. Die fromme Gemein-
schaft erlaubt es ja keinem, Sünder zu sein. Darum muss jeder seine Sünde vor sich
selbst und vor der Gemeinschaft verbergen ...“3 Der Durchbruch zu wahrer christli-
cher Gemeinschaft kann nach Bonhoeffer nur dort gelingen, wo der Einzelne in sei-
ner Schwäche und seinem Versagen nicht allein bleibt, sondern wo er als solcher ei-
nen Platz unter den anderen erhält. Das bedeutet nicht die Gutheißung von Sünde und
Versagen, sondern die gegenseitige Annahme. Denn, so Bonhoeffer, auch Gott hasst
die Sünde, aber er liebt den Sünder. „Vor Gott kannst du dich nicht verbergen. Vor
ihm nützt die Maske nichts, die du vor den Menschen trägst. Er will dich sehen, wie
du bist, und er will dir gnädig sein“.4

Was die Finkenwalder Regel mit protestantischem Pathos formuliert, klingt mit
Worten von J. Kard. Ratzinger so: „Kirche ist auf Vergebung gegründet. Petrus stellt
dies in seiner Person dar, er, der als Gestrauchelter wie als Bekennender und mit Ver-
gebung Beschenkter der Träger der Schlüssel sein darf. Kirche ist ihrem Wesen nach
Ort der Vergebung ... Nicht eine Gemeinschaft der Vollkommenen ist sie, sondern
Gemeinschaft der Sünder, die Vergebung brauchen und sie suchen.“5 An anderer
Stelle sagt Ratzinger sinngemäß, dass der Kirche in unserer heutigen, oft so unbarm-
herzigen Leistungsgesellschaft der besondere Auftrag zukomme, dieses Wesen als
Vergebungsgemeinschaft zum Leuchten zu bringen. Gerade darin könne sie für vie-
le zu einem Zeichen der Ermutigung werden.

Was für die Kirche als ganze gilt, gilt für ein Priesterseminar als ein Haus, in dem
sich künftige Amtsträger auf ihre Aufgabe vorbereiten, nicht minder. Auch eine Se-
minargemeinschaft soll eine Vergebungsgemeinschaft sein. Noch einmal: Das heißt
nicht, großzügig alles zuzudecken oder zu bemänteln. Gefordert ist vielmehr die ent-
wickelte Gabe der Unterscheidung zwischen der Person des Anderen, den ich um
Christi willen anzunehmen habe, und einem Verhalten oder einem Vorgang, den ich
nicht gutheißen kann und der korrekturbedürftig ist. Wie oft aber werden Person und
Sache vorschnell in einen „Topf“ geworfen!

Als konkrete Anregung für einen wohlwollend-kritischen Umgang miteinander
lassen sich die folgenden vier „Faustregeln“ aufstellen:

1. Zunächst und grundsätzlich sollte die Anweisung beherzigt werden, die Ignati-
us von Loyola im Exerzitienbuch unter der Nr. 22 gibt: „Damit sowohl der, der die

Einübung und Weisung 137

3 Gemeinsames Leben (KT 41), Gütersloh 241993, 93.
4 Ebd.
5 Zur Gemeinschaft gerufen. Kirche heute verstehen. Freiburg, Basel, Wien 1991, 59f; vgl.
auch 139f.

133-139  31.01.2003 18:01 Uhr  Seite 137



geistlichen Übungen gibt, wie der, der sie empfängt, einander jeweils mehr helfen
und fördern, haben sie vorauszusetzen, dass jeder gute Christ mehr bereit sein muss,
eine Aussage des Nächsten zu retten, als sie zu verdammen. Vermag er sie aber nicht
zu retten, so forsche er nach, wie jener sie versteht.“ Man wird nicht fehlgehen, wenn
man diese ignatianische Anweisung auf das Verhalten des Nächsten ausdehnt. Das
heißt: Jeder gute Christ sollte auch mehr bereit sein, das (ihm möglicherweise unver-
ständliche) Verhalten des Nächsten zu retten, als es zu verdammen. Jedenfalls sollte
er es vor einer Verurteilung zu verstehen suchen.

2. Kann man die Aussage bzw. das Verhalten des anderen nicht retten, d. h. nicht
gutheißen, dann soll man ihn „mit Liebe verbessern“ (ebd.). Wie ein solcher Prozess
der Verbesserung christlich zu vollziehen ist, hat Jesus selbst den Jüngern vorgege-
ben: „Wenn dein Bruder sündigt, dann geh zu ihm und weise ihn unter vier Augen zu-
recht. Hört er auf dich, so hast du deinen Bruder zurückgewonnen. Hört er aber nicht
auf dich, dann nimm einen oder zwei Männer mit ... Hört er auch auf sie nicht, dann
sag es der Gemeinde ...“ (Mt 18,15ff). Der erste Schritt ist das persönliche Gespräch
unter vier Augen. Erst wenn dies ohne Wirkung bleibt, soll die Angelegenheit in ei-
ne größere Öffentlichkeit gebracht werden. Dabei gibt es verschiedene Stufen von
Öffentlichkeit. Sie sollen eine nach der anderen beschritten werden. Eine Kritik oder
ein Konflikt gehört also keinesfalls unmittelbar in die Öffentlichkeit.

3. Sollte ich unsicher sein, ob es sinnvoll ist, den anderen kritisch auf etwas anzu-
sprechen, oder ob und wann es „dran“ ist, im Prozess der Correctio eine Stufe wei-
terzugehen, weil ein Vier-Augen-Gespräch ergebnislos war, kann es hilfreich sein,
eine unparteiische Vertrauensperson zu Rate zu ziehen und mit ihr diese Frage zu be-
sprechen. Eine solche Person kann ein verschwiegener Mitbruder, der Spiritual, der
geistliche Begleiter sein ...

4. und letzte Faustregel, die als „Filter“ für alle kritischen Äußerungen über einen
anderen dienen sollte: Im Gespräch mit Dritten sage ich nichts, was ich nicht auch
dem Betreffenden selbst sagen könnte.

Achtung vor dem Geheimnis des Anderen

Zu unserem abendländischen Verständnis von Person gehört unaufgebbar die Über-
zeugung, dass die Person des anderen Menschen ein Geheimnis ist, das meiner Ver-
fügung entzogen bleibt. „Geheimnis“ ist hier nicht zu verwechseln mit etwas Myste-
riösem, welches „dunkel“ und „undurchschaubar“ ist. Geheimnis meint hier auch
nicht Geheimniskrämerei. Vielmehr geht es um den Respekt vor der Würde des An-
deren in seiner bleibenden Andersartigkeit. Ich mag jemanden über Jahre und Jahr-
zehnte (etwa als Freund oder Ehepartner) noch so sehr kennen gelernt haben, im
Letzten wird dennoch ein Moment der Fremdheit bleiben, das nicht aufzulösen ist.
Der Andere wird nicht immer nur genauso denken, empfinden und reagieren, wie es
meinem Bild von ihm entspricht. Das gehört zum Geheimnis seiner Person.

Der Respekt vor dem Geheimnis des je Anderen gilt nicht nur auf rein menschli-
cher Ebene. Er gilt auch geistlich, d. h. im Blick auf die göttliche Berufung jedes Ein-

Einübung und Weisung 138

133-139  31.01.2003 18:01 Uhr  Seite 138



zelnen. Konkret heißt das: Weil Gott, weil Christus für jeden Menschen eine ganz
persönliche, unverwechselbare Berufung bereithält, hat er mit jedem Menschen sein
persönliches Geheimnis. Umgekehrt hat auch jeder Mensch sein persönliches Ge-
heimnis mit Gott. Das klingt selbstverständlich, ist es aber im alltäglichen Umgang
miteinander nicht. Wie oft machen wir Vorstöße, um hinter das Berufungsgeheimnis
eines Anderen zu kommen, möchten gar zu gerne wissen, was es mit der Berufung
von dem oder dem eigentlich auf sich hat. Damit wird nicht das positive Interesse am
Anderen und seiner Lebensgeschichte kritisiert. Zu kritisieren ist ein Enthüllungs-
drang, der den Respekt vor dem Anderen als dem Anderen vermissen lässt und sich
ein abschätzendes Urteil anmaßt. Schlimmstenfalls ist man sich schnell klar (und
womöglich mit anderen einig): „Der da kann doch nicht berufen sein! So einer kann
doch nicht Priester werden.“ Selbst wenn ein solches Urteil nicht öffentlich geäußert
wird, wird es den Umgang miteinander prägen. Nicht selten wirken die nonverbalen
Signale einer inneren Haltung noch verletzender als eindeutige Worte.

Zu dem geforderten Respekt vor dem Geheimnis des Anderen gibt es auch ein
neutestamentliches Lehrstück. Es findet sich im Nachtragskapitel des Johannesevan-
geliums (21,20–23). Es ist die Szene, mit der das Evangelium schließt: das Gespräch
zwischen Jesus und Petrus im Anschluss an das Ostermahl der Jünger am See von Ti-
berias. Nachdem Petrus auf die dreimalige Frage hin Jesus seine Liebe zugesichert
hat, fordert Jesus Petrus auf: „Folge mir nach“, und er deutet ihm sein Martyrium an.
Daraufhin, so berichtet der Evangelist, wendet sich Petrus um und sieht, wie auch der
Jünger, den Jesus liebte, ihm nachfolgt, und Petrus richtet an Jesus die Frage: „Herr,
was wird denn mit ihm?“ Jesus antwortet: „Wenn ich will, dass er bis zu meinem
Kommen bleibt, was geht das dich an? Du [...] folge mir nach!“ Die Antwort Jesu
klingt schroff und zurechtweisend, ganz so, als ob Jesus Petrus unmissverständlich
sagen wollte: „Mit Johannes habe ich einen ebenso persönlichen Plan, wie ich ihn mit
dir habe. Darum hast du dich aber nicht zu kümmern! Das hast du zu respektieren.“
Was dem Hirten der ganzen Kirche und dem ersten der Apostel hier ins Stammbuch
geschrieben wird, das haben alle Berufenen im Umgang miteinander zu beherzigen.

Als konkrete Anregung dazu könnte helfen: „Widerstehe der Versuchung, dich mit
den Anderen und die Anderen mit dir zu vergleichen!“ Denn der Vergleich birgt im-
mer die Gefahr, sich selbst oder die Anderen zum Maß aller Dinge zu machen. Im
ersten Fall nehmen meistens die Anderen Schaden, im zweiten man selbst. Beides
stiftet nur Verwirrung, wenn es um die Frage der je persönlichen Berufung geht. Zu
eben dieser Berufung vorzustoßen, macht aber nach christlichem Verständnis das
Glück des menschlichen Lebens aus.

Stephan Ackermann, Lantershofen

Einübung und Weisung 139

133-139  31.01.2003 18:01 Uhr  Seite 139


