
Literaturbericht 146

aber nicht allen in der gleichen Art. Also ist die pfingstlich-charismatische Erfah-
rung eine unter mehreren, und für diese sollte man den Namen Geisttaufe reservie-
ren“ (288). Das heißt: „Geisttaufe ist ... nicht einlinig der Höhepunkt oder die Voll-
form von Geist-Erfahrung, sondern ist eine unter anderen einschneidenden Weisen
einer Geist-Erfahrung, die jeweils der Geist zuteilt, wie er will“ (366).

In beiden Büchern wird trotz aller Detailarbeit immer wieder eins deutlich: „Ihr
alle seid Geistliche“. Die Betroffenheit des Verfassers über das Wirken des Geistes
am Anfang der Kirche (vgl. z. B. Apg 1,5: „... in wenigen Tagen mit heiligem Geist
getauft werden ...“) wie heute teilt sich beim Lesen beständig mit: Was geschah/ge-
schieht unter diesen Menschen, dass die Rede vom Geist für sie so selbstverständ-
lich war/ist und nicht verstummen wollte/will? 

Ulrich Willers, Eichstätt

Poetische Dogmatik*
„Wenn man Bach oder eine gregorianische Melodie hört, verstummen alle Fähig-
keiten der Seele und spannen sich an, um diese vollkommen schöne Sache zu be-
greifen, jede auf ihre Weise. Der Verstand unter anderen; er findet hier nichts zu
bejahen und nichts zu verneinen, doch er findet darin seine Nahrung. Muss der
Glaube nicht eine Zustimmung dieser Art sein? Man erniedrigt die Mysterien des
Glaubens, wenn man aus ihnen einen Gegenstand der Bejahung oder der Vernei-
nung macht ...“

Wie kann aus dieser Einsicht Simone Weils in das Wesen der Schönheit, mit der
Stock seine Ausführungen eröffnet, eine theologische Methode werden? Gewiss
nicht, indem Theologie das Schöne einfach zur Illustration „gesunder Lehre“ be-
greift, und ebensowenig, indem sie sich ihres analytischen Potentials begibt und das
Geschäft erbaulicher Affirmation betreibt. Irgendwo zwischen Philosophie, Kultur-
wissenschaft und Mystik müsste eine solche Theologie angesiedelt sein, gleich weit
entfernt von auf den Punkt gebrachter Glaubenslehre wie von nebulöser Erbauungs-
rhetorik. Eine solche, ihren Gegenständen ebenso geneigte wie kritische „Übung
der Aufmerksamkeit“, wie sie Stock vorschwebt, kann sich im Falle der Theologie
„auf Texte und Bilder, Gesänge, Gedichte, Geschichten, die Liturgie richten, auf
,poetische‘ Werke, die im Inspirationsraum der christlichen Religion entstanden
sind.“ 

Poetisch wird hier im Ursinn verstanden, als Kraft, die etwas ins Werk setzt. Und
poetische Dogmatik als theologische Vorgehensweise, die den Glauben von seinen
eigenen schöpferischen Äußerungen her zu verstehen sucht. Dabei scheut Stock das
pastoraltheologisch „Überholte“ ebensowenig wie das skurril Apokryphe wie etwa
Herz-Jesu-Adaptionen von Joseph Beuys. 

*A. Stock, Poetische Dogmatik. Christologie. Band 4. Figuren. Paderborn : Schöningh Ver-
lag 2001. 478 S., mit zahlr. Abb. u. 8 Farbtafeln, e 53,20.

144-148  01.02.2003 9:55 Uhr  Seite 146



Das alles trägt den Titel des klassischen dogmatischen Traktats „Christologie“.
Denn um nichts Geringeres geht es als um Reflexion und Darstellung dessen, was
den Christus des Glaubens ausmacht, dargelegt in einer betörenden und zuweilen
verstörenden Vielfalt und Widersprüchlichkeit. 

Als Bau- und Ordnungsprinzip dienen im vorliegenden vierten Band sogenannte
„Figuren“, womit durch die Überlieferung einschlägig gewordene metaphorische
Titel, Ämter und Embleme Christi gemeint sind: Lehrer, Richter, Arzt, Kreuz etc.
Gewisse Spannungen sind dabei nicht zu vermeiden, etwa wenn das dritte Kapitel
Christus als „Hirten“ vorstellt“, das sechste dagegen als „Lamm“. Aber es sollen
eben nicht begrifflich abgesicherte Lehrkonstrukte entstehen, sondern offene Kon-
figurationen und „anfechtbare Versuchsanordnungen“. 

Die Figur Christi als „Richter“ entsteht bei Stock zunächst durch die Auslegung
zentraler biblischer Text-Stellen wie der Parabel vom barmherzigen Samariter. 

Der Nazarener wird dabei sichtbar als einer, der durch sein Handeln selbst in die
Hände der irdischen Justiz gerät. Bilder von H. Daumier und P. Breughel spitzen
den exegetischen Ertrag weiter zu: Jesus als Anwalt, der seine Klienten der Justiz
entreißt. Im Folgenden widmet sich Stock  Weltgerichtsdarstellungen verschiedener
mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Meister; ein eigenes Kapitel befasst sich mit
Michelangelos „Jüngstem Gericht“, das den auferstandenen Christus in apollini-
scher Stattlichkeit als einen Gott zeigt, der zwischen Zorn und Milde einen Moment
lang innezuhalten scheint. 

Diese unauflösbare Spannung zwischen dem donnernden und dem zarten Gott ar-
beitet Stock auch aus dem „Dies irae“ heraus, der berühmten Sequenz der Totenli-
turgie, die zwar im kulturellen Gedächtnis durch prominente Vertonungen weiter-
lebt, aus dem liturgischen Formular aber 1969 getilgt wurde, da in ihr angeblich „die
Angst vor einem schrecklichen Gericht Gottes die Leuchtkraft des Auferstehungs-
glaubens verdunkelt“. Ein wenig von der geistigen Weite, mit der Stock hier aus ei-
nem mittelalterlichen Text Möglichkeitsformen individueller Frömmigkeit heraus-
arbeitet, möchte man all jenen wünschen, die in Pastoral-Kommissionen über die
angebliche Zeitgemäßheit von liturgischen Texten befinden. Aufgrund der Gebets-
dramaturgie des „Dies irae“ ereignet sich Stock zufolge durch Furcht und Zittern
hindurch eine Apologie des Betenden, der alles aus der Hand gibt und die Sorge um
sein Los dem überlässt, der Gericht hält. Wer das „Dies irae“ rundweg als Paradig-
ma einer Schreckenspastoral versteht, „hat seine grammatische und logische Struk-
tur vielleicht doch nicht genau genug angesehen.“ 

Schließlich rückt Stock die Figur des „Richters“ am Ende des Kapitels noch ein-
mal in ein fremdes Licht, indem er die religiöse Gerichtsterminologie durch ein Ge-
dicht von J.L. Borges einer poetischen Kritik aussetzt. 

Nicht immer finden die heterogenen Teile so mühelos zu einer einleuchtenden
Konstellation zusammen. Der Parforceritt durch die Geschichte der Kreuz-Figur,
bei dem im letzten Kapitel ein Bogen von der Urkirche über das Kreuz-Rittertum bis
in die Neuzeit gespannt wird, scheint Zusammenhänge eher zu verdunkeln als zu er-
hellen, zumal wenn auch noch das Hakenkreuz als Form der „crux triumphalis“ und
die Vernichtung der Juden als „Kreuzzug“ apostrophiert werden. 

Literaturbericht 147

144-148  01.02.2003 9:55 Uhr  Seite 147



Aber solches Vorgehen ist die Ausnahme, auch im Schlusskapitel, das mit den
„Sieben Worten Jesu am Kreuz“ endet, dieser von Haydn und Schütz vertonten
Text-Collage aus dem Mittelalter, die sieben Zitate aus vier Evangelien in einen
ebenso lockeren wie erhellenden Zusammenhang bringt. Aus Sicht historisch-kriti-
scher Exegese fast ein Skandalon, Evangelientexte so zu harmonisieren! Doch für
den Wissenschaftler, der auf das Schöne aus ist und in Re- und Dekonstruktionen
alt-neue Denk- und Sprachmöglichkeiten zu entdecken vermag, das reinste Vergnü-
gen. Stock darf hier sein eigenes theologisches Verfahren künstlerisch vorgebildet
sehen.

Mit einem gewissen Recht kann man sagen: Theologie wird bei Stock zu einer
Frage des „Stils“. Doch was wie ein Vorwurf klingt, lässt sich in eine Tugend ver-
wandeln, wenn man mit Stock Emil Noldes Aquarell „Jesus bei den Schriftgelehr-
ten“ betrachtet. Der Knabe Jesus erscheint da als Schüler und Lehrer zugleich, des-
sen „nicht abschließende, sondern aufgeschlossene Rede“ andere aufzuschließen
vermag. In der „Übung der Aufmerksamkeit“ hat Noldes Jesus offenbar seinen
„Stil“ zu lehren gefunden, so dass es ihm gelingt, seinen Gesprächspartnern den
Glanz der Erkenntnis aufs Gesicht zu zaubern. In diesem Sinne käme es vielleicht
auch in der Theologie entscheidend auf „Stil“ an. Wer an ihm arbeitet, das zeigen
Stocks poetisch-dogmatische Werke, gerät rascher, als er denkt, mitten hinein ins
Zentrum der Botschaft. 

Christian Schuler, München

Literaturbericht 148

144-148  01.02.2003 9:55 Uhr  Seite 148




