
Schönfeld, Andreas (Hrsg.): Spiritualität
im Wandel. Leben aus Gottes Geist.
Festschrift zum 75. Jahrgang von „Geist
und Leben“ – Zeitschrift für christliche
Spiritualität, begründet als Zeitschrift
für „Aszese und Mystik“ 1925–2002,
mit einem Geleitwort von Karl Kardinal
Lehmann. Würzburg: Echter Verlag
2002. 445 S., geb., e 24,80.

Das Erscheinen des 75. Jahrgangs der Zeit-
schrift Geist und Leben, die 1925 als Zeit-
schrift für Aszese und Mystik begründet
wurde, war der Anlass für die vorliegende
Festschrift, die der künftige Chefredakteur
herausgab und in schöner Koinzidenz sei-
nem derzeit noch im Amt befindlichen Kol-
legen Franz-Josef Steinmetz zum 70. Ge-
burtstag widmete. Das vom Verlag opulent
ausgestattete Buch enthält einen einleiten-
den Teil zum „ignatianischen Charisma“, zu
dem der Generalobere der Gesellschaft Jesu
einen programmatischen Beitrag zur „Spiri-
tualität als apostolische Aufgabe“ beisteu-
erte, in dem in Umrissen wesentliche Mo-
mente der künftigen Aufgaben benannt wer-
den. Franz-Josef Steinmetz blickt auf die il-
lustre Reihe der Chefredakteure und ihre
Schwerpunkte, während Willi Lambert die
„diskrete Liebe“ des Ignatius und Johannes
Herzgsell Karl Rahners Mystik des Alltags
erörtert. Mit diesem Schwerpunkt ignatiani-
scher Spiritualität ist sicher die Grundmelo-
die der Zeitschrift intoniert, die nochmals
dadurch verstärkt wird, dass Karl Rahners
wegweisender Artikel über die „Frömmig-
keit heute und morgen“ (1966) die chronolo-
gische Auswahl der in der Zeitschrift er-
schienenen Artikel einleitet. Diese Auswahl
von 22 Hauptartikeln namhafter Autoren
wird in vier Epochen eingeteilt, beginnend
mit der Zeit von 1925 bis 1945 mit Beiträgen
von Josef Jungmann, Johannes B. Lotz,
Erich Przywara und Hugo Rahner, gefolgt
von der Zeit bis zum Ende des II. Vatikani-
schen Konzils mit Beiträgen von so bekann-
ten wie August Brunner, Hans Urs von Balt-

hasar, Heinrich Dumoulin, Friedrich Wulf
u.a. In den Beiträgen dieser Phase und der
beiden nachfolgenden Phasen von 1966 bis
1989 und von 1990 bis 2002 spiegeln sich,
wie der Herausgeber in seiner Einführung
konstatiert, die aufeinander folgenden Be-
wegungen einer „existentiellen Welle“, einer
„sozialen Bewegung“, einer „psychologi-
schen Welle“ und einer „pluralistischen
Phase“, welche die Gegenwart prägt (S. 17).
Alle Aufsätze spiegeln gewiss das Bemühen,
angesichts der jeweiligen Herausforderun-
gen die Konturen eines christlichen Lebens
aus Gottes Geist zu bestimmen. Die exem-
plarische Auswahl ist geschickt getroffen
und gewährt einen Einblick in die Breite der
Themenstellungen, die nicht nur grundsätz-
lich abgehandelt werden, sondern auch den
Bezug zur Lebenswelt erkennen lassen; so
etwa der letzte Beitrag von Bischof Joachim
Wanke (Erfurt), der die missionarische Auf-
gabe der Christen Europas umschreibt. Si-
cher ist das Spektrum der vielen hundert
Beiträge, die im Laufe der mehr als sieben
Jahrzehnten erschienen sind, noch viel brei-
ter und bunter, wie man den Registerbänden
entnehmen kann. Doch mit gutem Gespür
und analytischer Schärfe fokussiert der Her-
ausgeber die Aufmerksamkeit auf Beiträge,
die auf jene drei Grundkonflikte antworten,
die er als Funktionalisierung des Glaubens,
als Erfahrung der Gottesferne und als Aus-
einandertreten von technischer und geistiger
Entwicklung diagnostiziert (S. 18ff). Nütz-
lich sind auch die Dokumente am Schluss,
die programmatischen Geleitworte und der
graphische Wandel der Titelseiten, denen im
neuen Jahrhundert ein neues Gewand gut an-
stünde. Besonders hervorzuheben ist eine
vom Herausgeber zusammengestellte „Bib-
liographie zur Mystikgeschichte“, die nach
Sachgebieten und Autoren geordnet, die ein-
schlägigen Artikel aus der Zeitschrift auflis-
tet und dabei nochmals den ignatianischen
Grundzug erkennen lässt, aber auch der
ganzen Breite des Phänomens Mystik im
weiten Rahnerschen Sinn Raum gibt. Einen
Dienst von „GuL“, so die Abkürzung der

Buchbesprechungen 149Buchbesprechungen 149Buchbesprechungen 149

B U C H B E S P R E C H U N G E N

Leben aus Gottes Geist

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 149



Zeitschrift, der in der Festschrift naturgemäß
nicht auftauchen konnte, möchte der Rezen-
sent noch erwähnen: Die Besprechungen
zahlreicher Bücher auf dem Gebiet der Spiri-
tualität, die nicht nur die Neuerscheinungen
wahrnehmen, sondern auch der kritischen
Urteilsbildung dienen. Dem Urteil Kardinal
Lehmanns im Vorwort ist kräftig zuzustim-
men, wonach der unentbehrliche Dienst spi-
ritueller Begleitung, den Geist und Leben ge-
leistet hat, „in Zukunft vermutlich noch drin-
gender“ sein wird (S. 12). Daher wünscht der
Rezensent der Zeitschrift eine weitere ge-
deihliche Entwicklung bei der Begleitung
und Förderung der Spiritualität im Wandel
der Zeiten. Michael Sievernich SJ

Körner, Reinhard: Das Vaterunser. Spi-
ritualität aus dem Gebet Jesu. Leipzig:
St. Benno-Verlag 2002. 254 S., geb., e
14,90.

Das Vaterunser ist das Hauptgebet der Chris-
tenheit. Und es wird wohl millionenfach je-
den Tag gesprochen. Wird es auch gebetet?
Wird es als das verstanden, was es ist?

Das neue Buch des bekannten Karmeliten
P.Reinhard Körner über das Vaterunser lädt
ein, das Gebet Jesu tiefer und gründlicher
verstehen zu lernen. Körner sieht dieses Ge-
bet nicht nur als Gebetsschule, sondern vor
allem als Lebensschule. Dabei schlägt er in
der ersten Hälfte des Buches einen weiten
Bogen von den biblischen Grundlagen über
die Auslegungen bei Teresa von Avila und
Johannes vom Kreuz, Martin Luther, Johan-
nes Paul I. oder seinem Erfurter Lehrer
Heinz Schürmann. Dabei streift er verschie-
dene Aspekte des Glaubens, die alle von der
Klammer der persönlichen, entschiedenen
Gottesbeziehung umfasst werden. Ein
höchst aktuelles Anliegen, das Körner in gut
verständlicher Weise und engagiert vermit-
telt. Interessant der Abschnitt über ,Die Al-
ternative‘ (60f). Körner geht hier auf Willi-
gis Jäger ein, dessen Anliegen er durchaus
verstehen kann. Aber Jägers Auffassung,
sein Weg allein sei „echte Mystik“, lehnt er
ab. Jägers Glaube an einen unpersonalen
Gott sei ihm zu wenig und entspreche auch
keinesfalls der Schrift. „Es sind die Ich-Du-
Beziehungen, die freundschaftlich-liebevol-
len und die kritisch-herausfordernden, die

mich reifen lassen; und es ist gerade auch die
Ich-Du-Beziehung zu Gott, der ich ver-
danke, dass ich der bin, der ich heute bin. Mit
weniger möchte ich mein Leben nicht ver-
bringen“ (65).

Im zweiten Teil des Buches geht Körner
die einzelnen Verse des Vaterunser durch.
Seine Erfahrung aus vielen Exerzitienkursen
und den Gesprächen geistlicher Begleitung
lassen ihn hier einfühlsam auf Grundschwie-
rigkeiten der Menschen eingehen: ,Der miss-
verstandene Wille Gottes.‘ (Hat Gott im Ein-
zelnen festgelegt, was ich tun soll? S. 153).
,Doch lass es uns nicht in den Kopf steigen!‘
(Die Brot-Bitte als Bitte, Warnschild und
Notruf zu Gott. S. 173), ,Den Heiligen Geist
wird er geben.‘ (Einander zum Gebetsthema
haben. S. 227).

Reinhard Körner legt hier nicht einfach
ein weiteres Buch zur Interpretation des Her-
rengebetes vor. Geistlich wertvoll für den
Leser dürfte es vor allem durch das persönli-
che Zeugnis sein, welches sich durch alle 14
Kapitel zieht. Angefangen von der kindli-
chen Erfahrung des Sechsjährigen, den die
Mutter das Vaterunser lehrt; dem Studenten
und bewussten Atheisten (für ein Jahr) in der
DDR, dem durch seinen Professor Heinz
Schürmann und die Schriften der Teresa von
Avila und des Johannes vom Kreuz die Au-
gen für den Glauben geöffnet werden, bis hin
zu den Monaten einer schweren Krankheit,
in der das Vaterunser „kostbar, überaus kost-
bar“ wurde (15). 

Nicht alle werden allen Sätzen in diesem
Buch sofort zustimmen können. Aber Kör-
ner versteht es, das Gebet der Christen aller
Konfessionen nicht nur als Gebetsschule
aufzuzeigen, sondern wirklich als Lebens-
schule. Und man möchte jedem Leser die Er-
fahrung des Karmeliten wünschen, die er im
Rückblick auf 16 Tage Koma und Monaten
auf der Intensivstation formuliert: „Das Va-
terunser hat sich bewährt als nährend und
heilend in der bisher schwersten Zeit meines
Lebens“ (15).

Maria Anna Leenen

Rolheiser, Ronald: Entdecke den Him-
mel in dir. Eine Spiritualität für das 21.
Jahrhundert. Aus dem Englischen über-
setzt von Helga Nose. München: Don

Buchbesprechungen 150

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 150



Bosco Verlag 2002. 248 S., geb., e
14,80.

Nun soll er also auch im deutschsprachigen
Raum bekannt gemacht werden: Ronald Rol-
heiser, Professor für systematische Theolo-
gie in Toronto und Rom. Der durch Vorträ-
ge, Exerzitien und Gastprofessuren in der
englischsprachigen Welt bekannte Ordens-
mann, Theologe und geistliche Schriftsteller
legt mit seinem Buch „Entdecke den Himmel
in dir“ eine Summe seines bisherigen spiritu-
ellen Schaffens vor. Mit seinem preisgekrön-
ten Buch „Forgotten Among the Lilies“
(1990) gelang dem Kanadier vor nunmehr
zwölf Jahren der Durchbruch. Inzwischen
stellt man ihn in eine Reihe mit Henry Nou-
wen – mit dem er befreundet war – T. S.
Eliot, Thomas Merton und C. S. Lewis. In
„Forgotten Among the Lilies“ gibt er Ein-
blick in das Thema eigenen spirituellen Su-
chens und Ringens, das sich schließlich zu
seinem Lebensthema verdichtet hat und das
für ihn in einem Wort Platons treffend zum
Ausdruck kommt: „Wir sind ins Leben ge-
worfen mit einer Tollheit, die von den Göt-
tern herkommt und die uns glauben machen
möchte, dass wir eine große Liebe besitzen,
unseren eigenen Samen verewigen und das
Göttliche betrachten könnten“. 

Entdecke den Himmel in dir ist einer Fuge
gleich meisterhaft komponiert, in der Rol-
heiser die von ihm errungenen Einsichten in
menschliche Grundbefindlichkeiten durch
die verschiedenen Themenbereiche unserer
Zeit variiert: die Obsessionen und die Un-
ruhe, die uns gefangen halten, die Ängste,
von denen wir geplagt werden und die uns
das Gefühl für Wärme und Kälte in unserem
Leben verlieren lassen. Rolheiser lässt kaum
ein Thema aus, das im Kontext unserer Zeit
steht. Mit Engagement und Leidenschaft
schreibt er über Ehe, Familie, Sexualität, Ge-
burt und Tod, Einsamkeit, soziale Gerechtig-
keit und die Gegenwart Gottes. Dabei weist
er über den engen Horizont menschlicher
Existenz hinaus und zeigt befreiende Wege
auf, wie wir schöpferisch mit der Lebens-
energie umgehen können, die uns auseinan-
der zu reißen droht. Spiritualität ist für Rol-
heiser jene schöpferische Lebensenergie, die
im Menschen angelegt und auf einen Ein-
heitspunkt hingeordnet ist. Dieser kraftvolle,
lebensspendende Eros entfaltet seine heilen-

den Kräfte, wenn wir aufeinander zugehen
und uns mitteilen; er ist der Funke des Gött-
lichen in uns, der das tiefe Verlangen wach
hält, mit Gott und der Schöpfung eins zu
sein.      

Wer Rolheiser persönlich erlebt hat, weiß
um die Brillanz seiner Sprache und um den
Schalk, der ihm stets im Nacken sitzt. Ihn im
Original zu lesen ist ein Genuss, da er alle
Feinheiten der englischen Sprache zu nutzen
versteht, um seinen Lesern eine zeitgemäße
christliche Spiritualität zu vermitteln. Dage-
gen wirkt die deutsche Übersetzung an vie-
len Stellen umständlich und hölzern. Sie
lässt den Meister der Sprache nicht recht zur
Geltung kommen. Es ist aber zu würdigen,
dass der Don Bosco Verlag es unternommen
hat, mit Ronald Rolheiser das Spektrum
christlicher Spiritualität im deutschsprachi-
gen Raum ein wenig zu erweitern.

Athanasius de Wedon-Jones

Trummer, Peter / Pichler, Josef: Kann
die Bergpredigt Berge versetzen? Graz:
Styria 2002. 277 S., Paperback, e 22,90.

Auf dem Berg Tabor wollte Petrus drei Hüt-
ten bauen, eine für Mose, eine für Elia und
eine für Jesus. Auf dem Berg der Seligprei-
sungen weist der vorliegende Sammelband
sogar Platz für 21 Hüttchen aus. In alphabe-
tischer Reihenfolge (d.h. sachlich gesehen:
in einer Ordnung der Beliebigkeit) äußern
sich Theologen, Politiker, Journalisten und
Wirtschaftsleute zur Bergpredigt. Sie schrei-
ben als Christen, Juden oder Atheisten, und
zwar stets geprägt von ihrer öffentlichen
Rolle. Ein erstes Interesse dürfte das Buch
daher bei Lesern wecken, denen Leute wie
Hannes Androsch, Alexander Van der Bel-
len, Erhard Busek, Paul Chaim Eisenberg,
Franz Küberl, Katja Sindemann und Franz
Zeilinger aus dem öffentlichen Leben be-
kannt sind. Man ist neugierig, welche Hal-
tung diese Prominenten gegenüber der Reli-
gion, exemplarisch gegenüber der Bergpre-
digt, an den Tag legen. Abgesehen von Franz
Alt sind die Autorinnen und Autoren jedoch
kaum über Graz und Österreich hinaus be-
kannt.

In zweiter Linie bedient das Buch das Inter-
esse an der Bergpredigt. Dazu versammelt es
eine ganze Reihe gediegener Aufsätze, die den

Buchbesprechungen 151

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 151



theologischen Wissensstand in leicht ver-
ständlicher, angenehm lesbarer Kürze wieder-
geben. Hier wird solide argumentiert, ohne in
allzu spezielle fachliche Debatten einzustei-
gen. So lohnt es allemal, einen guten Kom-
mentar zu den Seligpreisungen, dieser Magna
Charta des Christentums, zu lesen. Beispiels-
weise erfährt man von Wilhelm Pratscher,
dem evangelischen Neutestamentler in Wien,
warum den Friedensstiftern ausgerechnet die
Gotteskindschaft verheißen ist, nicht das Him-
melreich oder die Gottesschau. Ganz nahe
führt der Beitrag des Herausgebers Peter
Trummer, der die Übersetzung des Textes the-
matisiert, an die Bergpredigt heran. Berei-
chernd und anregend ist auch der Blick in die
Auslegungsgeschichte, den der zweite Her-
ausgeber, Josef Pichler, vorlegt. Was im Rin-
gen der Jahrhunderte an Schwierigkeiten mit
der Erfüllung und Anwendung der Bergpre-
digt sichtbar wird, spitzt Ingo Broer auf ein
Argument zur Frauenordination zu: Wenn
schon ausdrückliche Gebote Jesu aus der
Bergpredigt in der Praxis der Kirche weitge-
hender Anpassung fähig waren, dann könnte
man doch auch mit der Berufung auf den Stif-
terwillen in Sachen Priesteramt etwas flexibler
sein.

Berge versetzen, wie der Titel andeutet, das
geschieht durch die vielfältige Anregung, die
das Buch birgt, freilich nicht. Das vermag al-
lein der Glaube, und wenn er nur so klein ist
wie ein Senfkorn, aber eben der vom Licht des
Tabor erleuchtete Glaube. Ich meine den
Glauben, dass der, der uns die Bergpredigt ge-
halten hat, mit einzigartiger göttlicher Voll-
macht spricht.

Franz Joseph Baur

Hauschild, Hans Peter: Mystik des Ster-
bens – Wege christlicher Hoffnung in-
mitten der Angst. Leipzig: Benno Verlag
2002. 164 S., e 12,50.

Was ist das Kennzeichnende dieser Mystik
des Sterbens? Erstens nimmt der Autor
die aus der Inkarnation, der Fleisch-Wer-
dung Gottes stammende Verheißung für den
Prozess des Sterbens ernst. Religion wird
nicht zu einer bloßen Trostverheißung für
die Zeit nach dem Tod, sondern das Sterben
selbst wird zum Ort der göttlichen „Ein-Fäl-
le“. Kennzeichnend für dieses mystische

Einbrechen Gottes (wie oft wird in den
Gleichnissen Jesu Gott mit einem Einbre-
cher verglichen!) ist eine Erfahrung von
Verwandlung: Bitteres wird in Süßes ver-
wandelt (vgl. 82 ff) und zwar ganz im Ernst:
nicht durch einen Zaubertrick, nicht durch
eine Umpolung der Geschmacksorgane,
sondern trotz und in aller Bitterkeit, weil in
der Bitterkeit Gottes Gegenwart geschenkt
wird. So küsst Franziskus die Fußwunde Je-
su, so legt sich Franz-Xaver zu dem Pest-
kranken ins Bett, so findet der Sterbende
jenseits allen Masochismus Leben, Freude
und Lust im eigenen sterblichen Fleisch.

Zweitens geht es in dieser Mystik, was die
praktische Seite anlangt, am allerwenigsten
um einen Prozess im Kopf des Sterbenden
oder des Sterbebegleiters. Vielmehr fahndet
Hauschild in der Tradition wie in der Gegen-
wart nach allem, was dem Sterbenden gut tut
– und wird fündig: Gebetsformen, Psalmen
für die Nächte, ganz materielle Begleiter im
Schmerz wie das schon genannte Balkon-
gärtchen, der persönliche Hausaltar, ein
Stoffstück in der „Heiligen Länge“ Mariens
als Wickel um die schmerzenden Glieder
(102), Singen, Rezitieren, Schreien und vie-
les andere mehr. Das Beste wirklich katholi-
scher Frömmigkeit wird spürbar: liebevolle
Sorgfalt im Umgang mit jedem einzelnen
Glied des gemarterten Körpers, das Umfan-
gen aller Partien des Leibes mit allen Mitteln
der von Gott geheiligten Schöpfung, mit
Wässerchen, Stoff, Öl, Zeitung, Wärme,
Musik  und Wort. 

Schließlich: Weil hier einer aus eigener
Erfahrung spricht, ist das Buch ein Buch für
die Lebenden. Die mystische Erfahrung
Sterbender enthält ein Evangelium an alle,
nicht nur an die Sterbenden. Die noch nicht
sterbenden Gesunden fordert es heraus, ihr
eigenes Gottesbild und ihre eigene Fröm-
migkeit von den Fesseln politischer Korrekt-
heit, insbesondere von der blinden und ver-
blendenden Vergötzung des Gesunden und
Schmerzfreien zu befreien. Wenn Hauschild
z.B. mit Leidenschaft für das verfemte „dies
irae“ als „Todeslyrik voller Hoffnung“
(122–126) plädiert, dann wird auch etwas
von der Verletzung des Sterbenden durch
theologisch hochgerechnetes „positive thin-
king“ spürbar; die Welt der Gesunden „ver-
femt“ (G. Batailles) die Tiefen der Angst,
der Unsicherheit und des Schreckens, indem

Buchbesprechungen 152

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 152



Buchbesprechungen 153

sie verfügt, dass Gott angeblich darin nicht
gegenwärtig sei; dadurch entwendet sie den
Sterbenden gerade den entscheidenden
Trost, vertreibt das Sterben aus der Theolo-
gie, indem sie es dem Teufel zurechnet. Aus
demselben Grund wendet sich der Autor im
Namen der Sterbenden auch gegen die Ver-
niedlichung des Psalters und anderer kano-
nischer Schriften durch „Säuberung“ von al-
lem, wo Gott mit Gewalt, Hass, Schrecken
und Vernichtung in Verbindung gebracht
wird. „Gott ist mehr als ein Rettungsboot,
nämlich die tödliche Flut selbst“ (134),
schreibt Hauschild und Theresa von Avila:
„Ich sterbe daran, nicht zu sterben!“ Wer
solche und ähnliche Sätze christlicher Ster-
bensmystik heute verstehen will, muss in die
Mystik des Sterbens selbst einsteigen oder er
muss sich von denen darüber berichten las-
sen, denen von Gott das Sterben zugemutet
wird, um vorbereitet zu sein, wenn Gott ruft. 

Klaus Mertes SJ

Schülli, Edilbert: Wie gelebt – so gestor-
ben. Erfahrungen eines Krankenseelsor-
gers. Münster: Aschendorff 2002. 223
S., e 10,20.

Der Autor dieses leicht lesbaren Buches ist
seit 16 Jahren Seelsorger im Clemens-Hospi-
tal in Münster, nachdem er zuvor an der dor-
tigen Hochschule der Franziskaner und Ka-
puziner Philosophie dozierte. Aus seiner
Erfahrung mit Kranken und Sterbenden kann
er das Sprichwort nur bestätigen: „Wie ge-
lebt, so gestorben“. Er schildert ganz unter-
schiedliche „Todesfälle“, oder besser: Le-
bensläufe, die dem so oder so gearteten
Sterben vorausgingen. Was an den intensiv
miterlebten Geschichten deutlich wird, ist
dies: Jeder stirbt seinen eigenen Tod, und
dieses je eigene Sterben ist davon geprägt,
wie man gelebt, seine Zeit aufgefasst, seine
Beziehungen gestaltet und die Welt ange-
schaut hat. Sich im Sterben in Gottes Hände
fallen lassen ist etwas anderes, als krampf-
haft am Leben festhalten. Sterben hat also
mit dem Leben zu tun. Wer zu leben gelernt
hat, kann auch sterben. Schlüssel für diese
Lebens- und Sterbekunst ist die Liebe, nicht
als großes Wort, sondern in gelebter Tat, in
vielen kleinen Gesten wiederholter Treue.

Ars moriendi-Bücher haben eine lange Tra-
dition. Doch im Unterschied zu früheren „An-

leitungen zum guten Sterben“, wo genau ge-
sagt wurde, was man wann beten, welche Bil-
der man betrachten und wie man sich von den
Verwandten verabschieden soll, gibt dieses
Buch keine Anweisungen. Es bleibt diskret
und lehrt Diskretion. Der Leser erkennt sich in
dem einen oder anderen Fall wieder, oder er
sagt sich: Das habe ich bei dem oder jener ähn-
lich erlebt. Jedes Kapitel erweckt Anteil-
nahme, und das ist schon viel in einer Zeit, in
der oft teilnahmslos gestorben wird.

Der Autor weiß auch Zitate einzustreuen:
Theologen wie Karl Rahner und Henry Nou-
wen kommen ebenso zu Wort wie Dichter
(Rainer Maria Rilke, Hölderlin, Max Frisch).
Am meisten aber hat es ihm Franziskus ange-
tan, weil Glaube sich bei ihm zum Gesang auf
„Schwester Sonne“ und „Bruder Tod“ ver-
dichtete. Vom Jesus-Spieler aus Assisi, der
1223 in Greccio „life“ Weihnachten feierte,
hat der Kapuziner auch die Idee, jedes Jahr in
der Krankenhauskapelle eine „lebendige“
Krippe zu bauen, denn „Religion muss die
Welt der Sinne mit einbeziehen: Auge und
Ohr, Geschmack und Geruch“ (32). Und so er-
zählt er das ganze Leben Jesu eingespannt in
das „Vorspiel an der Krippe und Nachspiel am
Kreuz“ (3. Kap.). Um diesen Jesus, der am Öl-
berg vor Angst zittert, im Sterben nach Gott
fragt und sich ihm schließlich doch als seinem
Vater anheimgibt, geht es dem Seelsorger. Er
hat die Erfahrung gemacht, dass der uralte
Psalm 23, ein Vaterunser oder Ave Maria, zur
rechten Zeit gebetet, Angst nehmen und Ver-
trauen schenken kann. Humorvoll deckt er auf,
wie Gesundheit heute zur Religion geworden
ist, für die man gerne Zeit und Geld opfert.
Auf die Frage: Ist Gesundheit das Wichtigste,
Krankheit das Schlimmste? (20. Kap.) antwor-
tet er natürlich mit nein. Sein(e) Beruf(ung)
umschreibt er dann so: „Ich möchte als Kran-
kenseelsorger die Menschen ermutigen, nicht
mit der kleinen Hoffnung auf Heilung zufrie-
den zu sein, sondern von einer unbändigen
Hoffnung beseelt zu sein, damit der Mensch
nicht nur ein Lebenskünstler, sondern auch ein
Sterbekünstler wird“ (184).

Ein gerade in seiner Schlichtheit überzeu-
gendes Buch: vom Glauben durchdrungen,
wie er auch heute ankommen und Menschen
begleiten kann, im Leben wie im Sterben.

Leonhard Lehmann OfmCap

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 153



Dörrie, Doris: Das blaue Kleid. Roman.
Zürich: Diogenes Verlag 2002. 176 S.,
geb., e 16,90.

Kann man einen Roman über den Tod schrei-
ben, der nicht nur tieftraurig, sondern auch
humorvoll daherkommt, der authentisch und
tief empfunden ist, ohne ins platt Autobio-
graphische abzugleiten, der groteske Züge
aufweist und gleichzeitig spirituelle Weis-
heit? Doris Dörrie, einem breiten Publikum
vor allem als Filmemacherin („Männer“) be-
kannt, ist diese Gratwanderung gelungen.
Der vorliegende Roman ist zwar nicht auto-
biografisch, aber dennoch tief geprägt durch
den frühen Tod ihres Ehemannes. 

Die Handlung: Der homosexuelle Florian
hat seinen Lebenspartner Alfred, einen ge-
nialen Modeschöpfer, durch den Tod verlo-
ren. Auch Babettes Lebenspartner kam völ-
lig unerwartet ums Leben: bei einem Sport-
unfall auf Bali. Um Alfred dem Vergessen zu
entreißen, möchte Florian ihm zu Ehren eine
Gedächtnismodenschau veranstalten: aus je-
der Kollektion ein besonders gelungenes
Modell. Nur das blaue Kleid, das Pracht-
stück aus dem Jahre 2001, bleibt unauffind-
bar. Die unscheinbare Babette hatte das
sündteure Stück in einem Anfall von Frustra-
tion und Leichtsinn gekauft. Durch dieses
Kleid finden Florian und Babette, beide glei-
chermaßen verzweifelt, schließlich zueinan-
der. Es entwickelt sich eine absichtslose, ge-
schwisterliche Beziehung. Aber reicht „Ge-
teiltes Leid ist halbes Leid“ schon aus für
eine wirkliche Trauerbewältigung? Babette
und Florian müssen weit reisen, müssen in
Mexiko mit dem Tod einen schaurigen Tanz
tanzen, bis sie ganz langsam wieder ein Ge-
spür dafür entwickeln, dass das Leben viel-
leicht doch einen Sinn haben könnte – selbst
angesichts des Todes.

Mit diesem Buch ist Doris Dörrie – wie
auch in ihrem Roman „Was machen wir
jetzt“ (ebenfalls Diogenes-Verlag) – die für
sie so typische Mischung aus Leichtigkeit
und Tiefe gelungen. So ist der Text ausge-
sprochen gut und kurzweilig zu lesen: sicher
auch ein Ergebnis der außergewöhnlichen
Beobachtungsgabe der Autorin. Gleichzeitig
kann man diesen Roman als spirituelle Lek-
türe betrachten. Der tiefere Gehalt zeigt sich
jedoch nie unmittelbar, sondern erschließt
sich nur dem, der zwischen den Zeilen zu le-

sen versteht. Dörries Schwerpunkt ist eben
die Beobachtung und Beschreibung von in-
neren Prozessen, nicht aber deren Deutung.
Auch Glaubensbekenntnisse sucht man ver-
gebens. Dafür begegnet man – in einer Rück-
blende – dem schwer kranken Alfred, den
seine verschüttete katholische Vergangen-
heit immer stärker einholt: In der Röhre des
Computertomographen erscheint ihm gar die
Jungfrau Maria. Florian beneidet ihn um sei-
nen Glauben, ihm selbst bleibt nach Alfreds
Tod nur Angst und Leere. Alfred scheint ver-
schwunden. „Oder gibt es ihn nur noch für
diejenigen, die glauben?“ 

Dieses Buch hat keine Lehre zu bieten,
sondern besticht durch eine Handlung, die
sich gekonnt zwischen Alltag und Ausnah-
mezustand abspielt und dabei nie ins Weh-
leidige abdriftet. Obwohl die Turbulenzen
des äußeren Geschehens in der zweiten
Hälfte zunehmen, verliert das Buch gegen
Ende etwas an Spannung und Dichte. Manch
einer mag sich vielleicht auch daran stören,
dass das Thema Sexualität weiten, vielleicht
zu weiten Raum einnimmt. Andererseits
scheint Sexualität, gelingende wie schei-
ternde, eine Metapher zu sein für das Leben
selbst. Wie immer man das bewerten mag –
auf alle Fälle berührt, was sich hinter der
Fassade der Figuren abspielt: nämlich die
tiefe Einsamkeit trauernder Menschen in ei-
ner westlichen Wohlstandsgesellschaft, die
zwar durchaus hilfsbereit agiert, aber letzt-
lich doch ahnungslos und ohnmächtig bleibt
angesichts fremder Trauer. Silvia Becker

Von Raab-Straube, Albrecht: Jona. Sta-
tionen einer bewegten Lebensge-
schichte. Altenberge: Oros Verlag 2002.
178 S., kart., e 15,–

Ökumenische Biographien, authentisch ge-
lebt, sind selten – und doch geben sie dem
allseits spürbaren Drängen nach Einheit und
Wiedervereinigung den motivierenden
Schub. Der inzwischen emeritierte katholi-
sche Priester des Erzbistums Paderborn,
Jahrgang 1931, schildert eindrücklich seine
Prägung in der evangelischen Kirche der Na-
zi- und Nachkriegszeit sowie die 68er Auf-
brüche im Marburger Studium zwischen em-
pirischer Psychologie und Bultmannscher
Theologie. Ernüchternde Erfahrungen im Vi-

Buchbesprechungen 154

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 154



kariat und aufrüttelnde Beziehungskrisen
sind äußerlich wirksame Faktoren für die in-
nere Entscheidung zur Konversion in die ka-
tholische Kirche. Dieses Gesamtkunstwerk
symbolischer Handlungen, klar führender
Amtsstrukturen und kraftvoller Bild- wie
Glaubenswelten zieht den suchenden Protes-
tanten an. 

Raab-Straube schildert eindrücklich die
nunmehr lebensprägende ökumenische
Spannung, in der sich die Treue zur evange-
lischen Herkunft mit der Entscheidung zum
Katholizismus fruchtbar verbindet – eine
Spannung freilich, die konkret bis zum Zer-
reißen gehen kann. Denn zwischen der Kir-
che, zu der der Gottsucher konvertiert, und
jener, die in der Kulturrevolution des Kon-
zils sich aufregend verändert, bestehen deut-
liche Unterschiede. Manche Erwartungen
des Konvertierten werden bitter enttäuscht;
immer wieder sind es nunmehr auch Krisen,
die das pralle Leben und fruchtbare Wirken
des Pfarrers durchziehen und auch durch-
kreuzen. Um so mehr wird, auch für den mit-
gehenden Leser, spürbar, wie tief der evan-
gelische Katholik aus den Quellen der Bibel
und der Mystik lebt, die er ständig studiert
und engagiert weitergibt – nicht zufällig in
der Spur von Charles de Foucaulds. Das
führt mitten hinein in die kirchliche und ge-
sellschaftliche Realität. Jaspers Wort vom
„liebenden Kampf“ ist nicht zufällig leitmo-
tivisch für Raab-Straube. Vieles in der nach-
konziliaren Kirche wird von ihm, der eine
durchaus auch polemische Begabung hat,
streitbar (und humorvoll) beim Namen ge-
nannt. Nichts ist ihm mehr zuwider als die
Jagd nach dem Zeitgeist und dem neuesten
Event. Entsprechend scharfsichtig fällt der
Blick auf gesellschaftliche Verhältnisse und
politische Zusammenhänge. 

Die spirituelle Leidenschaft dieses Le-
bens hat, in der ganzen Polyphonie der Stim-
men und Stile, doch zwei deutliche Schwer-
punkte: Marienverehrung und Apokalyptik.
Seit seiner Konversion auf der Suche nach
authentischen Orten marianischer Spiritua-
lität ist ihm die Bewegung um Medjugorje
besonders ans Herz gewachsen, als prophe-
tisches Menetekel und als ermutigende
Perspektive. Gegen evolutionistische und
lineare Geschichtstheologien nimmt Raab-
Straube vor allem apokalyptische und mes-
sianische Überlieferungen auf, um die ge-

genwärtige Welt jenseits von Eden im bren-
nenden Licht von Gottes Gnade und Gericht
kritisch zu sichten und zur Unterscheidung
der Geister beizutragen. Ist im ersten Teil
eine gute Balance zwischen biographisch-
narrativen Passagen und grundsätzlichen Re-
flexionen gelungen, so überwiegt im zweiten
Teil der programmatische und thetische Stil.
Man hätte da gern noch mehr gehört von den
konkreten Kirchenerfahrungen des Pfarrers
aus den letzten 15 Jahren. In jedem Fall: ein
eindrücklicher Lebensbericht, der wieder
einmal zeigt, wie sehr spirituelle Leiden-
schaft und theologische Reflexion, pastora-
les Engagement und spirituelle Tiefe sich
wechselseitig erschließen und gerade öku-
menisch grundlegend sind.

Gotthard Fuchs

Religion und Kirchen in Ost(Mittel)Eu-
ropa: Tschechien, Kroatien, Polen (Gott
nach dem Kommunismus 2). Hrsg. Paul
Zulehner, Miklós Tomka, Niko Toš in
Zusammenarbeit mit dem Pastoralen
Forum Wien. Ostfildern: Schwabenver-
lag 2001. 388 S., kart., e 25,–.

Das Buch gehört zur Reihe „Gott nach dem
Kommunismus“, die sich mit der religiös-
kirchlichen Lage in den Reformländern Mit-
tel- und Osteuropas befasst. Damit ergänzt es
die Daten der seit geraumer Zeit laufenden
Europäische Wertestudie, die religiöse, mo-
ralische und sonstige Einstellungen in den
Ländern Westeuropas untersucht. Die Ergeb-
nisse des vorliegenden Bandes beruhen vor-
nehmlich auf der länderübergreifenden so-
ziologischen Untersuchung „Aufbruch“ aus
den Jahren 1997/98 über die religiöse Lage
in den postkommunistischen Ländern. Nä-
herhin geht es um die Länder Tschechien,
Kroatien und Polen, die sehr unterschiedli-
che Entwicklungen aufweisen. Den Beitrag
über die Kirche in der Tschechischen Repu-
blik lieferte Libor Prudký, der zunächst
einen allgemeinen Überblick auch über die
historische Entwicklung und die Gesetzesla-
ge gibt, bevor er im Einzelnen die Ergebnis-
se der Studie kommentiert. Weniger als die
Hälfte der Bevölkerung (44%) erklären sich
einer Konfession zugehörig, die meisten der
katholischen Kirche (39%), der vor der Ver-
folgung freilich 76% angehörten. Allerdings

Buchbesprechungen 155

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 155



ist eine wachsende Zahl von Gläubigen oder
religiöse Interessierten zu verzeichnen. Ist
hier von einer „schüchternen Frömmigkeit“
(48) die Rede, so konstatieren die Autoren
der Studie über die Lage in Kroatien eine
„religiöse Kultur“. Auch hier geben Pero
Aračić u. a. zunächst einen aufschlussreichen
kirchenpolitischen Überblick, bevor sie em-
pirisch die Glaubenspraxis einer zu 83% ka-
tholischen Bevölkerung ́ beschreiben und die
pastoralen Konsequenzen für die kroatische
Kirche erörtern, die ein hohes Ansehen ge-
nießt. Wieder anders ist die Situation im „ka-
tholischen Land“ Polen, das von 65% Katho-
liken im Jahr 1931 auf 90% Katholiken
(1997) zugelegt hat und unter den europä-
ischen Ländern den Spitzenplatz einnimmt,
was religiöse Praxis (Gottesdienstbesuch,
Sakramentenempfang, Gebet), aber auch den
Glauben an die Existenz Gottes angeht
(91%); in Ost-Deutschland sind es am we-
nigsten (25%). In einem Vergleich am Ende
des Buches warnt der ungarische Soziologe
Miklós Tomka vor Pauschalurteilen und be-
tont die unterschiedlichen Kontexte der Län-
der und Einstellungen der Menschen. Dabei
sieht er Ansätze der Erneuerung in Tschechi-
en und Spannungen in Polen. So kann eine
starke Diesseitsorientierung mit hoher So-
lidarität (Tschechien) und eine starke Jen-
seitsorientierung mit Egozentrik (Polen)
korrelieren, wie andererseits eine starke Jen-
seitsorientierung sowohl mit einem hohen
Grad an Freiheitsbewusstsein (Kroatien),
aber auch mit starkem Autoritarismus (Po-
len) zusammengehen kann. Das Buch wie
auch die ganze Reihe erlauben erstmals auf
gesicherter empirischer Basis eine differen-
zierte Wahrnehmung der Rolle von Religion
und Kirche in den europäischen Ländern des
ehemaligen Ostblocks. Dabei wird deutlich,
wie einschneidend die gesellschaftlichen und
politischen Rahmenbedingungen und Ver-
folgungen wirken, aber auch welche Wider-
standskraft dem Glauben innewohnt. Auch
kann man den Untersuchungen Details über
die religiöse Praxis, bis hin zu Einstellungen
zum Gebet und anderen spirituellen Vollzü-
gen entnehmen. Wer etwas über die Zukunft
der Kirche in Europa erfahren möchte, muss
auch diesen Band zur Kenntnis nehmen.

Michael Sievernich SJ

Khoury, Adel Theodor: Mit Muslimen in
Frieden leben. Friedenspotentiale des
Islam. Würzburg: Echter 2002. 80 S.,
kart., e 8,80.

Dieses Buch erscheint zur rechten Zeit. Sein
Verfasser (katholischer Priester aus dem Li-
banon, emeritierter Professor an der Uni-
versität Münster) hat viel über Fragen des Is-
lam publiziert. Von ihm stammt auch eine
deutsche Übersetzung des Koran. Hier nun
will er eine sachgerechte Antwort auf die
Frage geben, wie der Islam zum Frieden
steht (6). 

Ausgehend vom Leben Muhammads, sei-
nen Kämpfen und den davon geprägten reli-
giösen Überzeugungen, stellt der Verfasser
dar, was sich aus dem Koran und aus der is-
lamischen Tradition zu Fragen von Krieg
und Frieden erfahren lässt. Das Ergebnis ist
dann doch bedrückend. Die Kämpfe und
Kriege der Anfangszeit prägten den Islam in
seiner Geschichte und prägen ihn noch
heute. Die Weltherrschaft des Islam ist von
Gott her gewollt. Er wird sie verwirklichen.
Aber der Muslim muss sich dafür einsetzen.
Die Welt wird eingeteilt in das Gebiet des
Islam und das des Krieges. Wo der Islam
herrscht, sind Andersgläubige nicht gleich-
berechtigt. Zwar nehmen Juden und Christen
– im Gegensatz zu den Ungläubigen und Po-
lytheisten – eine Sonderstellung ein. Aber
sie sind Bürger zweiter Klasse, Fremdlinge
im eigenen Land. Frieden ist nur dann mög-
lich, wenn es dem Islam nützt. Allerdings
dürfen in diesem Kampf, so ein berühmter
Koran-Kommentar (46, Anmerkung) Kin-
der, Frauen und Greise nicht getötet werden.
Doch Muslime, die über Fragen des Friedens
mit Andersgläubigen über Grenzen hinaus-
gehen, müssen damit rechnen, dass man sie
zu Renegaten erklärt. 

Wie steht es mit der Integration von Mus-
limen in einem Land, in dem sie in der Min-
derheit sind? Der Verfasser denkt dabei be-
sonders an Deutschland. Verschiedenheit sei
zunächst einmal nicht mit Widerspruch oder
Unvereinbarkeit gleichzusetzen. Aber es
gebe auch Grenzen der Andersartigkeit. Es
gebe ein aggressives Anderssein (66 f.)

Die letzten Seiten des Buches bringen
dann doch noch etwas über Friedenspoten-
tiale des Islam. Würde man sich mehr an das
halten, was Muhammad einschränkend über

Buchbesprechungen 156

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 156



die Art und Weise des Kämpfens gesagt hat,
sähe die Zukunft der Menschheit etwas hoff-
nungsvoller aus (78 f.) Das Buch ist ein
wohltuend sachlicher Beitrag zu einem
Thema, das uns – leider – in Zukunft sehr be-
schäftigen wird. 

Wolfgang Hoffmann SJ

Pilvousek, Josef: Theologische Ausbil-
dung und gesellschaftliche Umbrüche.
50 Jahre Katholische Theologische
Hochschule und Priesterausbildung in
Erfurt. Leipzig: Benno-Verlag 2002.
348 S., e 24.–

Vor 50 Jahren war es noch nicht klar, wie
sehr sich die Teilung Deutschlands und Eu-
ropas verfestigen würde. Deshalb waren die
deutschen Bischöfe durchaus nicht einer
Meinung, ob man in der damaligen Ostzone
und späteren DDR eine eigene theologische
Ausbildungsstätte einrichten solle. Die
Standortfrage blieb lange ungeklärt. Dann
schien es, als genehmige der Staat ein Pries-
terseminar in Berlin-Biesdorf. Aber am Tag
vor der Eröffnung kam ein Verbot von ober-
ster staatlicher Stelle. Offensichtlich hatte es
innerstaatliche Kommunikationsschwierig-
keiten gegeben. 

Weitere bürokratische und ideologisch
bedingte Hindernisse waren dann auch beim
Neuanfang in Erfurt an der Tagesordnung.
Alles war mühsam. Es gab kaum oder nur
ganz primitive Unterbringungsmöglichkei-
ten für Dozenten und Studenten. Beim Auf-
bau einer Bibliothek mussten Einfuhrgeneh-
migungen für Bücher erbeten werden, bis
man andere Wege fand. Und dann war da die
dringende Frage, wie man wissenschaftli-
chen Nachwuchs heranziehen konnte. Dis-
sertationen wurden auf dem kirchlichen
Dienstweg an westdeutschen theologischen
Fakultäten eingereicht, bis der Staat dahin-
terkam, um es sofort zu unterbinden. Doch er
hatte nichts dagegen, dass Doktoranden an
der Päpstlichen Universität Gregoriana der
Jesuiten in Rom promoviert wurden, ohne
dort gewesen zu sein. 

Dann kam das Zweite Vatikanische Kon-
zil. Die Bischöfe der DDR und Konzilsex-
perten durften daran teilnehmen. (In dem
Buch wird nicht erwähnt, dass sie nur per
Bahn über die Tschechoslowakei und Öster-

reich nach Rom und wieder zurück reisen
durften). Selbstverständlich gab es staatliche
Bemühungen, durch Informanten einen Ein-
blick in die kirchlichen Bildungsstätten zu
erhalten. Die Versuche scheiterten fast gänz-
lich, lassen jedoch erkennen, wie wachsam
die Kirche sein musste. 

Auch der Neuanfang nach der politischen
Wende wird dargelegt. Allerdings wurde die
Errichtung der katholischen theologischen
Fakultät an der neuen staatlichen Universität
Erfurt erst nach Drucklegung des Buches
möglich, konnte also noch nicht berücksich-
tigt werden. 

Nur eins kommt vielleicht etwas zu kurz:
die Beziehungen zu ähnlichen katholischen
Bildungsstätten der katholischen Kirche in
den Nachbarländern, vor allem in Polen. Be-
gegnungen werden erwähnt, auch das Miss-
trauen staatlicher Stellen. Aber man hätte
gern mehr darüber erfahren. Vielleicht ist
das Thema eine gesonderte Arbeit wert. 

Die Veröffentlichung dieses Buches
wurde erst nach der politischen Wende mög-
lich. Viele Dokumente konnten erst jetzt
ausgewertet werden, wobei sich der Verfas-
ser vor allem kirchlicher und nicht staatli-
cher Quellen bedient, weil letztere falsche
Akzente setzen. Insgesamt wird ein Stück
Zeitgeschichte dokumentiert, die uns zeigt,
dass auch Widerstände mannigfacher Art das
Leben der Kirche nicht erstickt haben. 

Wolfgang Hoffmann SJ

Feldmann, Christian: Johannes XXIII.
Seine Liebe – sein Leben. Freiburg: Her-
der 2000. 237 S., geb., e 15,23.

Angelo Giuseppe Roncalli, Bauernsohn aus
der Nähe von Bergamo, bestieg 1958 als Jo-
hannes XXIII. den päpstlichen Thron. Da er
bereits 77 Jahre zählte, sah man ihn als Kom-
promisskandidat, Übergangspapst, aber auch
als Überraschungspapst an. Und wirklich
hatte er eine neue Darstellung- und Wir-
kungsform: So wählte er sich als Namen Jo-
hannes XXIII., obwohl es vor ihm bereits ei-
nen Papst gleichen Namens gegeben hatte,
Baldassare Cossa, der vom Seeräuber zum
Papst aufgestiegen und auf dem Konzil von
Konstanz 1415 abgesetzt worden war; doch
in den amtlichen Büchern wurde er als re-
gulärer Papst geführt. Und genauso un-

Buchbesprechungen 157

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 157



bekümmert berief er das zweite Vatikanische
Konzil (1962–1965) ein. – Nach dem abge-
brochenen Konzil von 1870 hatten wohl nur
mehr wenige mit einem zweiten Vaticanum
gerechnet. Die Ankündigung eines ökume-
nischen Konzils erweckte bis dahin nie ge-
kannte Hoffnungen. Gläubige verschiedener
Konfessionen dachten schon an eine Zu-
sammenführung verschiedener Bekenntnis-
se ...

Eine herausragende Eigenschaft des „Über-
gangspapstes“ war sein Umgang mit den Men-
schen: Öffnung statt misstrauischer Abgren-
zung, Aufeinanderzugehen statt ängstlicher
Distanz. Er war unkompliziert und menschen-
freundlich. Und nur so gelang es ihm, die ver-
krusteten römischen Strukturen aufzubrechen:
Die Anerkennung anderer Religionen, die An-
erkennung eigenständiger Laieninitiativen,
die Solidarität mit den Sehnsüchten und Sor-
gen der Zeit sind Ergebnisse „seines“ Zweiten
Vaticanums.

Johannes XXIII. erlebte nur mehr die erste
der vier Sitzungen des 21. Ökumenischen und
zweiten vatikanischen Konzils; er starb im
Juni 1963. – Johannes XXIII. hatte sich selbst
keine lange Lebensspanne als Papst gegeben.
Päpste mit Namen „Johannes“ hätten nie lange
regiert, sagte er in seiner Ansprache unmittel-
bar nach seiner Wahl. Sein Pontifikat hatte nur
knappe fünf Jahre gedauert.

Am 3. September 2000 wurde Johannes
XXIII. selig gesprochen. Und im selben Jahr
erschienen viele Bücher zum Thema. So auch
das vorliegende von Christian Feldmann, der
durch mehrere Biografien – so z.B. über Edith
Stein – bereits bekannt ist. Wie immer liefert
er eine spannende Lebensbeschreibung, führt
den Leser in die behandelte Zeit und lässt ihn
teilhaben am Geschehen. Und am Schluss
liegt die Lebensphilosophie Johannes XXIII.
offen: Trotz aller Verwurzelung in den über-
kommenen Gesetzen der Kirche offen für
Neues, trotz aller Konsequenzen den Men-
schen offen begegnend und verbunden.

Vielleicht vermisst der ein oder andere Le-
ser ein wenig mehr Informationen über die
beiden Vorgängerpäpste Pius XI. und Pius
XII. Sie werden nur kurz gestreift und es wird
nur nebenbei erwähnt, dass bereits Pius XII.
(1939–1958) erste Schritte in Richtung Öku-
mene unternahm. Doch soll das Buch ja in ers-
ter Linie eine wahrheitsgetreue Lebensbe-
schreibung Johannes XXIII. sein und den gän-

gigen Anekdoten über den guten, aber naiven
Papst entgegenwirken.

Als Fazit bleibt: Ein wirklich spannend ge-
schildertes Leben, dessen Grundsatz in dem
Satz fußt: „Die Welt bewegt sich. Es ist not-
wendig, mit jugendlichem Herzen den richti-
gen Zugang zu ihr zu finden und nicht die Zeit
mit Gegendarstellungen zu verschwenden. Ich
ziehe es vor, mit dem, der geht, Schritt zu hal-
ten, statt mich abzusondern und es zuzulassen,
dass man an mir vorbeigeht.“ (15f.) – Wenn
der Leser das Buch zuschlägt, kommt ihm un-
weigerlich wieder der Prolog in den Sinn, der
da überschrieben ist mit einer Aussage von
Marie-Luise Kaschnitz, die liebenswürdig die
Charakteristik von Papst Johannes XXIII. zu-
sammenfasst: „Ein als Papst verkleideter
Mensch“. Rita Haub

Herbstrith, Waltraud (Hrsg.): Jeder Tag
– ein Leben. Hundert Worte von Dag
Hammarskjöld. München: Neue Stadt
2001. 100 S., kart., e 9,90. 

Nicht ‚dem Frieden zuliebe‘ ablassen von
der eigenen Erfahrung und Haltung! –
Meine Mittelmäßigkeit erkennen, nicht in
geisselnder Selbstverachtung, nicht in Be-
kennerhochmut – aber als eine Gefahr für
die Integrität des Handelns, wenn ich sie aus
den Augen lasse. – Was dem Leben Wert
gibt, kannst Du erreichen – und verlieren.
Doch nie besitzen: solche Worte treffen ei-
nen aktiven Menschen. Da versucht einer
seine Verantwortung in ihrer Tiefe zu erfas-
sen – ohne ihr Objekt zu werden. Wie kein
anderer verband Dag Hammarskjöld
(1905–61) Mystik und politische Verantwor-
tung. Waltraud Herbstrith, Karmelitin in Tü-
bingen, hat Worte des UN-Generalsekretärs
ausgewählt: Juwelen, die Einblick gewähren
in das Innenleben eines hochaktiven Men-
schen, der verwurzelt war in seltener innerer
Tiefe. Der Weg zur Heilung geht in unserer
Zeit notwendig über das Handeln – eigen-
willig, für einen Protestanten zumal! Ham-
marskjöld spricht alltagstauglich – Es ist
besser, aus ganzer Seele einem Menschen
Gutes zu tun, als sich ‚für die Menschheit‘ zu
opfern – und anspruchsvoll: Ich bin das Ge-
fäß, Gottes ist das Getränk. Und Gott ist der
Dürstende. Das klare Büchlein ist aufrichtig
zu empfehlen. Thomas Philipp

Buchbesprechungen 158

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 158



Ervens, Thomas: Keine Theologie ohne
Kirche. Eine kritische Auseinanderset-
zung mit Erik Peterson und Heinrich
Schlier. (Innsbrucker theologische Stu-
dien, 16). Innsbruck, Wien: Tyrolia
2002. 341 S., kart., e 35,00 
Das Bemühen zweier Theologen des 20.
Jahrhunderts, die Aufgabe der Theologie in
der Kirche zu bestimmen, wird in dieser
Bonner Doktorarbeit dargestellt. Es handelt
sich um Erik Peterson (1890–1960) und
Heinrich Schlier (1900–1978). Sie kannten
einander, machten verwandte Erfahrungen,
fällten vergleichbare Entscheidungen: Sie
waren zunächst evangelische Christen und
Theologen, entdeckten dabei den aller evan-
gelischen Theologie mehr oder weniger
deutlich innewohnenden dialektischen An-
satz und entzogen sich solchem Theologie-
treiben dadurch, dass sie zur katholischen
Kirche konvertierten und fortan ihre Theolo-
gie als dogmatische Theologie verstanden.
Diesen Ansatz brachten sie freilich nicht auf
dem Feld der theologischen Disziplin, die
man gewöhnlich Dogmatik nennt, zur Gel-
tung, sondern im Bereich ihres persönlichen
Forschens und Lehrens – bei Peterson war
dies vornehmlich die Geschichte der Alten
Kirche, bei Schlier die Exegese des Neuen
Testaments. Der dogmatische Ansatz hängt
sachlich unmittelbar mit einer Einbindung
der Theologie in die Kirche zusammen. Des-
sen waren sich beide Theologen bei all ihren
Unterschieden voll bewusst, und sie haben
die Zusammengehörigkeit von Kirchenkon-
zept und Theologiekonzept immer wieder
durchdacht und dargestellt. 

Die Linien, die sich dabei zeigen, nachzu-
ziehen ist das Thema dieser Arbeit. Sie setzt
mit Erik Peterson und seinem Theologiekon-
zept ein. Peterson hat es in den 20-er Jahren
in der Auseinandersetzung mit den großen
Zeitgenossen Karl Barth und Rudolf Bult-
mann und Eduard Thurneyssen und anderen
erarbeitet und dann 1925 programmatisch in
seinem Aufsatz „Was ist Theologie?“ darge-
legt. Es kam dann in allen weiteren Arbeiten
thematisch oder implizit zum Zuge. Der
Verf. handelt in dem Peterson-Kapitel
zunächst über den Theologiebegriff, sodann
über den Kirchenbegriff Petersons, um
schließlich die Verbindungen zwischen bei-
dem zu beleuchten. Ganz ähnlich ist das

zweite Kapitel, das Heinrich Schlier gilt,
strukturiert. Wieder geht es zunächst um
Schliers Theologie-Verständnis, sodann um
sein Kirchenbild, schließlich um die Ver-
knüpfung von beidem. Als Schlier sein Kon-
zept entfaltete, ließ er sich von Martin Hei-
degger und Rudolf Bultmann anregen, über-
nahm freilich deren Thesen nicht blindlings,
sondern er setzte sich von ihnen bisweilen
entschieden ab. Schlier war es wichtig zu
zeigen, dass der dogmatische Charakter der
Theologie sich bei sachgerechter Entfaltung
aus ihrem biblischen Ansatz heraus ergibt. 

Während der Verf. in den beiden ersten Ka-
piteln vorwiegend referiert, was Peterson und
Schlier zu der Zusammengehörigkeit von Kir-
che und Theologie ausgeführt haben, bringt er
im dritten Kapitel eigene und weiterführende
Überlegungen zur Sprache. Er weist darauf
hin, dass er Peterson und Schlier weitgehend
zu folgen in der Lage ist, aber er stellt sich
auch der Tatsache, dass sie aus der Perspek-
tive der heutigen Möglichkeiten, Theologie
und Kirche zu begreifen, ihre spezifischen
Grenzen haben. Bezüglich des Theologiekon-
zepts bestehen sie darin, dass bei ihnen funda-
mentaltheologische Basiserörterungen zu
kurz kommen. Zurückgreifend auf Theologen
wie H.J. Verweyen und Th. Pröpper und G.
Sauter deutet er an, wie diese Lücken gefüllt
werden könnten. Bezüglich des Kirchenkon-
zepts erkennt der Verf. Mängel vor allem im
Bereich der Fragen um die geschichtlichen
Ursprünge und die trinitarischen Wesenskon-
turen der Kirche. Hier greift er auf Theologen
wie J. Roloff und M. Kehl und G. Lohfink
zurück, um die Richtung der möglichen Er-
gänzungen anzudeuten. Die Arbeit mündet in
eine abschließende Bestätigung der Grund-
thesen Petersons und Schliers ein, dass die
christliche Theologie nur mit und in der Kir-
che durchführbar sei.

Man kann nur begrüßen, dass die beiden
bedeutenden Grenzgänger Peterson und
Schlier weiterhin Aufmerksamkeit finden.
Das Buch von Th. Ervens ist ein Beitrag
dazu, dass ihr Denken weiteren Kreisen zu-
gänglich gemacht wird. In seiner Durch-
führung ist es ein wenig spröde geraten,
während die Texte sowohl Erik Petersons als
auch Heinrich Schliers – wenngleich in je ei-
gener Weise – durch eine eindrucksvolle ar-
gumentative und sprachliche Dynamik ge-
prägt sind. Werner Löser SJ

Buchbesprechungen 159

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 159



Berichtigung: Der „Grundkurs Spiritualität“, der im letzten Heft von GuL ausführlich be-
sprochen worden ist, wurde nicht von Prof. P. Dr. Dr. Michael Plattig O. Carm. herausgegeben,
sondern vom Institut für Spiritualität Münster. Wir bitten den Fehler zu entschuldigen.
Die Redaktion.

In Geist und Leben 2–2003 schrieben:
Stephan Ackermann, geb. 1963, Dr. theol., Regens des überdiözesanen Seminars „Studienhaus St.
Lambert“ in Lantershofen, Dozent für spirituelle Theologie. – Ekklesiologie, Trinitätstheologie.
Johannes Beutler SJ, geb. 1933, Dr. theol., Professor am Päpstlichen Bibelinstitut in Rom, Exegese
des Neuen Testaments. – Johanneische Schriften.
Bettina Grummel, geb. 1958, evang. Gemeindepfarrerin in Bonn, Transaktionsanalytikerin. – Be-
reich Beratung.
Matthias Leineweber, geb. 1962, Lic.-Theol., Pfarrer, Seelsorger in Institutioneller Caritas, Beglei-
ter der Gemeinschaft Sant’ Egidio. – Biblische Theologie, Ökumene und Interreligiöser Dialog.
Werner Müller-Geib, geb. 1956, verh., Dr. theol., Professor im Kirchendienst (KFH Mainz), Prak-
tische Theologie. – Liturgiewissenschaft, Homiletik, Lehre vom geistlichen Leben.
Ludwig Schuhmann SJ, geb. 1944, Lic.phil., Mag. Theol., Leiter der Lebensberatungsstelle „Of-
fene Tür“ in Mannheim. – Transaktionsanalyse, Spiritualität.
Christian Schuler, geb. 1963, Dipl.-Theol., Journalist, Ästhetik, Literatur, Philosophie, Spiritua-
lität. – Architektur, Musik, Mystik, Theater.
Angelika Segl, geb. 1959, evang. Pfarrerin und Kurseelsorgerin in Bad Mergentheim, Transak-
tionsanalytikerin. – Bereich Beratung.
Kleine Sr. Ulrike, geb. 1957, Putzfrau, Mitglied der Kongregation „Kleine Schwestern Jesu“. – Ar-
mut, Anbetung, Arbeit, Gastlichkeit.
Ulrich Willers, geb. 1949, verh., Dr. theol., M.A., Professor für Fundamentaltheologie und Philo-
sophie an der Kath. Universität Eichstätt. – Philosophie F. Nietzsches, Gebet und Glaube unter den
Bedingungen der modernen Welt.

Buchbesprechungen 160

149-161  04.02.2003 18:27 Uhr  Seite 160


