
Geistliche Leitung 
in katholischen Jugendverbänden
Eine systematische Skizze

Joachim Kittel, Endingen-Amoltern

Die Frage nach dem ekklesiologischen Ort der Geistlichen Leiterin bzw. des
Geistlichen Leiters in kirchlichen Jugendverbänden wird in diversen Posi-
tionspapieren unterschiedlich beantwortet1. Der Terminus „Leitung“ ist im
kirchlichen Sprachgebrauch eng verbunden mit dem priesterlichen Dienst.
Der klassische Fall solchen umfassenden Leitungsdienstes ist das Amt des
Bischofs. Ekklesiale Leitung, wie dieser Dienst nachfolgend genannt wer-
den soll, vereint zwei Aspekte: Erstens einen personal-sakramentalen
Aspekt im Vorsitz der Eucharistiefeier als identitätsstiftender Mitte christli-
cher Gemeinde2 und zweitens in unmittelbarer Konsequenz dieses in Chris-
tus begründeten Amtes einen jurisdiktionellen Aspekt, der sich auf die ver-
antwortliche Leitung der Kirche als Gemeinschaft von Menschen bezieht.
Was über das Bischofsamt gesagt wurde, gilt mit kontextuell bedingten
Abänderungen auch für die Priester, seien sie nun Mitglied eines diözesanen
Presbyteriums oder Mitglied einer Ordensgemeinschaft. Bis in die achtziger
Jahre hinein waren das Amt der Geistlichen Leitung in katholischen Ju-
gendverbänden und der priesterliche Dienst selbstverständlich miteinander
verbunden. Auf Grund des Rückganges der Weihezahlen veränderte sich die
Situation in den neunziger Jahren spürbar. Immer häufiger werden bewähr-
te Frauen und Männer zu Geistlichen Leitern gewählt, die als Glieder des

1 Es ist hier der gebotenen Kürze wegen nicht möglich, diese unterschiedlichen Positionen zu
referieren bzw. sich mit diesen explizit auseinanderzusetzen. Der vorliegende Beitrag ver-
steht sich als systematische Reflexion auf die theologischen Grundlagen dessen, was Geistli-
che Leitung sein kann und liegt insofern dem voraus, was im Einzelnen zur Ausgestaltung
von Geistlicher Leitung veröffentlicht wurde. Dabei habe ich vor allem die hauptamtlichen
Geistlichen Leiterinnen und Leiter im Blick, was freilich nicht heißt, dass das Gesagte mit den
nötigen Abänderungen nicht auch für ehrenamtlich Tätige gilt. Vgl. in Auswahl: Die deut-
schen Bischöfe, Geistliche Leitung in katholischen Jugendverbänden. Nr. 59. Bonn 1997;
BDKJ-Diözesanverband Freiburg, Geistliche Leitung im Jugendverband. Freiburg 2000. Vgl.
S. Honecker (Hg.), Im Aufwind. Spiritualität in der kirchlichen Jugendarbeit. Altenberg
2000. Katholische Landjugendbewegung (KLJB), Geistliche Leitung. Beschluss der Bundes-
versammlung 2001. Diözesanrat der Katholiken der Erzdiözese München und Freising. Sach-
ausschuss Jugend, Geistliche (Beg)Leitung von jungen Menschen. Ein Impulspapier für
Pfarrgemeinderäte und Verantwortliche in der kirchlichen Jugendarbeit. München 2001.
2 Vgl. meinen Beitrag: Eucharistie als identitätsstiftende Mitte. Systematische Überlegungen
zur ekklesialen Identität christlicher Gemeinde, in: IkaZ 30 (2001) 311–318.



priesterlichen Gottesvolkes kraft Taufe und Firmung diese Position über-
nehmen und ausüben. Mit dieser bewährten Praxis ergibt sich allerdings ein
systematisches Problem. Dies zeigt sich vor allem darin, dass jeder Versuch,
diesen Leitungsdienst bewährter Frauen und Männer vom kirchlichen Amt
her zu definieren, in einer schmerzlichen Aporie enden muss. Denn solange
Geistliche Leitung, die kraft Taufe und Firmung in einem katholischen Ju-
gendverband von Laientheologinnen und Laientheologen wahrgenommen
wird, nicht als eigenständige Möglichkeit (ohne daraus gleich eine Notwen-
digkeit zu machen) gedacht werden kann, solange wird dieser Dienst im
Vergleich mit dem kirchlichen Amt ein defizienter Vollzug bleiben, dem
seine letzte ekklesiale Tiefe vorbehalten scheint. Die Frage, die aus syste-
matischer Perspektive zu stellen und zu bearbeiten ist, richtet sich auf den
ekklesiologischen Ort Geistlicher Leitung, die kraft Taufe und Firmung
wahrgenommen wird. Das systematische Problem, das sich hier auftut, ist
komplex. Wie kann eine eigenständige Gestalt Geistlicher Leitung gedacht
werden, ohne gleichzeitig zu relativieren, was ekklesiale Leitung notwendig
sein muss? Wie entgeht man bei der Beantwortung dieser Frage der unter-
schwelligen Machtfrage („Wer macht was?“), die sich in einem Mehr oder
Weniger von Funktionen zu äußern scheint? Eine mögliche Lösung dieser
schwierigen Fragen muss dort ansetzen, worauf sich Geistliche Leitung in
einem katholischen Jugendverband bezieht, beim Jugendlichen selbst. Es ist
deshalb zunächst die Situation des Jugendlichen zu beschreiben, um inhalt-
lich präziser fassen zu können, was Geistliche Leitung ihrem Wesen nach
ist.

I. Die entschiedene Suche des Jugendlichen

Menschliches Leben ist ein beständiges Wachsen und Reifen. Wachstum ist
allerdings nicht zuerst Ergebnis von Entfaltung sowieso gegebener bzw.
vorhandener Anlagen – das in einer gewissen Hinsicht auch –, sondern – je
länger je mehr – Konsequenz bewusster Entscheidung oder, um es mit Igna-
tius von Loyola zu sagen, Wahl. Wenn man von Entscheidung spricht, ist
zwischen der Entscheidung, die ein Erwachsener für die Kirche trifft und
dem Entscheidungsprozess, in dem sich der Jugendliche wiederfindet, not-
wendig zu unterscheiden. Denn die Entscheidung, ein Leben in und mit der
Kirche führen zu wollen, ist mehr als die Entscheidung zwischen zwei Al-
ternativen, die sich im Leben eines Menschen immer wieder bieten. Sie ist
Sichtbarmachung dessen, was die eigene geistliche Identität zuinnerst an-
geht und prägt. Dieses geistliche Leben in konkreter Bindung an eine Orts-
gemeinde oder geistliche Gemeinschaft ist personale Tat, also willentlich

Joachim Kittel 172



freie Setzung eines personalen Aktes, in dem sich der Mensch als er selbst
engagiert, ist präziser gefasst: engagierte Entschiedenheit3. Dagegen sind
die Entscheidungsprozesse, in denen sich Jugendliche wiederfinden – von
Ausnahmen, die die Regel bestätigen, einmal abgesehen – in seltenen Fällen
Prozesse, in denen sich der junge Mensch in dieser bindenden Weise perso-
nal engagieren kann. Der personale Akt des Jugendlichen besitzt situativ
bedingt eine andere Gestalt. Der Freiheit des Jugendlichen entspricht es –
zumindest potentiell –, im Kontext seiner Identitätssuche immer wieder Ort
und Perspektive zu wechseln, ohne eine feste Bindung eingehen zu können
oder zu wollen. Anders formuliert: während die Freiheit des entschiedenen
Erwachsenen „Freiheit wozu“ ist, lebt der entschieden suchende Jugendli-
che seine „Freiheit von“. 

In der entwicklungspsychologischen Literatur hat sich die Unterschei-
dung von unterschiedlichen Identitätszuständen herausgebildet, die die
Situation des Jugendlichen bestimmen können4. Eine davon ist die soge-
nannte „suchende Identität (Moratorium), die sich mit beruflichen und
Wertfragen auseinandersetzt“5. Diese Identitätssuche, deren Begleiterschei-
nungen Erwachsene nicht selten ratlos gegenüberstehen, ist aus entwick-
lungspsychologischer Sicht wertvoll und notwendig. Es ist ein Prozessge-
schehen, das zwischen Jugendlichen und Erwachsenen zu den ewig jungen
Generationskonflikten führt, in deren Folge Ablösung und Loslösung von
Autoritäten jeglicher Denomination geschieht und geschehen muss, um
gleichsam offen zu werden, um den Ruf ins Eigene überhaupt vernehmen zu
können. Bernhard Grom äußert hinsichtlich der Phase des Moratoriums, der
suchenden Identität, die Vermutung, dass „viele (nicht alle) Jugendliche (...)
deshalb auf Distanz zu ihrem Kinderglauben und zu allem Religiös-Kirchli-
chen [gehen], weil sie – wie in anderen Bereichen auch – (...) keine neuen
Bindungen eingehen, sondern sich eine Entscheidung offenhalten möch-
ten.“6 Mit dieser situativ bedingten jugendlichen Distanz muss gerade auch
in einem kirchlichen Jugendverband gerechnet werden. Nicht fertige Ant-
worten sind gefragt, sondern die Freiheit gewährende Ermöglichung von
entschiedener Suche ist vor diesem Hintergrund eine zentrale Aufgabe
kirchlicher Jugendarbeit. Damit ist freilich die Frage aufgeworfen, worauf

Geistliche Leitung in katholischen Jugendverbänden 173

3 Diese Gedanken habe ich in meinem bislang nicht veröffentlichten Beitrag »Entschiedene
Suche« und »engagierte Entschiedenheit«. Zum Verhältnis von kirchlichem Jugendverband
und geistlicher Gemeinschaft in der Gemeinschaft christlichen Lebens in Deutschland
(GCL), entwickelt.
4 Ich kann diese Thematik hier nicht vertiefen und muss es bei diesen knappen Bemerkungen
bewenden lassen.
5 B. Grom, Religionspädagogische Psychologie des Kleinkind-, Schul- und Jugendalters.
Vollst. überarb. 5. Aufl. Düsseldorf 2000, 269. Hervorhebung von mir. 
6 B. Grom, a.a.O. 268. 



diese entschiedene Suche des Jugendlichen sich richtet. Es scheint zumin-
dest klar zu sein, dass der Jugendliche nach einem Ort sucht, an welchem er
als er selbst, als unverwechselbare Person wahr- und angenommen wird. Er
überschreitet die ihm bisher gesteckten Grenzen, er lebt und gestaltet Be-
ziehung in einem tiefen Gespür für Authentizität und er sucht einen Namen
für die Sehnsucht, die ihn hoffen lässt. Es gilt deshalb, in der kirchlichen Ju-
gendarbeit Erfahrungsräume zu eröffnen, in welchen der Jugendliche seine
entschiedene Suche leben und in denen letztlich eine Entscheidung für Jesus
Christus wachsen und reifen kann. 

Dazu bedarf es zum einen einer adäquaten Sprache. Unsere religiöse
Sprache ist nur bedingt kompatibel zur existentiellen Erfahrung des heuti-
gen Jugendlichen. Je weniger die kirchliche Sozialisation vorausgesetzt
werden darf, desto größer sind die Schwierigkeiten der Verständigung,
wenn es um das ins Wort Bringen spezifisch christlicher Inhalte geht. Die
Antwort, die der entschieden suchende Jugendliche sich erhofft, muss in sei-
ner Sprache gegeben werden, in einer Sprache, die der des Fragenden ent-
spricht. Dabei ist die billige Anbiederung an den „Slang“ ebenso zu vermei-
den wie das unreflektierte Verwenden der überkommenen kirchlichen Bin-
nensprache. 

Andererseits bedarf es der in der kirchlichen Communio verwurzelten
authentischen Zeugen, die dieser jugendgemäßen Sprache mächtig, in ihrem
Leben bürgend und erinnernd für die Existenz des menschenfreundlichen
Gottes stehen, der in Jesus Christus, in seinen Worten und in seinem Han-
deln menschliche Gestalt angenommen hat. Denn im Zeugnis des Einzelnen
verbürgt sich das im Glauben erfasste Geheimnis der Menschenfreundlich-
keit Gottes in Jesus Christus. Der Zeuge ist Leitbild. In seinem Zeugnis ver-
gegenwärtigt sich jene Wirklichkeit, die ihn in seiner innersten Mitte
berührt, und geht als geschichtliches Zeichen den Mitmenschen in seiner
Freiheit an. Inwiefern der Zeuge als Leitbild gedacht werden kann, ist nach-
folgend nach drei Seiten hin zu entfalten.

II. Der Zeuge als Leitbild

1. Zeugnis als Freiheitsgeschehen

Es ist bekannt, dass der (religiöse) Identitätsfindungsprozess von Jugendli-
chen notwendig auf das Vorbild engagiert entschiedener Erwachsener ange-
wiesen ist oder, um es theologisch zu fassen, den Zeugen braucht. Man kann
sich jedoch des Eindrucks nicht erwehren, dass die Krise, in der sich die
abendländische Kirche befindet, mit verursacht ist durch einen Mangel an
glaubwürdigen Zeugen. Was aber ist christliches Zeugnis oder anders for-

Joachim Kittel 174



muliert, was macht den Zeugen aus? Seit den neunziger Jahren ist eine star-
ke Zunahme freikirchlicher Gemeinschaften zu beobachten. Gerade diese
Gemeinschaften definieren sich nicht selten gegenüber den gewachsenen
christlichen Gemeinden durch ihren expliziten Zeugnischarakter. Es ent-
steht der Eindruck, dass das persönliche, glaubwürdige Zeugnis für Jesus
Christus einigen wenigen erweckten Kreisen zukomme, während die über-
wiegende Mehrheit der praktizierenden Katholikinnen und Katholiken eine
solche extrovertierte Zeugenschaft für die eigene christliche Existenz ab-
lehnt. Offensichtlich gehören Zeugnis und Christsein im ersten Fall zusam-
men, während sie im zweiten Fall auseinander zu fallen scheinen. Es kann
indes kein Zweifel daran bestehen: Christsein und Zeugnis gehören un-
trennbar zusammen. Dies ist nicht nur eine aposteriorische theologische
Einsicht, sondern trifft den Lebensnerv von Kirche. Kirche als Gemein-
schaft der Gläubigen wäre nicht denkbar ohne die je neu bezeugende Ver-
gegenwärtigung der Heilstaten Gottes in Jesus Christus, in dem die „Güte
und Menschenfreundlichkeit Gottes, unseres Retters, erschien“ (Tit 3,4).
Diese bezeugende Erinnerung geschieht gleichursprünglich in der Liturgie
der Kirche und im Zeugnis des Einzelnen. Die aus dem personalen Umgang
und der liebenden Begegnung mit dem menschenfreundlichen Gott erwach-
sene Ergriffenheit erhält im Zeugnis des Einzelnen, das gleichursprünglich
Zeugnis aus der kirchlichen Communio heraus ist, ihre geschichtliche Evi-
denz. Aber gerade als geschichtliches Ereignis geht ein solches Zeugnis den
Anderen in seinem Freiheitsvollzug an. Der darin formulierte An-Spruch
fordert den Mitmenschen in seiner Wahlfreiheit. Dass diese Entscheidung
zustimmend oder abweisend sein kann, liegt in der Natur der Sache. In je-
dem Falle aber ist der Zeuge Leitbild, das den Mitmenschen auffordert, mit
der im Zeugnis sich verbürgenden Wirklichkeit frei umzugehen7. Das perso-
nale Glaubenszeugnis besitzt Leitbildfunktion, denn es ist der „genuine Ort
für die Erkenntnis und Weitergabe eines Ereignisses mit Geltungsanspruch
an die sittliche Vernunft. Es macht ein ,Vergangenes‘, besser (insofern
es sich um ein Ereignis mit Aufforderungscharakter handelt): Ergangenes
in dem Maße gegenwärtig, wie sich der Zeuge in einem zweifachen Sinn
in Anspruch nehmen läßt; zum einen auf das hin, woher er sich zum
Zeugnis berufen weiß, zum anderen auf die hin, die dieser Ruf erreichen

Geistliche Leitung in katholischen Jugendverbänden 175

7 Ich ziehe deshalb den Terminus „Leitbild“ dem gebräuchlicheren Begriff „Vorbild“ vor.
Letzterer bedarf einer Ergänzung, um ins Wort bringen zu können, was mit Leitbild unmittel-
barer ausgesagt werden kann. Karl Rahner bezeichnet den Christen als „produktives Vor-
bild“, wobei das Adjektiv „produktiv“ im Sinne seiner lateinischen Grundbedeutung das
meint, was der Terminus Leitbild unmittelbar zu fassen vermag. Vgl. K. Rahner, Über die
heilsgeschichtliche Bedeutung des einzelnen in der Kirche, in: Sendung und Gnade. Beiträge
zur Pastoraltheologie. Innsbruck u.a. 1959, 88–128; hier: 122.



soll.“8 Solche Weitergabe, die sich in Wort und Tat zuträgt, ist ein Bezie-
hungsgeschehen. Das heißt, wenn der Zeuge in seiner Existenz für das Gel-
tung beanspruchende Ereignis transparent wird, ereignet sich Beziehung.
Menschliche Beziehung ist in ihrem tiefsten Wesen ein personales Gesche-
hen; sie ist die freie Begegnung von Personen.

2. Zeugnis als Beziehungsgeschehen

Der Terminus Beziehung besitzt gemessen an dem inflationären Gebrauch,
dem er in unserer Gesellschaft unterliegt, wenig Aussagekraft. Es gibt Ge-
schäftsbeziehungen, freundschaftliche Beziehungen, partnerschaftliche Be-
ziehungen, um nur einige der gängigen Begriffsbildungen zu nennen. Wenn
hier von Beziehung gesprochen wird, dann ist ein existentiell-personales
Geschehen gemeint. Das heißt, in jeder in Freiheit geschehenden menschli-
chen Begegnung, in welcher der Mensch aus seiner innersten Mitte ent-
schieden (entschieden suchend oder engagiert entschieden) lebt und han-
delt, ist ein personales Aufeinander-Bezogensein, ist Beziehung in dem hier
anvisierten Sinne gesetzt. 

Auch im personalen Glaubenszeugnis ereignet sich Beziehung. Zunächst
ist der Einzelne, den das Geltung beanspruchende Zeugnis angeht, in seiner
Freiheit herausgefordert, Stellung zu beziehen. Es geht mit anderen Worten
um den eigenen Standpunkt, der sich nur in einer Stellungnahme gewinnen
lässt. Wer allerdings zu einem ihn angehenden personalen Glaubenszeugnis
Stellung bezieht, der äußert sich nicht nur zu einem Sachverhalt, sondern
verhält sich zu einer personalen Tat, deren innerster Beweggrund die Liebe,
nämlich Gott selbst ist. In der beziehungsstiftenden Mitmenschlichkeit des
einzelnen Zeugen wird der Gott der Liebe erfahrbar, der dreieine Gott, der
selbst Beziehung, personale Gemeinschaft ist. Wo immer Christen Zeugnis
geben, ist damit eine in der Liebe gehaltene Beziehung untereinander, zum
menschenfreundlichen Gott und zur kirchlichen Communio eröffnet. Die
Evidenz des Ereignisses, das sich im Zeugnis verbürgt, vermittelt sich nicht
nur in der heroischen Tat, sondern in jeder freien, liebenden, also personalen
Tat, in welcher der Andere als er selbst liebend erkannt, angenommen und in
seiner Freiheit gelassen wird. Gerade der Jugendliche, der entschieden
sucht, ist auf eine solche liebende, sich aus dem Zeugnis ergebende Bezie-
hung zutiefst angewiesen. 

Joachim Kittel 176

8 H. Verweyen, Botschaft eines Toten? Den Glauben rational verantworten. Regensburg
1997, 131.



Das Zeugnis des Einzelnen ist aber nicht nur beziehungsstiftendes Leit-
bild, sondern in diesem personalen Vollzug realisiert der Glaubende seine
priesterliche Würde, der er in Taufe und Firmung teilhaftig geworden ist. Im
Rahmen der vorliegenden Skizze soll die Perspektive, die der 1. Petrusbrief
bietet, kurz erörtert werden, um von hier her das Profil des Zeugen für Chris-
tus weiter zu schärfen. 

3. Zeugnis als Realisierung priesterlicher Würde

Christsein und Zeugnis gehören untrennbar zusammen. Das Zeugnis des
Christen ist kein äußerlich bleibender Bestandteil christlicher Existenz, der
zu einer auch anders vorstellbaren Gestalt christlichen Lebens lediglich hin-
zukommt, sondern es wurzelt in der Würde des Einzelnen als Glied des
priesterlichen Gottesvolkes. Die in der Taufe empfangene priesterliche
Würde ist der Ursprung jeder Form christlicher Zeugenschaft. 1 Petr 2,9 be-
stätigt diesen inneren Zusammenhang, wenn es dort heißt: „Ihr aber seid
ein auserwähltes Geschlecht, eine königliche Priesterschaft, ein heiliger
Stamm, ein Volk, das sein besonderes Eigentum wurde, damit ihr die großen
Taten dessen verkündet, der euch aus der Finsternis in sein wunderbares
Licht gerufen hat.“ 

Im Blick auf die zu beantwortende Frage nach dem Zeugen, den der Ju-
gendliche im Prozess seiner Identitätssuche braucht, stellt sich die Frage,
wie eine solche Verkündigung aussehen muss. Wenn der Verfasser des ers-
ten Petrusbriefes vom Zeugnis spricht, dann postuliert er nicht das missio-
narische, redegewaltige Zeugnis von Christus, sondern fordert eine men-
schenfreundliche Glaubwürdigkeit, die den stillen Verweis auf die Hoff-
nung in sich trägt, die den Menschen bewegt, der sich zu Christus bekennt.
Die Generalklausel aller Theologie ist hier eindeutig. Es heißt dort nicht:
„Gib jedem Auskunft über deine Hoffnung, ob er es hören will oder nicht“,
sondern: „Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der nach der
Hoffnung fragt, die euch erfüllt“ (1 Petr 3,15). Die Fähigkeit zu einem Le-
ben aus der christlichen Hoffnung, das Fragen provoziert, erwächst aus ei-
ner tiefen Verbundenheit mit Christus oder, um es mit der Aufforderung des
Verfassers des Petrusbriefes zu sagen: „[H]altet in eurem Herzen Christus,
den Herrn, heilig.“ Mit anderen Worten, es geht darum, in der christlichen
Existenz transparent zu werden für den, der mir Freund geworden ist. Dies
gilt auch dort, wo das Zeugesein auf Grund der eigenen Grenzen und
Schwächen oft Fragment zu bleiben und der hier anvisierten Leitbildlichkeit
nicht zu genügen scheint. Das braucht den nicht zu schrecken, der sich
klar macht, dass christliches Zeugnis nichts mit glanzvollem Heldentum ge-

Geistliche Leitung in katholischen Jugendverbänden 177



mein hat, sondern gerade auch da glaubwürdig und wirksam ist, wo der
Glaubende auch angesichts der eigenen Grenzen und Schwächen, des Fak-
tums eigenen Unvermögens, sich in seiner Beziehung zu Jesus Christus ge-
halten weiß und gerade deshalb in seiner Schwäche stark ist: „Meine Gnade
genügt dir, denn sie erweist ihre Kraft in der Schwachheit“ (vgl. 2 Kor
12,9–10). Wo die erfreuliche und schmerzliche Wahrheit der eigenen Exis-
tenz im Alltag immer wieder neu in die lebendige, personale Beziehung zu
Christus hineingenommen, angeschaut, ausgehalten und angenommen wird,
ist ein zutiefst menschliches, glaubwürdiges Zeugnis gegeben und in dieser
engagierten Entschiedenheit jener Raum eröffnet, in den hinein der Jugend-
liche in seiner entschiedenen Suche nach Authentizität seine Fragen stellen
kann. 

Dieses Zeugnis ist geistlich, weil der Mensch, der als Glied des priesterli-
chen Gottesvolkes in seinem Reden und Handeln auf Christus hin transpa-
rent wird, aus der Kraft des Heiligen Geistes lebt und handelt. Und dieses
zutiefst menschliche, in seinem Wesen priesterliche Zeugnis wird jenen
Geltungsanspruch in sich tragen, von dem oben bereits die Rede war. Was
aber ist ein solches Zeugnis anderes als geistliche Leitung? 

Wer als Christ Zeuge für die Hoffnung wird, die ihn erfüllt, sein Handeln
an dieser Hoffnung orientiert, leitet an, ist richtungweisend, werbend, an-
sprechend und fordert auf diese Weise je neu zur freien Entscheidung he-
raus. Er leitet nicht im Sinne verantwortlicher Übernahme einer Führungs-
tätigkeit, sondern lenkt durch die Evidenz des Ereignisses, das sich im
Zeugnis verbürgt. Es mag vorkommen, dass sich solche Leitung auf eine
Gemeinschaft bezieht, der Normalfall solchen Anspruches ereignet sich je-
doch in der personalen Begegnung. In der personalen Tat, die auf ihre christ-
liche Motivation hin durchsichtig wird, in der freundlichen Zuwendung, die
den Menschen nicht nach seinem Zweck bemisst, sondern ihn als Person, als
ihn selbst wahr- und annimmt, in der steten Bereitschaft zu Vergebung und
Versöhnung und nicht zuletzt im geschwisterlichen Austausch über die
christliche Hoffnung. 

Damit ist nicht nur eine gewisse Einsicht in die Zeugenschaft jedes Chris-
ten gewonnen, sondern gleichzeitig die Aufgabe Geistlicher Leitung in ka-
tholischen Jugendverbänden umrissen. Dieses Ergebnis ermöglicht nun, den
ekklesiologischen Ort Geistlicher Leitung in katholischen Jugendverbänden
präziser zu bestimmen.

Joachim Kittel 178



III. Geistliche Leitung im Jugendverband 
als Bestätigung bewährter Zeugenschaft

Um den ekklesiologischen Ort Geistlicher Leitung in katholischen Jugend-
verbänden präziser fassen zu können, gilt es, das systematisch Erreichte
kurz zu resümieren: Geistliche Leitung realisiert sich im personalen Glau-
bensvollzug jedes Gliedes des priesterlichen Gottesvolkes, denn jeder Zeu-
ge ist unausweichlich Leitbild. Weil dem so ist, wurde zwischen geistlicher
Leitung und ekklesialer Leitung unterschieden. Diese Differenzierung zwi-
schen ekklesialer Leitung, die sich auf die Kirche als Gemeinschaft von
Menschen bezieht und geistlicher Leitung, die sich in jedem christlichen
Zeugnis ereignet und die sich vor allem in der personalen Begegnung zu-
trägt, meint nun nicht zwei Gestalten von Leitung, die bloß nebeneinander
existieren. Dies schon deshalb nicht, weil im priesterlichen Dienstamt diese
beiden Gestalten idealerweise zusammenfallen. Aber man muss sich der
Reihenfolge bewusst bleiben: Nicht die ekklesiale Leitung befähigt zur
geistlichen Leitung, sondern umgekehrt: Die im gemeinsamen Priestertum
gründende Fähigkeit zur geistlichen Leitung, präziser das authentische
Zeugnis aus der tiefen Christusverbundenheit, befähigt zur ekklesialen Lei-
tung9. 

Geistliche Leitung verwirklicht sich also im Leben jedes Gliedes des pries-
terlichen Gottesvolkes, präzise dort, wo der personale Glaubensakt des Ein-
zelnen Überzeugung ermöglicht und in diesem Geschehen sich die lebendige
Beziehung zu Gott, dem Vater durch Christus im Heiligen Geist weiterzeugt
und im Leben der Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden bezeugt.

Der ekklesiologische Ort der Geistlichen Leiterin bzw. des Geistlichen
Leiters eines katholischen Jugendverbandes muss auf dem bisher aufgeris-
senen Hintergrund bestimmt werden. Denkt man geistliche Leitung nicht
zuerst von ihrer Gestalt her, die sie verbunden mit ekklesialer Leitung haben
kann, sondern als das sich im personalen Glaubensvollzug verbürgende
christliche Zeugnis als Leitbild oder anders formuliert „engagierter Ent-
schiedenheit«, dann besitzt Geistliche Leitung bewährter Frauen und Män-
ner in katholischen Jugendverbänden, die diesen Dienst kraft Taufe und Fir-
mung auf der Grundlage der allen Glaubenden zukommenden priesterlichen
Würde wahrnehmen und ausüben, systematisch gesehen ein eigenständiges
Profil. Es wird von hier her unmittelbar einsichtig, dass sich in der Geistli-
chen Leitung, so sie sich im personalen Glaubenszeugnis auf den Einzelnen
als Einzelnen bezieht, die gleiche ekklesiale Qualität erreicht wird, wie dies

Geistliche Leitung in katholischen Jugendverbänden 179

9 Auf die Frage nach dem Verhältnis von Amt und Charisma kann an dieser Stelle nicht näher
eingegangen werden.



für das personale Glaubenszeugnis des priesterlichen Dienstes gilt10. Damit
ist es uns jetzt möglich, den ekklesiologischen Ort der Geistlichen Leitung
in einem katholischen Jugendverband präziser zu bestimmen.

Der ekklesiologische Ort dieses Dienstes muss ausgehend von der Situa-
tion des Jugendlichen, der als entschieden Suchender des engagiert ent-
schiedenen Erwachsenen als geistlichen Leitbildes bedarf, bestimmt wer-
den. Nehmen unter den oben aufgerissenen systematischen Prämissen be-
währte Frauen und Männer Geistliche Leitung in einem katholischen Ju-
gendverband wahr, dann ist das die geschichtlich werdende „Bestätigung
bewährter Zeugenschaft« in diesem Jugendverband und in diesem Sinne
„Berufung“. Zeichenhaft deutlich wird dieser bestätigende Ruf in der Wahl
durch die jeweilige beschließende Versammlung des Jugendverbandes, die
für das Amt der Geistlichen Leitung gemeinhin vorgeschrieben ist und
durch die danach folgende kirchliche Beauftragung, die dem Ortsordinarius
oder der Bischofskonferenz obliegt11. Von der oben skizzierten Situation des
Jugendlichen her lässt sich weiter präzisieren: Geistliche Leitung in einem
katholischen Jugendverband bezieht sich auf die personale Identität, die der
Jugendliche entschieden sucht. Dort, wo ein Priester für dieses Amt gewählt
wird, ist auch dies „Bestätigung bewährter Zeugenschaft“, die freilich durch
die Priesterweihe ihre sakramentale Bestätigung in der Kirche als ganzer
bereits gefunden hat. Auch der priesterliche Dienst bezieht sich in einem Ju-
gendverband zunächst auf die personale Identität des Jugendlichen. 

Wenn es um die ekklesiale Identität des Jugendverbandes geht, braucht es
notwendig den priesterlichen Dienst. Gerade der eigenständige Dienst der
Geistlichen Leitung durch bewährte Frauen und Männer ist unaufgebbar auf
die Eucharistie hingeordnet, denn die Eucharistie ist identitätstiftende Mitte
der kirchlichen Communio, in die der Einzelne durch die Taufe eingeglie-
dert ist. Sie ist als solche Quelle und Höhepunkt des christlichen Lebens
(vgl. LG 11), in der gerade der personale Glaubensakt des Einzelnen, dem
die Sorge dieses Dienstes gilt, in je neuer Weise auf die Gemeinschaft hin
entgrenzt und in die communio sanctorum hineingehalten wird, in der die

Joachim Kittel 180

10 Es verfehlt also den Sachverhalt, wenn im Blick auf die Geistliche Leitung von Laientheo-
logen/innen von einem Defizitmodell gesprochen wird, weil in der für die Situation des Ju-
gendlichen entscheidenden Frage nach dem Zeugnis des Einzelnen der priesterliche Dienst
keine wesenhaft andere Aufgabe wahrnimmt.
11Es gibt hier durchaus Anklänge an die Bestellung einer Äbtissin, welcher durch den Kon-
vent die Geistliche Leitung der Gemeinschaft übertragen wird. Von diesem Ansatz her ließe
sich auch eine klarere Kontur des theologischen Berufsprofils des/r Gemeindereferenten/in
bzw. des/r Pastoralreferenten/in gewinnen. Etwas anderes gilt allerdings für den kirchenmu-
sikalischen Dienst. Vgl. dazu meinen Beitrag: Dienst am Wort. Systematische Skizze zur Fra-
ge nach dem theologischen Ort des kirchenmusikalischen Dienstes, in: Pastoralblatt für die
Diözesen Aachen u.a. 52 (2000) 50–58. 



einzelnen Personen je neu zur Gemeinschaft mit Christus und untereinander
erhoben werden (vgl. LG 7) und darin auf höchste Weise ihr Kirchesein rea-
lisieren12. In der Feier der Eucharistie und der sich darin ereignenden ekkle-
sialen Leitung verbürgt sich das Zeugnis noch einmal in besonderer Weise
von Christus her, wobei das sakramentale Amt Verweis auf den von Gott frei
gesetzten, unverfügbar bleibenden Ursprung der kirchlichen Communio ist.
In dieser Feier finden also geistliche Leitung als personales Zeugnis und ek-
klesiale Leitung als ekklesiales Zeugnis in amtlichem Handeln zu einer Ein-
heit. Ohne symbiotisch ineinander zu verschmelzen, konstituieren sie im pe-
richoretischen Miteinander Kirche als Geltung beanspruchendes Leitbild,
als Sakrament des Heils für die Welt (vgl. LG 1).

Geistliche Leitung in katholischen Jugendverbänden 181

12 Vor diesem Hintergrund muss es der Geistlichen Leiterin bzw. dem Geistlichen Leiter eines
katholischen Jugendverbandes ein zentrales Anliegen sein, Eucharistie zu ermöglichen und
ggf. einen Priester anzusprechen. Denn in der Eucharistiefeier findet der eigene Dienst zu sei-
nem umfassenden Ziel, was aber – das dürfte nach dem Gesagten klar geworden sein – nicht
allein der Präsenz des priesterlichen Amtes zu zuschreiben ist, sondern der Tatsache, dass
sich in perichoretischem Wechselspiel von personalem und communialem Moment, von Amt
und priesterlichem Gottesvolk in der Eucharistie Kirche als personale Gemeinschaft in un-
überbietbarer Weise konstituiert. Vgl. Eucharistie als identitätsstiftende Mitte a.a.O. 315.
(Anm.2)


